, **Amerika** Galeriako Alaresa 1 1960an anteren fakist 1

का स्वाम २०२० १ । विद्याल

क्षाम हिंध जंधारहुनु सामुस्पइर

साम न्युं र १५ ८.

Printed by Jayant, S. Bhat at the New Age Printing Press, 190-B, Khetwadt Main Road, Rombay 4, and published by V. M. Kaul for the Communist Party of India, Rej Bhuvas, Sandurst Road, Bombay 4.

खुम्बाधिश्व चिकित्स्यतां प्रतिदिनं भिष्णीयधं शुरुयतां स्वाद्वजं न तु याच्यतां विधिवशास्त्राप्तेन संतुष्यताम् । क्षीतोष्णादि विषयतां न द्व दृथावान्यं सञ्जवार्यता-मौदासीन्यमभीप्स्यतां जनकृपानेष्ठ्यंग्रुरख्वयताम् ॥ ६ ॥

પ્રતિકિવસ બિક્ષાન પી ઐાષધનું ભાજન કરીને શુધાર્યો ભ્યાધની ચિકિત્સા કરા ( દયચાર કરા ); સ્વાકિષ્ઠ અન્નની યાચના નહિ કરા, પરન્તુ દૈવનશાત્ જે મળે તેટલાથી જ સંતુષ્ઠ રહેા; ઢાઢ તડકા વગેરે ઢું દ્વ કઃખાને સહન કરા; વૃથા વાક્યના હચ્ચાર મા કરા; સંસારના વિષયા હપર હકાસીનતાની હચ્છા રાખા; મનુષ્યાના હપર અનુમહ કે નિશ્રહ (રાગ કે ઢ્રેષ) મા કરા. ૬

はい

H

क्कांते ससमास्यतां परतरे चेतः समाधीयतां पूर्णात्मा सुसमीक्ष्यतां जगदिदं तद्वाधितं दश्यताम्। प्राक्तमे प्रविद्याप्यतां चितिबकानाप्यत्तरैः व्हिष्यतां प्रारुधं त्विह सुज्यतामथ पर्वाद्यात्मना स्थीयताम् ॥ ७ ॥

એકાંલમાં સુખિયી ખેરી; માત્રા થકી પર એવા શ્રહ્મવિધે વિત્તનું સમાધાન કરી પૂર્ણાત્માનું સારી રીતે અવેલાકન કરા; આત્માવિના આ જગત્ વગેરે કંઇ નથી એવી દૃષ્ટિ કરા; આત્માવા શ્રાનબળવડે પૂર્વના કર્મનું પ્રવિલાપન કરા; હત્તર કર્મની સાથે સંબંધ નહિ કરા; પ્રાશ્બ્ધ કર્મના હપયોગ કરા અને પરભ્રહ્મમ્ય વિષે સ્થિતિ કરીને રહેા. હ

#### ×

र्षि मधुना कि विधुना कि सुधया कि च वसुधयाऽसिळ्या। यदि हदयहारिचरितः पुरुषः पुनरेति नयनयोरयनम् ॥ ८॥

જેનું ચરિત્ર દૃદયહારી છે, એવા મરમ પુરુષનું જો પુન: આ નેત્રને દર્શન થાય તાે મધુ, વિધુ, સુધા અને સકલ વસુધાની શી આવરયકતા છે? સર્વ તુચ્છ છે. ૮

ॐ शांतिः शांतिः शांतिः।

## ૧. બધારણ સભાના ધડવૈયાએન

િ 'દ પર રાજ્ય ચલાવવા માટે ઘડાયેલું બંધારહ્યું, હિંદી બંધારહ્યું સલામાં આખરી આકાર લઇ રહ્યું છે. કોંગ્રેસ નેતાઓએ આ બંધારહ્યું, લાંધારહ્યું સલા સમક્ષ પેશ કર્યું છે.

સ્વાભાવિક રીતે જ પ્રશ્ન થશે કે આ બંધારણુ લડનારાઓ કેાણુ છે ? શું આમ જનતાના તેઓ સાચા પ્રતિનિધિ છે ? દેશની આઝાદીની લડત આગે ધપાનવા માટે ગામડાંઓના લાખો અને કરોડો કિસાનોએ, શહેરાના લાખો કામદારાએ તથા ગઢવાલી અને નાવિક બળવાના સૈનિકાએ અને સંખ્યાબંધ સામાન્ય સ્ત્રી પુર્વોએ પાતાના લોહી વહાવ્યાં છે, ભયાનક જુલ્મા વૈદયા છે અને અનેક કુરબાનીઓ કરી છે. આજે જ્યારે હિંદના ભાવિ બંધારણના ઘડતરની વાતો થઈ રહી છે ત્યારે એ પ્રક્ષ પૂછવા જરૂરી છે કે શું આ આમ જનતાના પ્રતિનિધિઓ એ બંધારણ ઘડી રહ્યા છે?

સાક સાક કહેવું પડશે કે **નહિ જ.** આમ જનતાને, જનતાના ૮૭ ટકા વિભાગના એમાં રજ માત્ર અવાજ નથી. માત્ર ૧૩ ટકાના પ્રતિનિધિઓ એટલે ઉપલા વર્ગના પ્રતિનિધિઓ બંધારણ સભામાં બેઠા છે અને એમને ફાવે એવું બંધારણ ઉપલા વર્ગના એમાં પ્રતિનિધિઓ ધડશે. જનતાએ તો માત્ર એને સ્વીકારવાનું જ રહેશે.

## **બ**ધારણ સ**ભા**માં કેાણ છે?

વાત આટલેથી જ નથી અટકતી. જનતાના ૧૩ ટકાએ પણ બધારણ સભામાંના પ્રતિનિધિઓને સીધી રીતે ચૂંટયા નથી. રખેને સીધી ચૂંટણી દ્વારા જનતાના કેટલાક પ્રતિનિધિએા ચૂંટાઇ આવે એ ડરે સીધી ચૂંટણીથી એમને બધારણ સભામાં માકલવામાં આવ્યા નથી. માત્ર પ્રાંતિક ધારાસભાઓના સુકૃભિર સભ્યોએ એમને ચૂંટી કાઢ્યા છે.

અને રજવાડાંઓને ખુશ કરવા માટે તો આ નાટક પણ પડતું મૂકવામાં આવ્યું છે. બંધારણ સભાના લગભગ અધી અર્ધ (૪૦ ટકા) સબ્યો દેશી રાજ્યોમાંથી આવે છે. એમાંથી અર્ધા તદન બાગસ ધારાસભાઓ દ્વારા આડક-તરી રીતે પસંદ કરવામાં આવ્યા છે.

આમ સાક રીતે દેખી શકાય એમ છે કે બધારણ સભાતું ધડતર એવું કરવામાં આવ્યું છે કે જેથી એ રજવાડાંએ અને ઉપલા વર્ગોતું હશ્ચિયાર જ ખની રહે. માટા ભાગની જનતાના એમાં કશા અવાજ નથી; એને તા માત્ર નિર્ણયનો અમલ કરવાના રહે છે.



# च न्द्र का न्त

# (वृतीय विभाग)

4eresece

चतुर्थ प्रवाह-हिमगिरिनी पर्णकुटी

पीठिका: - महातमा दर्शन

श्रियो दोळाळोळा विषयजरसाः प्रान्तविरसाः विषक्षेत्रं देहं महदपि धनं सूरिनिधनम् । बृहच्छोको ळोकः सततमबद्धा दुःसबहुळा-स्तथाप्यस्मिन्धोरे पथि बत रता हन्त क्रथियः ॥

લફમી કેલાના જેવી ચંચળ છે, વિષયના રસા પરિણામે નીરસ છે, શરીર વિપત્તિનું ઘર છે, પુષ્કળ સંપત્તિ માટું મરણ છે, લાકા માટા શાક્યા લરપુર છે અને અબળાઓ નિત્ય બહુ ફુઃખ કેનારી છે, તાપણ અરેર! અનાની પુરુષા આ સંસારના ધાર માર્ગમાં રચ્યાપચ્યા જ રહે છે.

#### **બાળ** યાગી

પૂર્ણાનન્દ પૂર્ણ પુરુષાત્તમ શ્રીસર્વે ધર પ્રભુની લીલા અપાર છે, ા માર્ગાના વિચિત્ર છે, આશ્ચર્યમયી છે, આનન્દદાયિની છે. આ સમત્કૃતિ અધિકારી જનાને, ઠામેઠામ ને ક્ષણેક્ષણે દૃષ્ટિયાચર થાય છે.

પ્રાતઃકાળ! અલૌકિક પ્રભાત! આનંદી પ્રભાત! સર્ચનારાયણ દેવ પ્રકાશ્યા છે; કમળા પ્રકુદ્ધિત થયાં છે; મનુષ્યા સ્નાન કરવામાં, નિત્ય નૈમિત્તિક કર્મ કરવામાં અને જપ તપ કરવામાં તત્પર થઇ ગયાં છે; ા કાર્યા કોલાના કેટલા ક

બ્રિટિશ કેબીનેટ મિશનના સભ્યાંથી માંડીને તે છેક પંડિત નહેરૂ અને કેંગ્રિસી નેંતાઓએ જનતાના આ અધિકાર પર મૂકવામાં આવેલા પ્રહારને ન્યાયી ગણાવ્યો છે; કારણું કે પુખ્ત મતાધિકાર દ્વારા ચૂંટણી કરવામાં આવે તો બહુ સમય ચાલ્યો જાય એવું એમનું માનલું છે. પરંતુ એ જાણવું જરૂરી છે કે વર્તમાન ભંધારણ સભાની ચૂંટણીને આજે ત્રણુ વરસ થવા આવ્યા (૧૯૪૬ના જુલાઇમાં ચૂંટણી થઈ હતી) અને એ દરમિયાન માત્ર ૯૦ દિવસ જ તેમણે કામ કર્યું. એથી એક વાત સાફ બને છે કે પુખ્ત મતાધિકારની ચૂંટણી માટે આપ્યું એક વરસ ચાલ્યું જાત તો પણુ આ બંધારણ સભાએ વીતાવેલા સમય જોતાં એ સમય લાંબા ગણાત નહિ.

ખરૂં પૂછો તો બધારણ સભાનું બિનલોકશાહી ઘડતર સમયના અભાવે નથી કરવામાં આવ્યું; પરંતુ, આમ જનતાને પોતાના દેશનું બધારણ ઘડવાના અધિકાર નહિ આપવા માટે કરવામાં આવ્યું છે.

# ર. સૂચિત અધારણનું ધ્યેય

લાેકાને શું નહિ મળે ?

સચિત વ્યાંધારણના ચોથા ભાગમાં રાજ્ય નીતિના મુખ્ય સિદ્ધાંતા આપ-વામાં આવ્યા છે. એમાં કલમ ૨૯માં જણાવવામાં આવ્યું છે કે:—

"કાઇ પણ કાર્ટ આ ભાગમાં જણાવેલી કલમોનો અમલ કરાવી શકશે નૃક્ષિ." વાત સાક છે કે રાજ્ય નીતિના મુખ્ય સિધ્ધાંતાના અમલ માટે રાજ્ય જવાબદાર રહેતું નથી અને જનતાને એ કલમાના અમલ કરાવવાના કાઇ અધિકાર રહેતા નથી.

આથી સ્વાભાવિક રીતે પ્રશ્ન થશે કે આ કલમામાં એલું શું છે કે હિંદનું ભાવિ રાજ્ય એના મૂળભૂત ભંધારખુમાં પણ એના અમલ કરવાની જવાયદા-રીતા સાક ઇન્કાર કરે છે શક્સમ ૨૯–૩૮માં વિગતે એનું વર્જુન આપવામાં આવ્યું છે. એમાં, નાગરિકના ગુજરાન ચલાવવાના અધિકાર, જીવન વેતન, કામના અધિકાર અને બેકારીમાં રહત, મોટી ઉંમરે પેન્શન, મકત પ્રાથમિક કેળવણી, સારા ખારાક અને જીવન ધારખુને ઉંચે લઇ જવાના અધિકારોના સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે.

અને આ કલમાંના અર્થ જ જનતાના સાચી આઝાદી. સાેવિયેત સંઘ અને જન લાેકશાહી (પૂર્વ હુરાપના દેશા)નાં ખંધારણામાં આ અધિકારાને મૂળબૂત અધિકારા ગણવામાં આવ્યા છે અને એના અમલ કરવાના જવાબદારી રાજ્યના જ રહે છે. પર હ હિંદના ખંધારણામાં એમના ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે પણ અમલમાં મૂકવાના કાયદેસરના જવાબદારી સ્વીકારવામાં આવી નથી

મધુરા પવન વાહી રહ્યા છે; દેવળામાં ઘંટાનાદ ઘનનન ઘનનન કરી રહ્યો છે. એ સમયે, અવિમુક્ત વારાણસી ક્ષેત્રમાં 'જય શંધા,' 'હર હર શૈલા'ના મંગલધ્વનિ ગર્જી રહ્યો છે; હરિયાદાદકી ભાગીરથીને કિનારે, ઈંધરીલીલા પૂર્ણપણે પ્રકાશિત થઈ રહી છે; નિર્મળ પ્રભાત સમયે પૂર્વ દિશામાંથી ખાળસૂર્યનાં કુમળાં કિરણા, તરણુતારિણી, અધ-માહારિણી, પાપહારિણી ભાગીરથીના દક્ષિણાત્તર લાંબા વિસ્તારવાળા તટને સુપ્રકાશિત કરી રહ્યાં છે; અનેક રાજ મહારાજાએ, ગૃહસ્થા અને પ્રતાપી પુરુષાએ અપાર દ્રવ્ય ખર્ચીને બંધાવેલા ગંગાના સુદઢ ને સાહામણા ઘાટા, વિચિત્ર વસાલકાર સજેલાં સ્ત્રી પુરુષાથી ભરપૂર થઇ ગયા છે; સ્થળે સ્થળ, વિદ્વાન વિપ્રાથી ભણાતા સ્નાનના સંકલ્પા ને પ્રયોગાથી ગાજ રહ્યું છે; ભાવિકજના વિધિયુર્વક સ્નાનદાનાદિક કરી રહ્યાં છે; શ્રદ્ધાળ ને ધમિષ્ઠ મનુષ્યા સ્નાનાદિકથી પવિત્ર થઇને જળ-સન્નિષ બેસી, એકાગ્ર મને પાતાનાં નિત્ય નૈમિત્તિક જપ, તપ, ઇશ્વર-સ્તવનાદિક કર્મો કરે છે: અને રનાન માટે જળમાં ઉતરેલાં, તેમ જ ઘાટપરનાં મનુષ્યામાં વારંવાર 'જય ગંગે! હર હર ગંગે! પાપહારિથી! ભવતારિષ્ટ્રી! અધમાદ્ધારિષ્ટ્રી! જય જાહ્નવી!' ઇત્યાદિ ગર્જનાએ! સહર્ષ થયા કરે છે. કાઇ કાઇ સ્થળે વિપ્રવૃંદા તટ નિકટ બેસી, પદ, ક્રમ, જટા, ઘન, ઇત્યાદિ વેદવિકૃતિઓના, મધુર અને કર્ણ પાવન ઘાષ કરી રહ્યા છે. ઘણા પહેાળા પટમાં ગંભીરપણ વહન કરતી શ્રીમતી ગંગાનાં નિર્મળ અને પાવન જળપર અનેક નાની માટી સુશાબિત નૌકાએ આમથી તેમ આવજાવ કરી રહી છે; તેમાં બેઠેલાં મનુષ્યા ગંગાના પ્રત્યેક ઘારની અલૌકિક લીલાને આનંદ સાથે નિહાળ છે; પ્રત્યેક સુશાભિત ઘાટ ઉપરના કિનારાપર આવી રહેલા ને ખંદૂ લચી જાતિના પાષાણાથી માટા શિલ્પશાસ્ત્રનિપુણ પુરુષાના હાથથી બંધાયલા અતિ ભગ્ય સુદઢ ગગનચું ખિત સુંદર પ્રાસાદા-મહાલયા શાભી રહ્યા છે; સૂર્યબિબની પેંઠે પ્રકાશી રહેલાં અસંખ્ય સુવર્ણ શિખરાવાળાં શિવાલયા તથા બીજાં દેવમંદિરા ઘણું દ્વર સુધી સંભળાતા 'જય જય શંભા! હર હર શંભા! જય પાવતીપતે!' ઇત્યાદિ પરમ પવિત્ર શખ્દાેથી, શંખધ્વનિએાથી, ઘણુણું ઘણુણું થતા ઘટાના નાદાથી તથા દુંદુ (બચ્ચાની ગર્જનાએાથી ગાર્જ ઉઠ્યાં છે; અતિ મનાહર અને સુદામળ એવી ભૈરવી રાગણીના મધુર સુસ્વર છવાઇ રહ્યો છે; અને તેની પાછળ પાછળ મધુર આલાપ કરી રહેલી નાખતા વાગી રહી છે.

એ જ કલમાં ( ર૯–૭૮ ) માં "અવામને નુકશાનકારક એવા મૂડીના તથા ઉત્પાદનનાં સાધનાના એક્ષ્રીકરણને રાેકવાની" રાજ્યની જવાપ્યદારીના ઇન્કાર કરવામાં આવ્યો છે. ટુંકમાં આથી મૂડીવાદીઓ જનતાના શાેષણ દ્વારા નફાના ગંજ ખડકયા કરશે અને વધુ ને વધુ કારખાનાંઓ અને મિલોને ઉત્તરાત્તર તેઓ એમના અંક્શ હૈઠળ લાવશે. અને આ રીતે મૂડી અને ઉદ્યોગા પર પાતાની મજખૂત પકડ જમાવી શકશે. અર્થાત મુકીલર ધનપતિઓ બેંક્ષા ને ઉત્પાદનના વર્તુળમાં ઇન્જારાશાહી સ્થાપી શકાશે.

વળી, આ કલમામાં 'ઉત્તમ પ્રકારે જનતાનું હિત થઇ શકે એ માટે જનનાની સાધન સંપત્તિની માલિકી તથા અંકૂશ ને ઉત્પાદન વહેંચણી' કરવાની જવાબદારીમાંથી રાજ્યને મુકત કરવામાં આવ્યું છે. આના સાફ અર્થ એ છે કે હિંદમાં ઇજારાશાહી મૂડીવાદી શાયણને બંધારણ ખુલ્લા પરવાના આપે છે અને બેશરમ રીતે જાહેર કરે છે કે દેશની મૂડી અને સાધન સંપત્તિ મૂઠીબર મૂડીવાદીઓ પાતાના હાથમાં લાવવાના પ્રયાસ કરે અને જન હિતને નુકશાન પહોંચાડે એની સામે કાયદેસરના કે દઇ બાધ નથી.

#### કોંગ્રેસનાં વચનાે અને અમલ

પરાંતુ ૧૯૪૬માં કોંગ્રેસે જનતાને ઉપરના વ્યવહાર કરતાં જુદા જ વચના આપ્યાં હતાં. કોંગ્રેસના 'ચૂંટણી જાહેરતામા'માં સાક જણાવવામાં આવ્યું હતું કે:

"હિંદના સાથી મહત્વના અને તત્કાળ જરૂરિયાતના પ્રશ્ન એ છે કે જન-તાની કંગાલિયત દુર કરવામાં આવે ને એનું છવત ધારણ ઉચું લાવવામાં આવે."

આ પ્રક્ષનો ઉંકલ લાવના કોંગ્રેસે કાર્યક્રમ સ્ત્રેવ્યો હતો અને એનું ''પ્યેય જનતાને કાર્યદા પહોંચાડવાનું હતું તથા એનું આર્થિક, સાંસ્કારિક અને આષ્વાત્મિક ધારણ ઉંચું લાવવાનું હતું એકારી દૂર કરવાની હતી અને વ્યક્તિના દરજળને ભવ્ય બનાવવાનો હતો.' એ ઉપરાંત વચન આપવામાં આવ્યું હતું કેઃ ''ઘણાં ક્ષેત્રામાં સામાજક વિકાસને આગે ધપાવવા સંકલન કરવામાં આવશે તથા યોજનાઓ ઘડારો; વ્યક્તિઓ અને જુશ્થાના હાથમાં મૂડી અને સત્તાનું એક્ષીકરણ રાકવામાં આવશે; સમાજને નુકશાન કરતાં સ્થાપિત હિતાના વિકાસને અટકાવવામાં આવશે; ખાણા, વાહન વ્યવહાર, ઉત્પાદનનાં મુખ્ય સાધના, જમીનની વહેંચણી, ઉદ્યોગા અને રાષ્ટ્રીય પ્રવૃત્તિના બીજ વિભાગા પર સામાજક અંકશ લાવવામાં આવશે…" (કોંગ્રેસ ઇલેકશન મેનીફેસ્ટા ૧૯૪૫–૪૬, પાનું પ)

પરંતુ આજે આ બધી જાહેરાતા અને વચનાને કચરાની ટાપલીમાં ક્ગાવી દેવામાં આવ્યાં છે. ક્રાંગ્રેસના નેતાઓ બેશરમ રીતે એમના બધારણમાં જનતાને કહે છે કે એમનું રાજ્ય એમના જીવન ધારણને ઉચું લાવવા માટે, બેકારીને દૃર કરવા માટે, તથા જમીન અને ઉદ્યોગોનું રાષ્ટ્રીયકરણ કરવા માટે આજના દિવસ પવિત્ર પર્વણીના છે. આ કારણથી નિત્ય કરતાં સર્વત્ર વિશેષ આનંદ છવાઈ રહ્યો છે. પ્રતિદિવસ ગંગાપર શ્નાનાદિક માટે નહિ આવી શકતાં એવાં વ્યવસાયી કિંવા અશકત ક્ષેત્રવાસી મતુષ્યા પણ આજે ચાહીને શ્નાન તથા દર્શનાર્થે ચાલ્યાં આવે છે. વિદેશી યાત્રાળુજના પણ ઘણાંક દૃષ્ટિએ પડે છે. સૌ કરતાં મણકર્ણિકાના લાટ પર મતુષ્યાની ભીડ વધારે મચી રહી છે. એવે પ્રસંગે ત્યાં એક ચમતકાર જેવામાં આવ્યા.

લાટના ઉપલા માર્ગમાં ચાલતાં લાકા એકાએક પરસ્પરમાં "ચલા, ચલા, હટા, હટા," એમ બાલતાં ખસીને કારે થવા માંક્યાં. સો આશ્ચર્યથી જેવા માંડ્યાં કે, એ વળી શું છે ! એટલામાં શ્રીવિશ્વેશ્વરના મંદિર ભણીથી આવતી એક સુંદર તેજસ્વી કિશારમૂર્તિ દૃષ્ટિએ પડી. येनुं अद्देशत स्वक्षेप अने अप्रतिभ तेक नेतां क सर्वने आनंदाश्चर्य સાથે પુજયભાવ ઉત્પન્ન થયા. જેણે એકવાર એના ભણી જોયું, તેને તા ત્યાંથી ખીજ દિશા ભાષી જેવાનું મન જ થયું નહિ! એનું રૂપ, વિદ્યુત સરખી ચમકતી ચાલ, ખઢ નાનું વય છતાં એશે ધારણ કરેલા તીવ ત્યાગ, એનું તપસ્તેજ અને અતિ મનાહર વેશ, એ બધું જાઈ, સ્વા-ભાવિક જ આશ્ચર્ય પામેલાં લાકા પરસ્પર અનેક વાતા કરવા લાગ્યાં:-''અહેા! આ બાળયાગી કયાંથી આવ્યા હશે? શું એનું સોંદર્ય! અંગા અંગનું આટલું ખધું સૌંદર્ય છતાં એનાથી આ કઠિન ચાંગ કેમ વેઠાતા હશે ? આટલી લઘુ વયમાં એને આવેા પરમ વૈરાગ્ય કેમ પ્રાપ્ત થયેા હશે ? એનાં માર્તાપતા, જેમને આવેા રત્નરૂપ પુત્ર હશે, તેમનાથી એનેા વિચાગ કેમ વેઠાતા હશે ? શું એ પાતાનાં માતપિતાને તીવ વિરાગથી ટળવળતાં મૂકીને વેરાગી થયા હશે, કે જન્મથી જ એ યાગીરુપે ઉત્પન્ન થયા હશે ? અથવા તા પરમચાગી ધર શંકર પાતે જ આ પુષ્ય પર્વણીને દિવસે આ આળચાેગીને રૂપે ભાવિક જનાેનું કલ્યાએ કરવાને અને શ્રીમતી ભાગીરથીના તટપર વિદ્વાર કરવાને પંધાસ્થા હશે; એતું સર્વાગ, ભરમથી ચર્ચેલું છતાં, એની સુવર્ણસરખી કાંતિ તે માંહેથી કેવી પ્રકાશી નીકળે છે! એના ચંદ્રસરખાં સુપ્રકાશિત, પરન્તુ બાલ્યવયની તપશ્ચર્યાને લીધે સહજ કરમાયલા કમળસરખાં કામળ મુખની છળી અતિ અદ્દુભુત છે; એની વાંકી બ્રૂક્કુટીવાળાં તથા કમળની પાંખડી સરખાં નેત્ર, નમણી નાસિકા, મરક મેરક થતા પરવાળા સરખા લાલ હાડ, તીવ તપરાયાને લીધે કિચિત કરમાયલા ગાલાપરની ગુલાબી ઝાંઇ, તે

અથવા સ્થાપિત હિતાના સામના કરવા માટે જવાબદાર નથી. કોંગ્રેસના વચનાં એમના સફેદ સ્વરૂપમાં રજૂ થઇ ગયાં છે. સાક સાક રીતે જોઈ શકાય છે કે આ વચના જનના પર આચરવામાં આવેલી છેતરપાડી સિવાય બીજું કશું નથી.

આમ, જનતાને મૂળભૂત અધિકારો આપવાના કોંગ્રેસી રાજ્ય ઈન્કાર કરે છે, છતાંયે આ અધિકારાને રાજ્યના મુખ્ય સિદ્ધાંતા તરીકે શબ્દોમાં અપનાવે છે ત્યારે જનતાની કૃર મક્કરી સિવાય એ બીજું કશું નથી. ફક્ત દેઢ વરસના એના રાજ્ય દરમિયાન આજના રાજકર્તાઓએ એમના મુખ્ય સિદ્ધાંતાની જનતાને બરાયર રીતે જાણ કરાવી દીધી છે. એમની રાજ્ય નીતિના મુખ્ય સિદ્ધાંતા દ્વારા તેઓએ રાષ્ટ્રીયકરણના ઈન્કાર કર્યો છે; શુદ્ધ પહેલાનું જીવન ધારણ આપવાના પણ તેઓએ ઇન્કાર કર્યો છે; જનતાનાં ખારાક, કપડાં, તંદુરસ્તી અને કેળવણીના બનો લક્કરી અને કારાબારી ખર્ચ બેકામ રીતે વધાર્યો છે, માલદારા પરના કરવેરા ઘટાલ્યા છે અને ગરીબ જનતા પર કરવેરા વધાર્યા છે. આ રીતે ખાત્રી કરાવી આપી છે કે રાજ્ય નીતિના આવા મુખ્ય સિદ્ધાંતા કાયદેસર રીતે અમલ કરવાની બેગવાઇ વિના જનતાની છેતરપીંડી કરવા તથા તેના અધિકારા છોનવી લેવાની શક્તિઓ સિતાય બીજું કશું નથી.

આમ વાત સાર્યને છે કે ખધારણનું ધ્યેય છવન વેતન આપવાનું નથી. તંદુરસ્તા, કેળવળા અને જનતાને આરામ આપવાનું નથી; કે ન તા અનું ધ્યેય સપ્યાળધને બાેગે થતું મુઠ્ઠીભર લાેકાના હાથમાં મૂડાનું એકા કરણ રાકવાનું છે.

#### ભાધારણનું ધ્યય

તા પછી ભાંધારણનું મુખ્ય ધ્યય શું છે? કોંગ્રેસ નેતાઓએ ઉઘાડે છેાગુ એની જાહેરાત કરવાની હિંમત કરી નથી. પરંતુ બંધારણનું ધ્યેય અને નીતિ નીચના થાડાક દાખલાએો પરથી સ્પષ્ટ ળની જાય છે.

(૧) કલમ ૨ જણાવે છે કે: "કાર્ક પણ મૂડી સ્થાવર કે જંગમ, પછી એ વેપારમાં રાકાયેલી હોય કે ઉદ્યાગમાં રાકાયેલી હોય એને જાહેર હેતુ માટે લઇ શકાશે નહિ"—અને જો એમ કરવું હશે તો પહેલાં વળતર આપવું પડશે. એટલે કે મૂડીવાદીઓ, જમીનદારા, રજવાડાઓ અને સ્થાપિત હિતાને ઉદ્યાગમાંથી નેફા મેળવવાની અને જમીનમાંથી ગણાત લેવાની કાયદેસરની છટ રહેશે. અલબત્ત રાજ્ય એમના આ સાધના લઇ લેશે તો આ લોકાને વળતર રૂપે અગાઉથી મોડી રકમો આપશે અને એ પછી આ વધુ પડતા બાજ હેડળ દળાયેલા સાધનાનું પોતે 'રાષ્ટ્રીય કરણ' કર્યું છે એવું જાહેર કરશે!

સ્થાપિત હિતાને મળેલા શાપણના આ પરવાના છે. અને બેશરમ રીતે કોંગ્રેસ નેતાઓએ આ પરવાનાને 'જનતા'ના મૃળભૂત અધિકાર તરીકે બંધારણમાં ઉમેર્યા છે. હકીકતે શરમને નેવે મૃકીને તેઓએ મૃળભૂત ઉદ્યોગાના રાષ્ટ્રીયકરણને પર ઝુકી રહેલી મૂળમાં શ્યામ, પરંતુ છેડાના લામમાં કિંચિત લરી જણાતી મસ્તકની વિશાળ જટા-એ સર્વ વસ્તુ ગમે તેવાં મનુષ્યને પણ માહ પમા તેવી છે. એનાં અતિ કામળ હાથપત્રનાં તળિયાં તા જાણે ગુલાખનાં ફૂલ સરખાં જ લાલ છે, છતાં નિઃશંકપણે તે આ પાષાણમય લમમાં અડવાણે પગે વિચરી રહ્યા છે! આવી સુકામળતા છતાં તેણે શરીરપર કામળીની જડી કંથા એાઢી છે! રે એ એનાથી કેમ ખમાતી હશે! હાથમાંનું આ કમંડળ અને અગલમાંની મૃગ્રછાલાને પણ તે કેવી રીતે ઊચકી શકે છે? કમળના નાળ જેવા ગૌર કંઠમાં સાહાવેલી પેલી માટા મણકાની અક્ષમાળા પણ આને રાયસ્થય જ થઈ પડેલી જણાય છે!"

આવી રીતે પરસ્પર અનેક વાતા કરી રહેલાં લાકાની ભારી ભીડ-માંથી યઇને તે અદ્ભુત મૂર્તિ મણિકાંબિકાના એક અતિ સુંદર એાવારા-પર જઇ ઊભી રહી. ઊચી જાતના આરસપદ્યાણથી રચેલા તે એાવારા-જેની અંને બાજાએ સુંદર બેઠકા આવેલી છે, ત્યાં પાતાની મૃગછાલા બિછાવી, તેની પાસે કમંડલ મૂકીને તે બાળયાગી, 'જય ગંગા મૈયા' એમ બાલતા, બે હાથ જોડી કટ કટ એાવારાનાં પગથિયાં ઉતરી, છેક પ્રવા-હની પાસે જઇને ઊભા રહ્યો. તેણે ઘણાં મંજીલ અને પવિત્ર પદ્ય-(શ્લાક)વડે, શ્રીભાગીરથી ગંગાની પ્રાર્થના કરીને તેનાં પવિત્ર જળને વંદન કર્યું. પછી તેના પુષ્યસૂપ જળનું આચમન કર્યું; તે પછી પાછા પ્રેમસહિત પ્રણામ કરીને, ત્યાંથી પાછા કર્યો અને પાતાની અદ્ભુત કાંતિથી મનુષ્યમાત્રનાં ચિત્તને આકર્ષણ કરતા તે યાગી, પાતાના બિછાવેલા આસનપર આવીને બેઠા. તે વેળાએ એ કંઇ સ્મરણ કરતા હાય, તમ તેના એાષ્ટ હાલી રહ્યા હતા; છતાં સૌને માહ પમાડનારી દ્રષ્ટિવઉ તે ચામેર મતુષ્યાની ભીડમાં આંખ ફેરવી ફેરવીને જોયા કરતા હતા. એનું જોવું સાહુજિક નહેાતું, પણ સાબિપ્રાય અને સકારણ હતું; પરંતુ મર્ત્ય-લાકનાં માનવીએ વર્તી શકે નહિ, તે માટે તેણે સંસાળ રાખી હતી.

તે યાગીને એક ઠેકાથું બેઠેલા જેઇને, લાકાનાં દાળેદાળાં તેની આગળ એકઠાં થવા માંડ્યાં. જેતજેતાંમાં ત્યાં એટલી બધી બીઠ થઇ બઇ કે, ગંગામાં સ્નાન કરવા ઉતરનારને કે સ્નાન કરીને પાછાં કરનારને માર્ગ મળવા પણ મુશ્કેલ થઇ પડ્યો. એ અદ્ભુત મૂર્તિ આગળથી કાઇને ખસવું જ ગમતું નહાતું. કદાચ કેટલાકા અગત્યનાં કામને લીધે કે બીડથી બહુ ચમદાવાના લયને લીધે, પરાશે ખસી નીકળવા હતા, તેા તેથી બમણા ત્યાં એકઠા થતા હતા. એટલામાં મધ્યાદ કાળ થવા

રાકવા માટે અને સ્થાપિત હિતાને વિકસાવવા માટે આ પગલું લીધું છે.

આ 'મૂળભૂત અધિકાર' બ્રિટિશ અને બીજ પરદેશી મૂડીવાદીઓને પણ આપવામાં આવ્યો છે. અમાનુષી શાયણ અને ઉધા કે છેગ લૂંટ દ્વારા બ્રિટિશ મૂડીવાદીઓએ હિંદના અર્થતંત્રને કું હિત કર્યું છે. અને કલ્પી ન શકાય એવી કંગાળ દશામાં જનતાને મૂકી દીધી છે. આ લુંટને ''આઝાદ'' હિંદના અધારણમાં કાયદેસર ગણવામાં આવી છે. અને એ લૂટેલી મિલ્કત પર એમની માલિકીને (બ્રિટિશરા તથા બીજ પરદેશી મૂડીવાદીઓ) દેશના મૂળભુત અધિકાર તરીકે ગણવામાં આવી છે. અને વળી, બધારણ, અમેરિકના તથા બ્રિટિશ મૂડીવાદીઓને અગાઉથી વચન આપે છે કે તેઓ એમની મૂડી હિંદમાં રાકવા માગતા હોય તો એમની મૂડીનું રક્ષણ હિંદના રાજકર્તા વર્ગ અવશ્ય કરશે.

(૨) કલમ ૯૨ (૩) માં કહેવામાં આવ્યું છે કે: "હિંદ સરકારને જે દેવાં તથા વ્યાજો વગેરે ભરવાનું હશે" એ રાજ્યના મહેસુલમાંથી ક્રજીયાત રીતે સુકવવામાં આવશે અને પાર્લામેન્ટ પણ એના પર મત આપી શકશે નહિ.

સ્વાભાવિક રીતે જ પ્રક્ષ થાય છે કે આ દેવાં કઇ પ્રકારનાં છે કે. જેની ચૂકવણી માટે વ્યાટલી ઇ'તેજારી બંધારણમાં વ્યક્ત કરવામાં આવી છે ? આ દેવાં બ્રિટિશરોના શાશન દરમિયાન હિંદી સરકારે દમનરાજ ચલાવવા માટે કર્યાં હતાં. હિંદને શુલામ બનાવવા માટે કરવામાં આવેલા દેવાંને વ્યાજ સહિત ભરપાઇ કરવાનું ''આઝાદ'' હિંદનું બ'ધારણ વ્યાજખી દરાવે છે!

વળા, રેલ્વે અંગેની લાર્ષિક રકમ પર નજર કરો. બ્રિટિશ શાહીવાદી-ઓએ અહીંની સાધન સંપત્તિના આસાનીથી ક્ષયદા ઉઠાવવા માટે તથા હિંદ પર પાતાના લશ્કરી રાજના સકંજાને મજબત જનાવવા માટે હિંદમાં રેલ્વે શરૂ કરી હતી. આ રેલ્વેઓ દ્વારા તેઓએ ભેસુમાર નફા હાંસલ કર્યો હતા. બ્રિટિશ શાહી-વાદીઓએ રેલ્વેમાં જેટલી મુડી રોક્ય હતી એનાથી કયાં યે વધારે તેઓએ લોકા પાસે વસુલ કરી હતી. છતાં યે એ મુડી તો દેવાં રૂપે આજે ય ચાલુ જ છે. આજે એના વ્યાજ પેટે દર વરસે ૨૬ કરોડ રૂપિયા હિંદની આવકમાંથી મુડી રાકવા-વાળાઓને આપવા પડે છે. કોંગ્રેસ સ્ચિત જધારણમાં એવા નિયમ બનાવવામાં આવ્યો છે કે હિંદી જનતાએ હર સાલ આ રકમ સુકવની જરૂરી છે અને મધ્યસ્થ ધારાસભા પણ એમાં કાઇ ફેરકાર કરી શકશે નહિ.

સરકાર "ઇન્ડરિટ્રીયલ કાઇનન્સ કારપારેશન" વગેરે દ્વારા સરકારી અને વ્યારી મુડીઓની 'મિશ્ર' પેઢીઓ ખાલી રહી છે. આમાં મૃડીવાદી નકાખો-રાતે ઓછામાં ઓછી કમાણીની બાંહેધરી આપવામાં આવી છે. પરંતુ નબળા મેનેજમેન્ટ, બેઇમાની અથવા તો કાઇ બીજી નિષ્કળતાઓને કારણે આ સંસ્થાઓ સાથે નક્કી કરવામાં આવેલી ઓછામાં ઓછી કમાણી મુડીવાદીઓને આવ્યા; માથે તડકા થયા; ઘાટપરનાં ટક્રારખાનાંઓમાંથી દુંદુ લિએના કડિગૃધિંગ્ કડિગૃધિંગ્ શબ્દા થવા લાગ્યા; બહુધા માેડું થયું જોઇ લાકાના ભીડ પણ ધીમ ધીમે આછી થવા માંડી; સ્ત્રીએ અને પુરુષે તે આળયાગીને વંદન કરી કરીને ત્યાંથી જવા માંડ્યાં.

પુરુષા કરતાં સ્ત્રીઓનાં અંત:કરણ ઘણીક વાતમાં બહુ કામળ તથા શ્રધાળ હાય છે, તેથી એક સ્ત્રીએ, હાય જેડીને તે આળયાગીને વિનતિ કરી કે, "મહારાજ! બિક્ષાના સમય થઇ ગયા છે, તા કૃપા કરી પ્રસાદ લેવાને પધારી અમારાં ઘરને પાવન કરા તો અમારું માટું ભાગ્ય!" પણ તે યાગીએ પાતાના નૃતન યાગ હાવાને લીધે કાઇને પણ ઘર નહિ જવાના અને વસ્તીની અહાર જ પડાવ રાખવાના પાતાના કઠિન નિયમ જણાવ્યા. તેનાં અમૃતતુલ્ય વચન સાંમળીને એ સ્ત્રીએ કાઇ જાતની આલડછેટ ન એક, તેવી નિર્લેપ સામચી શહ્યાએ ત્યાં જ લઇ આવવાનું પૂછ્યું, જે તે યાગીએ માન્ય કર્યુ.

તુરત જ તે સ્ત્રી પાતાની એક સખીની સાથે ઉતાવળી ઉતાવળી પોતાનાં ઘર તરફ ચાલી. માર્ગમાં તેણીએ પાતાની સખીને કહ્યું; "બહેન! આ બાળ બ્રદ્માચારીના સંબંધમાં તું શું ધારે છે શું તેનું અદ્ભુત રૂપ! શાં તેના ત્યાગ! કેવી તેની અવસ્થા! તેનું વય તદ્દન નાનું છે. હજા તેના કુમળા મુખપર કિચિત દારા પણ ફૂટયા નથી; પણ એટલામાં તા શું તેનું તપસ્તેજ ભાગ્ય જ પરમ છે!"

એ સાંભળી તેની સખી બાલી; "અહેન! આપણે તે બાળ તપસ્વીને તમારા ભર્તાના આગમન વિષે પ્રશ્ન કરીશું? શું તે વચે નાના છતાં, નૃતન ચાંગી છતાં, આગમ નિગમ જાણતા હશે ? ભૂત ભવિષ્ય જાણવાની તેનામાં શક્તિ આવી હશે ?"\*

પેલી શ્રીએ કહ્યું; "યાગીઓની અવસ્થા ઉપર વિચાર કરવાના નથી. મેં ઘણીકવાર સાંભજ્યું છે કે, ઘણાક યાગીઓ બહુ લાંબું આયુષ્ય ભાગવતાં, પાતાનું શરીર બહુ જર્ણ થઈ જવાથી, તે વૃદ્ધ શરીર તજ દઇને ઇચ્છામાં આવે તેવું નવીન બાલશરીર ધારશ્રુ કરી શકે છે–યાગબળવડે પાતાના જૂના દેહમાંથી નીકળીને બીજા કાઇના મૃત્યુવશ થયેલા સુંદર અને બાળવયના દેહમાં પાતાના આતમાને પ્રવેશ કરાવે છે; અને પછી આનંદે જગતમાં વિચરે છે. આ ફિયાને પરકાયાપ્રવેશ કહેવામાં આવે છે. માટે બહેન! યાગીઓના

परिणामत्रयसंयमादतीतानागतज्ञानम् । पा. थो. ३. १६.

<sup>†</sup> बन्धकारणशैथिल्यात्प्रचारसंवेदनाच चित्तस्य परशरीरावेशः ॥ पा. यो. ३, ९,

નહિ મળે તો હિંદી જનતાએ રાજ્યની આવક દ્વારા એ રકમ મુડીવાદી નકાખો-રોતે આપવાની રહેશે.

મૂડીવાદી ઉદ્યોગોને મજખુત બનાવવા તથા મૂડીવાદીઓને અમુક નફો આપવાની બાંહેધરીને કારણે સરકાર પર જે દેવું થશે, અને જમીનદારા અને રજવાડાંઓને વળતરને નામે જે ખાંડ અપાશે—એ બધાનો બાજ હિંદની બૂખી જનતા પર હંમેશા માટે લદાયેલા રહેશે. બધારણમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે "આઝાદ" હિંદમાં દેશી અને વિદેશી મૂડીવાદીઓ, બાંડ હાંસલ કરનારાઓ જમીનદારા ને બીજા બેઠાપાઉ શાષક વર્ગોને શાષણ કરવાની આઝાદી મળશે.

#### **બ્રિટિશ કામનવેલ્થ સાથે જો**ડાણ

(૧) આ રીતે બ્રિટિશ શાહીવાદીઓને (હિંદના લગભગ અર્ધા અથવા એથી વધુ ઉદ્યોગ પર જેઓ વર્ચ સ્વ ધરાવે છે) હિંદ પરના એમના આર્થિક વર્ચ સ્વની રક્ષા કરવાની બંધારણીય બાંહેધરી આપ્યા પછી એ વાત એકદમ મહત્વ હિન બની જાય છે કે હિંદ માત્ર દેખાવ પૂરતું "આઝાદ" રહે કે અંગ્રેજોના કામન-વેલ્થમાં રહે. પરંતુ હિંદનું બંધારણ ઘડનારાઓ શાહીવાદી બ્રિટન પાસે એટલી હદ સુધી નાકલીટી ખેંચી રહ્યા છે. કે તેઓ "આઝાદી"ના ઉપરના દેખાવના પણ અંત આણવાની કાશિશ કરી રહ્યા છે. બંધારણ સભાની પહેલી બેઠકમાં પસાર થયેલા હેતુઆત્મ દરાવમાં એ ભાવના જાહેર કરવામાં આવી હતી કે હિંદ "સ્વાધીન અને સ્વતંત્ર" રાજ્ય બનવું જોઇએ. પરંતુ હવે બંધારણના ખરડામાં એવી સલાહ આપવામાં આવી છે કે "સ્વતંત્ર" શળ્દને બદલીને એને સ્થાને "લોકશાહી" શબ્દ રાખવામાં આવે કે જેથી બ્રિટનના શાશક વર્ગના કામનવેલ્થમાં હિંદને શામેલ થવામાં કાઇ મુશ્કેલી આવે નહિ.

અલભત્ત, એથી લોકાના રાષના કારણે સ્વાતંત્ર્ય શબ્દને ખેશરમ રીતે કાઢી નાખવાની ચાલને એમને છોડી દેવી પડે એવી સ્થિતિ ઉભી થાય તાય આજના હિંદના રાજકર્તા વર્ગ શાકીવાદી રથ સાથે હિંદને જોતરાવવાના ખીજા રસ્તાએ ખાળી કાઢશે.

૮મી નવેમ્બરે બધારણ સભામાં ભાષણ કરતાં પંડિત નહેરૂએ આ મૃદ્દા પર ચાપ્પવટ કરી હતી. બ્રિટન સાથે હિંદે જોડાવું જોઇએ એવી "ઈચ્છા" વ્યક્ત કરીને એમણે કહ્યું હતું કે આ જોડાણ "બધારણથી પર હશે."

એટલે કે હિંદને ભલે બધારણમાં સત્તાવાર રીતે સ્વતંત્ર પ્રજાસત્તાક તરીકે જાહેર કરવામાં આવે પરંતુ બ્રિટિશ કામનવેલ્થ સાથે હિંદને જોડવાની બીછ યુક્તિ પ્રયુક્તિઓ તો ચાલુ જ છે.

#### દેશી રાજ્યા પર રજવાડાંઓને ડાકી એસાડવામાં આવ્યા

(૪) ળ ધારણના ચોથા પ્રકરણમાં પ્રાંતાના લોકાને પ્રતિનિધિ સરકાર, ચૂંટણી વગેરે સ્વાયત્ત શાસનના મર્યાદિત અધિકારા આપવામાં આવ્યા છે. પરંતુ દેશી અદ્દભુત યાેગળળ આત્રળ તેમની અવસ્થાના કે વયના વિચાર કરવા જેવું નથી. ભલે તારી ઇચ્છા હશે તાે આપણે એકાંત મળતાં તેને પ્રાર્થના કરીશું."

આ પ્રમાણે વાતચીત કરતી બંને સ્ત્રીએા ઘેર જઇ પહોંચી, અને પાતાનાં માતપિતાની આજ્ઞા લઇ દૂર લઇ જતાં અભડાય નહિ તેવા કલાહાર લઇને ખહુ ઉતાવળથી ગંગાતટે પાછી આવી. આ વેળાએ સલળી ભીડ મટી ગઈ હતી; ક્રાઇ પણ મનુષ્ય તે બાળયાગીની પાસે નહોતું. એકલા પડેલા તે તપસ્વી એકાગ્રચિત્તે પાતાના ઇષ્ટ-આરાધ્ય વિષયનું મનન કરી રહ્યા હતા. પેલી સીઓએ, નમનપૂર્વક આશુલી સામગ્રી બાળચાગીને અર્પણ કરી. વસથી બાંધેલી તે સામગ્રીને છાડી, ગંગાજળવઉ પ્રાક્ષણ કરીને તે બાળયાગી આસપાસ નેવા લાગ્યા. તેના આસનની નેડમાં જ એક સ્વચ્છ ને વિશાળ ગંભાર દેખાયા. વૃષ્ટિ થતી હાય, ઘણા વાપ પડતા હાય, કે ઉત્ર વાયુ વહાતા હાય, તે વેળા ગંગા-તટપર એસી, જપ વપ કરતા ક્ષાકાને નિ શ્વતપણે એસીને પાતાનું ધર્મકૃત્ય સાધવાને સારુ, ગંગાના પ્રત્યેક ઘાટની ઉપર ઘણું કરીને એવા અનેક ગંભારા **ગાંધેલા છે. જ**પ, તપ, ધ્યાન, સ્મરણ, ભાજન ઇત્યાદિ કાર્યો क्रेंडांतमां अत्वामां आवे ते। क निरुपद्रवपशे थाय. आ प्रमाशे ते तप-સ્વીએ પણ પેલા ગંભારમાં જઇને, ભાજન કરવાના નિશ્ચય કર્યો; અને તે પેલી સ્ત્રીએાએ આપેલું ફલાહારનું પાેટલું લઇને ત્યાં આગળ જઇ બેઠાે. પાસુ પ્રભુનું સ્મરસ્ કરી જેવા ગાસ ભરવા જાય છે, તેવું જ જાણે તેના મનમાં કાઇ માટું દુઃખ આવી ઉલું હાય, તેવી રીતે તેની મુખમુદ્રા ખઠ્ ઉદાસ થઇ ગઇ. તેનાં નેત્રામાં જળ ભરાઇ આવ્યાં, પરંતુ માટા પરિં શ્રમથી પાતાની ઊર્મિને દબાવી દઇ, ભક્ષ્ય પદાર્થીને વારંવાર નમન કરીને તેણે જે ભાવ્યું તે પ્રાશન કરી લીધું અને ગંગાના જળથી હસ્ત મુખ પ્રક્ષાલન કરી, જળ પીને પાછા તે આસનપર આવી બેઠા.

પછી તે શ્રીઓમાંની એક હાય જેડીને પૂછ્યું; "યોગિરાજ! ભાજન કરવા બેસતાં આપ એટલા બધા ઉદાસ અને શાકાતુર કેમ થઇ ગયા? શું સામગ્રી લાવવામાં અમારી કંઇ લ્લ થઇ છે? કિવા આપને ન રુચે કે દુઃખરુપ થઇ પડે એવા કાઇ અભાજય પદાર્થ એમાં આપને દેખાયા? જે હાય તે, અપરાધ ક્ષમા કરી, આપ અમને જણાવા અમે અજ્ઞાત અબળાઓ-સંસારી માયાનાં જીવ છીએ, વાત વાતમાં અમારે હાથે અનેક અપરાધા થવાના સંભવ છે; તેથી કૃપા કરીને જે કારસ હોય તે કહા."

રાજ્યોને આ અધિકારો કે કલમાં લાગુ પડશે નહિ (કલમ ૧૨૮). દેશી રાજ્યોના ૮ કરાડ લોકોને "આઝાદ" હિંદમાં પણ બંધારણીય અધિકારા મળશે નહિ. એક યા ખીજા સ્વરૂપે જૂલ્મી અને બેઠાખાઉ રજવાડાંએ લોકોની ખાંધ પર બેઠેલા જ રહેશે અને કાંગ્રેસ સરકારે આપેલી તંકા અને સત્તાએ!ના ઉપયાગ લોકા પર તેઓ બિન પ્રતિનિધિ અથવા તો અધે પ્રતિનિધિ અને અધે સામંતી રાજતંત્ર ઠોકી બેસાડવામાં કરશે. આ રજવાડાંએ! હેઠળ કચડાતી જનતાએ એમને કયારે પણ ધુળ બેગા કરી શકે એમ છે પરંતુ કાંગ્રેસે ઘડેલું બંધારણ એમની મદદ આવે છે.

## માલદારા અને ગરીબાને સમાન ધારણ લાવવાની રીત!

(પ) કલમ ૨૫૬ (૨)માં જણાવવામાં આવ્યું છે કે "કાઇ પણ વ્યક્તિએ રાજ્ય વ્યક્તા મ્યુનિસિપાલિટી કે જીક્ષા સમિતિ વગેરેને ધંધા રાજગાર પર કરવેરા આપવાનાં રકમ રા. ૨૫૦ થી વધુ હશે નહિ" ટું કમાં ગરીખ પાનવાળા વચ્ચે અને કરાડપતિ વેપારી વચ્ચે કરવેરામાં ૨૫૦થી વધુ કરક પડશે નહિ. "આઝાદ" હિંદમાં ગરીખ અને માલદાર વચ્ચેના મતબેદા મીટાવવાના કોંગ્રેસે શાધી કાઢેલા તરીકાના આ છે નમુના !

#### **બ્રિટિશ ખાંધીયાએ** ચાલુ રહેશે

(૬) કલમ ૨૮૩માં જણાવવામાં આવ્યું છે કે બંધારણ પહેલાં ઉંચા હેાદાઓ વાળી નાકરીને જે નિયમા લાગુ પડતા હતા એ તમામ નિયમા હવે પછી પણ ચાલુ રહેશે. (અહીં એ વાતની નોંધ લેવી જરૂરી છે કે સત્તા, પગાર, નાકરી વગેરે અંગેના આ નિયમા બ્રિટિશરોઓ ઘડી કાઢ્યા હતા અને એના મુખ્ય હેતુ એ દ્વારા ખાંધીયાઓના એક વર્ગ પેદા કરવાના હતા. 'આઝાદ' હિંદમાં પણ એ પૂરાણી રીત રસમ ચાલુ રહેશે.) આ ઉપરાંત પબ્લીક સવીં સ કમિશનના અર્ધા સભ્યા દસ વરસ જીના સરકારી નાકરા હોવા જોઇએ. એટલે કે છેક ગુલામ માનસ ધરાવતા અને માલદારાના મસ્કા લઇને 'યાગ્ય કાખેલીયત' ધરાવતા અનેલા અને લાંકા પર દમન ચલાવી શાહીવાદીઓનું સટીંપીકેટ મેળવી ચૂકેલા માણેસા આઝાદ હિંદના કારોખારી ખાતા માટેના અમલદારાની પસંદગી કરશે. આથી બ્રિટિશ શાહીવાદની અસર રાજ્યતંત્ર પૂર ચાલુ રહેશે, રાજ્યતંત્રના એક એક અંગમાં માલદારા પ્રત્યે ગુલામ માનસ, આમ જનતા પ્રત્યે ધિકકાર અને લાંચ રૂથ્વતની નીરંફૂશ અને બેશરમ બદી ચાલુ રહેશે.

## હિ દી–શાહીવાદી મૂડીવાદી સાંસ્થાનિક રાજ્ય

ઉપરતા ઉદાહરણો જોયા પછી બંધારણનાે મૂળ ઉદેશ સાક બની જાય છે. બંધારણનાે ઉદેશ હિંદી–બ્રિટિશ મૂડીવાદી હિતાની રહ્યા કરવા માટે તથા

તે સ્ત્રીઓનાં આવાં નમ્ર વચન સાંભળી, યાગિરાજ બાલ્યા; "સાધ્વીએ! ચિંતા મા કરા: તમારા કંઇ અપરાધ નથી. ઉદાસીનતા થઇ આવવાનું કારણ સહુજ હતું. એવી ઉદાસીનતા મને વારંવાર થઇ આવે છે." એમ કહેતાંની સાથે જ તેણે એક લઉ ાનિ: ધાસ મૂક્યો. આ વેળાએ તે સ્ત્રીઓને તેનું કારણ પૂછવા પુન: ઉત્કંઠા થઇ; પરંતુ એવા નિ:સ્પૃહ તપસ્વીએ સાથે વધારે પડપૂછ કરવામાં માલ નથી, એમ સમજીને તેઓ માન ધરી રહી. પણ જે કારણ માટે તેઓ ખાસ આવી હતી, તે પ્રશ્ન તા ગમે તેમ કરીને પણ પૃછ્વા જ એકએ એમ ધારી, ધૈર્ય પૂર્વક તેમાંની એક સ્ત્રીએ દ્વાય નેડીને પ્રશ્ન કર્યો.

એક સ્ત્રી બાલી; "ચાગિદેવ! જે આપની આજ્ઞા હાય તા અમારે में विनित क्रवानी छे."

<mark>યાગી બાલ્યા; ''</mark>ભલે, સુખેથી કરા.''

એક સ્ત્રીએ કહ્યું; "મહારાજ! અમે બન્ને સખીએ બ્રાહ્મણકન્યા છીએ. આ વારાણસીપુરીમાં અમારું કુળ ઊચું અને પવિત્ર ગણાય છે. અમારાં માતપિતાનાં અને સસરાનાં કુળામાં આપ સરખા મહાત્માએાના આશીર્વાદથી અને સંપૂર્ણ ભગવત્કુપાથી, હમણાં સુધી સૌ વાતે પરમ સુખ હતું; સા આનંદે દિવસ નિર્ગમન કરતાં હતાં, પરંતુ તેટલામાં મારાં કહિન પ્રારુષ્ધને યાેગે, એક માેડું સંકટ આવી પહ્યું. મારા સસરાજને રુપગુણ્યોવનસંપન્ન એક જ પુત્ર હતા; તેને પાતાનું સર્વ કાર્ય સોંપી દર્ધને તે વૃદ્ધાવસ્થાને લીધે નિશ્ચિન્તપણે પરમાર્થસાધનમાં તત્પર થયા. મારાં માતપિતાને પા સંતિતમાં માત્ર હું એક કન્યા જ છું! મને ચાેગ્ય પતિ મળેલા જોઇ, પાતાને કૃતકૃત્ય માનતાં મારા માત્ પિતાને પાતાના સર્વસ્વમાં આ પુત્રી અને જમાઇ જ છે, એમ સમજને तेथा दिवस निर्शमन धरतां दुतां. हु पशु भारा भाग्यवान् स्वाभीनी સેવામાં અંગીકૃત થયેલી હાવાથી મને પરમ ભાગ્યવતી જ માનતાં હતાં. પરન્તુ પૂર્વજન્મના મારાં ભાગ્યના કાઇ કપરા લેખ નોવામાં આવવાથી, મારા તરફથી કાઇ જાતના અપરાધ ન છતાં, તેમ મારાં સાસુ સસરા તરફથી પણ કારણ બનેલું ન હાવા છતાં, કાણ જાણે શાએ કારણથી, મારા સ્વામિનાય એકાએક, એક રાત્રે, મને શય્યામાં સૂતેલી જ મૂકીને, ગૃહ, કુટુંખ તથા આ પવિત્ર કાશીપુરીના દૃત્યાગ કરીને ચાલ્યા ગયા છે. એ વાતને આજે લગભગ છ માસ થવા આવ્યા છે. ઘણીક રીતે ઠામાઠામ ને ગામાગામ શાધ કરવા છતાં પણ તેમના

હિદના શાયાણને ચાલુ રાખવા માટે રાજ્યને મુખ્ય હથિયાર તરીકે ઉપયાગમાં લેવાના છે; તથા શક્ય તેટલે અંશે ધ્ધિટિશ કામનવેલ્થ સાથે હિંદને જોડી દઇ શાહીવાદી—મૂડીવાદી સંયુકત વર્ચસ્વ પર મહોર મારવાના છે, સાથે સાથે એનો હેતુ ધ્ધિટિશ કરતાં વધુ તાકાતવાન ડાલરીયા શાહીવાદને હિંદના શાયાણ માટે આર્કપવાના છે.

બંધારણુંના બીજો એક ઉદેશ રજવાડાંઓને દેશી રાજ્યોની જનતાની લાેક ક્રાંતિના જુવાળમાંથી બચાવી લેવાના છે. તથા આગે ધપતા ખેત ક્રાંતિના જૂવાળ માંથી જમીનદારાની ધન દાેલતની દિફાઝન કરવાના છે. જનતા સામે બંધારણ દ્વારા શાહીવાદી-મૂડીવાદી-સામંતી જોડાણ કરવાના બંધારણ ઘડનારાઓના ઉદેશ છે અને હિંદી-શાહીવાદી-મુડીવાદી સાંસ્થાનિક રાજ્ય ઉભું કરવાના છે.

ચ્યા વધારણ પાસેથી આ સિવાય કેમ્ડા બીજી આશા રાખી શકાય નહિ. ચ્યા શરતો પર જે કોંગ્રેસ નેતાઓએ બ્રિટિશ શાહીવાદીઓ સાથે સમાધાન કર્યું હતું કે જેથી હિંદી જનતાની આગે ધપતી ક્રાંતિકારી ચળવળને ખાળવા તેંએ။ સંયુક્ત મારચા રચી શકે. આજે આ શરતોના અમલ વ્યવહારમાં થઇ રહ્યા છે.

## ૩. રાજ્યનું માળખું

મૂડીવાદી-સાંસ્થાનિક રાજ્યનું બંધારણ એવું બનાવવામાં આવ્યું છે કે જેમાં સમ્માન્ય જનતા કદી પણ સત્તા પર આવી શકે નહિ; ઉલ્ટાનું એ રાજ્ય તેઃ જનતા પર જ વર્ચસ્ત્ર ભાગવે.

બંધારણ સભાની ચૂંટણી માટે સમય નથી એવું બહાનું કાઢી જનતાને મતાધિકાર આપવામાં આવ્યો ન હતા. પરંતુ હવે તો બંધારણ અનુસારની ચૂંટણીમાં એવું બહાનું કાઢી શકાશે નહિ. એટલા ખાતર માંડ માંડ એ વાતના બંધારણમાં સ્વીકાર કરવામાં આવ્યો છે કે પાંચ વરસમાં એક વાર ૨૧ અથવા એથી વધુ માટી ઉંમરના માણસાને મધ્યસ્થ અને પ્રાંતાની નીચલી ધારાસભાની ચૂંટણી માટે મનાધિકાર મળશે.

પરંતુ જ્યાં ધન દેલત અને સત્તા મુકીભર સ્થાપિત હિતોના હાથમાં હોય ત્યાં પુખ્ત મતાધિકારના અર્થ માલદારા માટે જ લોકશાહી સિવાય ખીજું કરો થતો નથી. કારણ કે ફ્રાન્સ, ઇગ્લાંડ ને અમેરિકા જેવા ભધારણીય રીતે "આગળ વધેલા" મૂડીવાદી દેશામાં પણ પુખ્ત મતાધિકારના મતના ઉપયાગ કરતાં પહેલાં જે શરતા પૂરી પાડવાની હોય છે એ બતાવે છે કે ગરીબ લોકાને એનાથી માટે ગેરફાયદો થાય છે અને માલદારા માટે મતા હાંસલ કરવાનું એથી આસાન બને છે. ઉપલા રાજકર્તા વર્ષ આ વિગતા અને શરતા પર પ્રકાશ પાડવા દેતા નથી, અને એને 'નજીવી વિગતા' કહી એના પર ઢાંકપિછાડા કરવાના પ્રયાસ કરે છે. પરંતુ આ વિગતાનું બારીકાંકથી નિરીક્ષણ કરવામાં આવે તો માલુમ પડી જશે કે

यत्तो मणते। नथी. भारां सासु ससरा ते। महाणेह पाभीने देटबाड हिवस अन्नने। पण्च त्याज हरीने थेठां हतां; अने भारां भातिपतानी पण्च के ज हशा हती. हल पण्च तें को वातना स्मरल्थी सहाय शेषातुर ज रहे छे. भारां तन मननी देवी संहटभय स्थित छे, तेनुं ते। हुं आपनी आजण वर्णुन पण्च हरी शहुं तेम नथी. हे भे।जिराज! हे आणतपस्व! आपे ते। आस्यावस्थामां ज संसार त्यळ हीं थे। छे, केटबे भारा जेवी पतिविधे।जिनी तरुष्च अभणाना विरहह: भने। आपने अनुभव न हाय, तथापि आपना तथा अण तथा थे।अभणना प्रतापे, अभारा जेवा संसारी ळवानुं संहट हर हरी नां भणुं, को इंड आपने भोटी वात नथी. महाराज! हे ह्याणु! हुं पतिविधे।जानवाथी तस थयेदीने। हार्ड रीते हिद्धार थाय स्थेवी हुपा हरो. आप सरभा संतोने। अवतार ते। अभारा सरभां हः भीस्थानां हुः भ हर हरवा भाटे ज है।य छे."

તે સ્ત્રી આ પ્રમાણે ચાેગિરાજને વિનતિ કરતી હતી, પણ તેની આ પ્રાર્થના સાંભળવાપર, બાળયાગીનું લક્ષ જ ન હાતું. તે સ્ત્રીનું પેલું-"હે મહારાજ! મારા તન મનની કેવી સંકટમય સ્થિતિ છે, તેનું તાે હું આપની આગળ વર્ણન પણ કરી શકું તેમ નથી''—એ વાકય સાંભળતાં જ, ખાળચાગીની પ્રકૃતિ બહુ વિલક્ષણ થઇ ગઇ. તે ચાગીનું હૃદય એકદમ ભરાઇ આવ્યું, તેનું મુખારવિન્દ ઝાંખું પડી ગયું; તે ગદ્દગદ થઈ ગયા; નેત્રમાં જળ ભરાઈ આવ્યાં. આવી અવસ્થાને લીધે કેટલીકવાર સુધી તેા તેએા કંઇ પણ બાલી શકયા નહિ, પણ ઘણા પરિશ્રમે પાતાનાં મનની ઊર્ધિને દબાવીને તેણે ઉત્તર આપ્યું, "હેં સુવતા! જગતમાં દુ: ખી મનુષ્યા ઘથાં હાય છે; પણ તેમાં દુ: ખીને દુ: ખીના सभागम थाय छे, त्यारे तेच्या परक्ष्पर राबानां हुः भना अक्षरा पूरेपुरा મહાર કાઢે છે. ધર્ય ધર! આ તારાં દુઃખની વાત સાંભળીને મારી કેટ-લીક કથા અને જમતી વેળાની હદાસીનતાનું કારણ પણ હું તને કહીશ. 🗞 તરુણિ! આ જગતમાં સૌથી માટામાં માટે બંધન પ્રીતિબંધન છે. પ્રીતિબંધનમાંથી એકાએક છૂ**ઢા** શક્વાને સમય પુરુષા પણ નિર્ણળ થઇ જાય છે, તા પછી એવાં બંધનને કારણ વગર જ સહજમાં તાેડીને કાેઇ જાદું થઇ જાય, એ નહિ માનવા જેવું છે. કઠણ વાંસને કારી કાઢનારા ભ્રમર ઘણાં પ્રેમબધનને લીધે જ કમળના સુંકુમાર કાે**શમાં** અંધાઇ જાય છે, એ કેવું પ્રેમબંધન! પરંતુ એવાં સુરઢ પ્રીતિનાં બંધ.

ગરીભા પર એક પછી એક એમ અનેક અંકૂશા મૂકવામાં આવ્યા છે. ગરીખાને ધારાસભાની ચૂંટણી અંગે મતાધિકારતું પ્રમાણપત્ર (રહેવાની જગ્યાનું પ્રમાણપત્ર વગેરે), પ્રતિનિધિ સંસ્થાએની ચૂંટણીની રીતાની વિગતા એમને મુશ્કેલીમાં મૃકે છે. સભાએા ભરવાની મુશ્કેલી તો હોય જ છે કેમંક માટા સભાગહો એમને માટે હોતા નથી અને લાઉડસ્પીકર, ગાડીએા વગેરે તેઓ ભાડે કરી શકતા નથી. દૈનિક પત્રા મૂડીવાદીઓના હાથમાં હોય છે; સરકાર અને માલદાર વર્ગાના હાથમાં રેડીયા પરના અંકૂશ હોય છે—આમ અનેક અવરાધા અંગે લેનિન લખે છે કે "ગરીખા પરના અંકૂશા, અપવાદા, સગવડતાના અભાવા અને અવરાધા સામાન્ય લાગશે, ખાસ કરીને જેણે પોતાની નજરે આ જોયું નથી અને જેના કચડાયે વર્ગની સામુદાયિક જીંદગી સાથે નજીકના સંખધ નથી એને એવું દેખાશે. પરંતુ આ અવરાધા ગરીખ લોકોને રાજકારણમાંથી લોકશાહીમાં સિકય ભાગ લેવાથી દૂર રાખે છે અને એને એ લોકોને રાજકારણમાંથી લોકશાહીમાં સિકય ભાગ લેવાથી દૂર રાખે છે અને એને એ લોકોને સામાંથી હડસેલી મૃકે છે."

પરંતુ અમરિકી યા બ્રિટિશ શાહીવાદીઓની નકલ કરતા હિંદી મૂડીવા-દીઓને તો ગરીએ પર આ પ્રકારના અંકૂશો ઠોકવા પછી પણ સલામતિ લાગતી નથી. એટલે તેઓએ ચારે તરકથી મતાધિકાર પર પ્રહાર કર્યો છે અને એવી બિન લાકશાહી શરતા લગાડી છે કે જેથી સામાન્ય જનતા કદી પણ ઉપલા વર્ગના બંધારણીય રીતે અસરકારક સામના કરી શંક તહિ. દાખલા તરીકે કલમ ૧૭ અને ૧૪૯માં જણાવવામાં આવ્યું છે કે:—

- (૧) પુખ્ત મતાધિકારના હક્ક ભાગવવાના અધિકાર બ્રિટિશ હિંદ તરીકે એાળખાના પ્રદેશના લોકાને મળશે. ટુંકમાં દેશી રાજ્યાના આદ કરોડ લોકાને પુખ્ત મતાધિકારના અધિકાર આપવાની ળધારણ ખાંહેધરી આપતું નથી. મધ્ય યુગના ખ્યાલ ધરાવતા રાજવીએા દેશી રાજ્યાની જનતાને એ અધિકાર આપશે તો જ એ અધિકાર એમને મળશે.
- (૨) પુખ્ત મતાધિકાર માટે ઓછામાં ઓછી ઉંમર ૨૧ નું ધારણ રાખીને કુવાતાના વિશાળ વર્ગને મતાધિકારના ક્ષેત્રમાંથી બાકાત રાખવામાં આવ્યો છે, જેત કે કોંગ્રેસના બધારખુમાં પણ ઓછામાં એછી ઉંમરનું ધારણ ૧૮ રાખવામાં આવ્યું છે. આ કુવાતા ભલે શાહીવાદીઓની જેલ સહન કરે, ભલે એ કોંગ્રેસ તેતાઓના આક્રમણમાં મદદગાર બને પરંતુ એમને મતના અધિકાર આપી શકાય નહિ. રખેને કુવાન વધુ ક્રાંતિકારી અને ઓછા રૂઢીચૂસ્ત હાવાને કારણે પ્રત્યાઘાતી રાજકર્તા વર્ગ સામે મયદાને પડે. એ વાતની નાંધ લવા જરૂરી છે કે સાવિયેત સાંઘ, એકાસ્લાવાકિયા વગેરે લાકશાહી દેશામાં મતાધિકાર માટે આછામાં ઓછી ઉમરનું ધારણ ફક્ત વરસ ૧૮ રાખવામાં આવ્યું છે.
- (૩) પાર્લામેન્ટની નીચલી ધારાસભામાં વધુમાં વધુ પ૦૦ સભ્યાે સૂંટારો એવું નક્કી કરવામાં આવ્યું છે (કલમ ૬૭). એટલે કે ૬ લાખની વસ્તી દીઠ એક

નને પણ चित्तिविश्चेप क्षष्ठुंभरमां तेाडी नांभे છે. ચિત્તिविश्चेप प्रीतिने विषे असंतोष ઉપજાવે છે, અને એથી પ્રીતિનું સુદઢ બંધન આપાઆપ નિર્ભળ થઈ જઇને તૂટી જાય છે. તું કહે છે કે, તારા ભર્તા અર્ધરાત્રે. કશા કારણ વગર જ તારા ત્યાગ કરીને ચાલ્યા ગયા છે! આશ્ચર્ય! એમ બને નહિ. એમ થવાનું કારણ, મારા ધારવા પ્રમાણે તું જ છે. તારી તરફથી કંઇક અસંતાષ થવાથી જ તારા પતિ તને ત્યજીને ચાલ્યા ગયેલા હોવા એઇએ."

એ સાંભળીને પેલી સ્ત્રી બાલી; "મહારાજ! આપ કહેા છા તો લલે; પણ છેવટ સુધીમાં અમારા બંને વચ્ચે ઢાઇ જાતના અસંતાલ મારા જેવામાં આવ્યા નથી; તેમ તેમની મનાવૃત્તિને કાે પણ વાતે મેં કદી પણ દ્રભવી નથી; તેમની મનાવૃત્તિ જાણીને હું સદા તે પ્રમાણે જ અનુસરતી હતી. મારા પતિ મારાં પ્રત્યેક કામથી સદાય પ્રસન્ન રહેતા હતા, પણ મારા હતભાગ્યે, કાેણ જાણે કેમ-"

તેનું એ વાકય પૂરું થતાં પહેલાં જ ભાળયાંગી વચ્ચે બાલી ઉદ્યા; "સાધ્વી! કેમ શું! મારા માનવામાં એ વાત નથી આવતી, તેનું કારણ તું સાંભળ. ઓએા સંસારની માયાનાં પુતળાં સરખી છે અને તે માયાના પ્રપંચને જ વશ વર્તે છે. તેથી, ઓ ગમે તેવી સુશીલા હાય, તાપણ કાઇ વેળા માયિક આવેશને લીધે પાતાના અધિર્મને બલી જઇને અન્યથા આચરે છે અને તે અન્યથા આચરણનું જ્યારે ફળ બાગવે છે, ત્યારે ઘણા જ પશ્ચાત્તાપ કરે છે. પરંતુ તેથી ફળ શું? એ માટે મારા પ્રત્યક્ષ અનુભવની વાત હું તને કહું છું, તે તું સાંભળ."

भतित्रताण्यान-पतिसेवातत्त्व

ક્ષણભર યાંત્રિરાજ મૌન ધરી, ચિત્તને સ્થિર કરી, નાસિકાના અગ્ર ભાગ તરફ દકિ રાખીને બેડા પછી બાલ્યા; "હે દ્વિજપુત્રી! તારા જ સરખી હતભાગીણી અને પતિવિયાગિની સ્ત્રીની એક વાત હું તને કહું છું, તે સાંભળ. એ સ્ત્રો તારી પેડે ઉચ્ચ કુળની બ્રાહ્મણી છે, ધનવાન માતપિતાની કન્યા છે. સાસરામાં. પિયરના જેવી ધન-સંપત્તિ ન છતાં, માત્ર વિદ્યા અને વિનયસપત્રતા જોઇને જ તેને પરણાવવામાં આવી છે. તેના પતિ સુશીલ, વિદ્રાન, દયાળુ, ધર્મિષ્ઠ, ભગવચ્ચરણમાં પ્રીતિમાન, માયાળુ અને રૂપયૌવનથી સંપન્ન છે. એ સ્ત્રી પરણીને સાસરે ગયા પછી થાડા જ વખતમાં તેના સાસુ સસરા, થાડે થાડે અંતરે મરણ પામ્યાં; તેથી ધરમાં તે અને તેના સ્વામી બે જ

પ્રતિનિધિ ચૂંટાશે. સાક દેખી શકાય એવી વાત છે કે સામાન્ય જનતાના ઉમેદવાર માટે આવડા મોટા વિસ્તારની ચૂંટણીના ખર્ચો કરવા એ લગભગ અશકય વાત છે. આવું ધોરણ અપનાવવામાં આ રાજકર્તાઓએ તા બ્રિટિશરોને પણ આંટી દીધા છે. ૮૦ હજારની વસ્તી દીઠ એક પ્રતિનિધિની ચૂંટણીનું ધારણ તેઓએ અપનાવ્યું છે. પરંતુ આપણા રાજકર્તા વર્ગ તો ઉપલા વર્ગના ઉમેદવારાને વધુ સફળતા અપાવવા માંગે છે. પ્રાંતિક ધારાસભાઓના નીચલા ગૃહેમાં પણ કેટલાયે દાખલાઓમાં બે લાખ લોકા દીઠ એક પ્રતિનિધિ ચૂંટાશે (કલમ ૧૪૯).

#### સ્થાપિત હિતાની ઉપલી ધારાસભા

(૪) સ્થાપિત હિતોના વર્ચ સ્વને વધુ જોરથી ટકાવી રાખવા માટે મધ્યમાં ઉપલી ધારાસભા ( કૈાંસિલ એાફ સ્ટેટસ ) રચવાનું નક્કી કરવામાં આવ્યું છે. આમાં ૨૨૫ સભ્યો હશે. આ સભ્યોની ચૂંટણી કરવાનો લોકાને અધિકાર નથી.

આ ૨૨૫ માંથી "સાહિત્ય, કળા, વિજ્ઞાન અને સામાજીક સેવા"ના કાર્યમાં અનુભવી એવા ૧૨ લોકોની પ્રમુખ નીમણુંક કરશે. સાક વાત છે કે સ્થાપિત હિતોની ભાટાઇ કરનાર વિભાગમાંથી આ લોકોને પસંદ કરવામાં આવશે.

કમિશ્નરના પ્રાંતામાંથી એ સભ્યાને પસંદ કરવામાં આવશે. એ કામ પણ પ્રમુખ કરશે.

બીજા ૭૫ સબ્ધા દેશી રાજ્યાની ભાગસ ધારાસભાએમાંથી આવશે. રજવાડાં અને એમના દારતાના વર્ચ સ્વવાળી આ ધારાસભાઓમાંથી આવતા આ સબ્યા સ્વાભાવિક રીતે જ રજવાડી હિતાની રક્ષા કરવા માથાં પછાડશે.

ળાકીના ૧૩૬ની ચૂંટણી પ્રાંતાની નીચલી સભાએ કરશે. સીધી ચૂંટણી કરવામાં આવે તો તો સ્થાપિત હિતાના ખુલ્લા પ્રતિનિધિ તરીકે એંગળખાતા તથા લાંચ રશ્વતખારી અને લાકશાહી વિરોધી નીતિને કારણે નામચીન બનેલા માણસા માટે ચૂંટાલું મુશ્કેલ બને; એટલે આ આડકતરી ચૂંટણીના તરીકા અપનાવવામાં આવ્યો છે. વળી. લધુમતિ પક્ષાના અથવા નીચલા વર્ગોના કોઈ પ્રતિનિધિ રખેને ચૂંટાઇ આવે એટલા ખાતર સપ્રમાણ પ્રતિનિધિતની ચૂંટણી પ્રથાને પણ તિલાંજલી આપવામાં આવી છે. બહુમતિ પક્ષ ધારાસભામાંની પાતાની સાદી બહુમતિના જેતે સ્થાપિત હિતાના ચૂસ્ત વકાદાર—નકાખારો, કાળા બજારીયાઓ, જમીનદારો, મૂડીવાદીઓ અને એમના નામીચા ખાંધીયાઓને આસાનીથી ચૂંટી કાઢશે.

અામ, સ્થાપિત હિતાની આ ઉપલી ધારાસભા વધુ પ્રતિનિધિત્વ ધરાવતી નીચલી ધારાસભા પર ઠોકી બેસાડવામાં આવી છે અને એવું નક્કી કરવામાં આવ્યું છે કે એક પણ બીલ ( નાણાંકીય બિલ સિવાય ) બંને ધારાસભાની સંમતિ વિના અથવા બંને સભાઓની સંયુક્ત સભામાં બહુમતિના સ્વીકાર વિના કાયદો બની શકશે નહિ ( કલમ ૮૮ ). નાણાંકીય બિલ અંગે ઉપલી ધારાસભા એમાં ઢીલ

રદ્યાં. તે સ્ત્રી સ્વભાવે ઘણી જ માયાળુ, શાંત, પતિવૃતા અને ગૃહધર્મમાં કુશળ છે. સાસુ સસરાના સ્વર્ગવાસ થયા પછી તે સ્ત્રીએ ઘરના તમામ કાર્યભાર ઉઠાવી લીધા ને પ્રથમથી ચાલતા આવેલા વ્યવહારમાં કાઇ પણ જાતની ખામી આવવા દીધી નહીં; કારણ કે તેને નાની વયથી જ તેનાં સુશીલ માતપિતાએ, ગૃહસંસારની ઉત્તમ પ્રતિની કેળવણી આપી હતી, તેથી તે સ્ત્રી, સ્ત્રીધર્મમાં બહુ જ કુશળ છે.

"આ અને પુરુષ એ બન્ને સંસારરથનાં ચક જેવાં છે. જેમ એક ચક્રથી (પૈંડાથી) રથ આગળ ચાલતા નથી, પરન્તુ તેને બન્ને ચંદ્રાની ore पडे छे, तेम or संसारव्यवद्वार पण स्त्री अने पुरुष से अन्तेना પરસ્પર સહાયકપણાંથી સારી રીતે ચાલે છે. વ્યવહારનું બંધારણ ચાગ અને ક્ષેમ એ બે વિષયોને આધારે ટકી રહેલું છે. યાંગ કહેતાં પરિ-શ્રમ કરીને વસ્તુને સંપાદન કરવી તે. એ કામ મુખ્યત્વે કરીને પુરુષને માટે જ નિર્માણ થયેલું છે. ક્ષેમ કહેતાં મેળવેલી વસ્તુના યથાચિત ઉપયોગ કરવા તે. આ કામ બહુધા સ્ત્રીજાતિને માટે જ નિર્માણ કરવામાં આવ્યું છે. આ ઉભય કાર્ય કે જેના ઉપર અર્થશાસ્ત્રના તમામ આધાર રહેલા છે, તેવું મહત્વભર્યું કાર્ય સ્ત્રી પુરુષ એમ ઉભયની સહાયતાથી જ પાર પાડી શકાય છે. તેમાં પણ ચાેગ કરવા કરતાં ક્ષેમ કરવામાં વધારે ડહાપણની જરૂર છે અને તે કામ સ્ત્રીના અધિ-કારનું છે. સચ્ચરિત્રશાળી અને આ કાર્ય પૂર્ણ કુશળતાથી કરે છે; અને જે સ્ત્રી વ્યવહારકુશળ હાય છે, તે પાતાના પતિનાં કુળને ઉન્નતિમાં આણે છે. સાસુ સસરાની સેવા કરવી, પાતાને જે કંઇ ઘરેણુંગાડું તથા અન્નપાન મળતું હાય તેટલા ઉપર સંતાષ રાખવા, પાતાને ત્યાં આવનારાં સગાં સંબંધીએાનાે સારી રીતે સત્કાર કરવાે, વાતચીત કરતી વખતે પ્રસન્ન મુખથી વાતચીત કરવી, પારકા કજીઓમાં પડવું નહિ, પરંતુ પાતાથી બને તા સા**રી સમજ**ણ આ**પીને તેનું સ**માધાન કરવું, ઝીણાં વસ્ત્રા કે જેમાંથી અંગા દેખાય તેવાં વસ્ત્રા પહેરવાં નહિ, પરંતુ સઘળાં અંગા ઢંકાય તેવાં વસ્ત્રા પહેરવાં, ઊંચે સાદે બાલવું નહિ, ખડે-ખડાટ હુસલું નહિ, દરરાજ પ્રભાતમાં પતિના ઊઠ્યા પૂર્વે ઊઠલું અને પછી પાતાનાં છાકરાંને ઊઠાડી, આંખ, માહું ધાઇને વડીલાની પાસે પ્રાણામ કરવા માકલવાં; કારણ કે તેમ કરવાથી છાકરાંએા વિવેધી ખને છે તથા **વૃદ્ધોના આશીર્વાદથી** તેઓના આયુષ્<mark>યમાં વધારા થાય છે;</mark> અનાજ વગેરે ખારાકની જાત જ તપાસ કર્યા કરવી; વસ્ત્રો, સુંવાળા અથવા

કરાવી શકશે પરંતુ આખરી સત્તા નીચલી ધારાસભાને રહે છે.

ઉપલી ધારાસભાને મળેલી આવી સત્તા પરથી આસાનીથી એ વાત સમજી શકાય એમ છે કે નીચલી ધારાસભા કદાચ કાઈ લાકશાહી નિર્ણય લે તા એને ફગાવી દેવા અથવા એના પર અંકૂશ આણવા ઉપલી ધારાસભા રચવામાં આવી છે. અને આ સભા મારફત સ્થાપિત હિતાને આગળ ધપાવતા પગલાઓ ને કાયદાઓને આગળ ધપાવવામાં આવશે અને એ મારફત બેઠાખાઉ વર્ગોનું વર્ચ-સ્વ રાજ્ય તંત્ર પર વધુ મજબાત કરવામાં આવશે.

(પ) પશ્ચિમ ખંગાળ, મુંબઇ, મદાસ, યુક્ત પ્રાંત, પૂર્વ પંજાય, અને <u> બિહાર જેવા પ્રાંતાની નીચલી સભાએા પર પણ ઉપલી સભાએા ઠાેકવામાં આવી</u> છે. અહીંયાં નીચલી ધારાસભામાં દર એક લાખે એક માણસ ચૂંટાશે પરંતુ ધારા-સભામાં ૩૦૦ થી વધારે સભ્યા નહિ હાય. ઉપલી સભાની સભ્ય સંખ્યા નીચલી સભા કરતા ચાથા ભાગની હશે. દાખલા તરીકે પશ્ચિમ બંગાળમાં નીચલી સભામાં જો ૨૨૦ સભ્યા હશે તાે ઉપલી સભામાં ૫૫ સભ્યાે હશે. આમાંથી ત્રીજ ભાગને એટલે કે ૧૮તે સપ્રમાણ પ્રતિનિધિત્વના ધારણે નીચલી સભા ચૂંટી કાઢશે. ખીજા અર્ધા અર્ધ એટલે ક ૨૭ની **ની મહાંક થશે.** કેન્દ્રની માફક પ્રાંતામાં આ નિમા-યેલા ગૃહસ્થા મૂડીવાદી સંસ્કારની ઉપાસના કરવાવાળા લોકા હશે. હજી સુધી એ નક્કી કરવામાં આવ્યું નથી કે કેાણ આ ૨૭ની નીમણાંક કરશે પરંતુ બનતા સુધી પ્રાંતિક ગવર્નર હશે. અને સમજી શકાય એવી વાત છે કે સ્થાપિતા કહેશે એવા માણસાને જ આ ગવર્નર નીમશે. અને બાકીના દસ પણ ગવર્નર નીમશે કલમ (૧૫૦). મનસ્વી રીતે કોકી ખેસાડવામાં આવેલી ઉપલી ધારાસભાના આ સભ્યો નીચલી સભા પર સ્થાપિત હિતાની રખેવાળી કરવા ચાેકી પહેરા કરશે. આ ગૃહ-સ્થાને નીચલી ધારાસભાની માકક દર પાંચ વરસે બદલી શકાશે નહિ. એમાંના ત્રીજો ભાગ ત્રણ વરસ સુધી રહેશે. ખીજો ત્રીજો ભાગ છ વરસ સુધી રહેશે અને બાકોના ત્રીજો ભાગ નવ વરસ સુધી રહેશે ( કલમ ૧૫૧ ).

## ચૂંટણીના સિધ્ધાંતાને ફગાવી દેવામાં આવ્યા

૧૯૪૫–૪૬ની કેાંગ્રેસની ચૂંટણી જાહેરાતમાં વચન આપવામાં આવ્યું હતું કે "પુખ્ત મતાધિકારના ધારણે ધારાસભાઓ ચૂંટાશે." આજે આ વચનને ઉપલી ધારાસભાની બિન લાકશાહી રચના કરીને બેશરમ રીતે કાેકરે મારવામાં આવ્યું છે. વળી, દિલ્હી, અજમેર–મારવાડ અને કુર્ગ જેવા કમિશ્નરના પ્રાંતાને બંધારણના ચૂંટણીના નિયમા લાગુ પડશે નહિ. હિંદી સંઘના પ્રમુખ મનસ્વી રીતે એમની પસંદગી કરશે (કલમ ૨૧૨).

#### દેશી રાજ્યા

દેશી રાજ્યોના કરાેડાં લાેંકાનું ભાવિ લાેહીચૂસ રજવાડાંઓ, નવાખાે,

તો જાડાં પાતાની શક્તિ પ્રમાણે પહેરવાં, પરંતુ મેલાં, ગંધાતાં અને વાસ મારતાં પહેરવાં નહિ-દરરાજ ધાયેલાં સ્વચ્છ વસ્ત્રા પહેરવાં વગેરે ઓએાના વ્યવહારધર્મ ખહુ ઉત્કૃષ્ટ ને ઉન્નતિમાં આણુનાર છે.

"ગૃહરાજ્યની શાભાના ને સ્વચ્છતાના સર્વ આધાર પુરુષ કરતાં પછુ સ્ત્રીના ઉપર વધારે છે. સ્ત્રીએ ઘરના કામકાજમાંથી પરવાર્યાં પછી પતિ-સેવામાં તત્પર થતું. પતિ અહારથી કાર્યથી પરવારી સાયંકાળે ઘેર આવે ત્યારે તેને પીવાને પાણી અને બેસવાને આસન આપવું; ભાજન કરવા એસે ત્યારે નવ નવી રસાઇ બનાવીને જાતે પીરસવી અને તે વખતે દું:ખની અથવા તા પાતાનાં ઘરેલાંગાઠાં વગેરેની વાતા કરીને પતિને કંટાળા આપવા નહિ. એવી પતિસેવા એ જ અચિમાના પરમ ધર્મ છે. વત, ઉપવાસ તથા બીજાં સર્વ ધર્મકૃત્યા પતિની સેવાથી જ સફળ થાય છે. ત્રીતા, દમયતી, ટ્રાપદી, સાવિત્રી વગેરે સતી સીએા પાતાના ઘરમાં હનારા દાસીઓ છતાં પણ નતે જ પતિસેવામાં રાતદહાડા વત્પર રહેતી હતી. એટલું જ નહિ પરંતુ પતિના દુઃખમાં ભાગ લેવા માટે સતી ત્રીતાએ રાજ્યસુખના એકદમ ત્યાગ કરીને રામ સાથે વનવાસ વેડવાના પણ અંગીકાર કર્યો હતો; વીરપત્ની દ્રાૈપદીએ પણ પાંડવાની પાછળ છાયાની પેંટે વનમાં રખડી રઝળીને તેઓના દુઃખમાં ભાગ લીધા હતા. સ્ત્રીઓનાં પાતિત્રત્ય ધર્મનું પવિત્ર ચરિત્ર તેઓ આ જગતમાં લાંખા વખત માટે મૂકી ગઇ છે. અચિમાનાં પાતિવત્ય ધર્મને લીધે જ માટમાટા મુની**ધરા પણ અંચિોનાં ચરણની પવિત્ર રજને પોતાના મસ્તક** ઉપર ધારણ કરે છે. સ્ત્રીઓને સર્વ ધર્મમાં પતિસેવા, એ જ મુખ્ય ધર્મ છે અને તેમાં તેનું પરમ કલ્યાણ સમાયલું છે. હે સાધ્વીએા! આવેા પતિ-વ્રતાના ધર્મ સાંબળીને તમારા મનમાં કદાચ શંકા થશે કે, નિઃસ્વાર્થપણે પાતાના ક્ષુધાદિક તજી દઇને સેવા કેમ થઇ શકે ? અર્થ વગરની સેવાનું પ્રયોજન શું? તેના ખુલાસા સાંભળા. પાતે પાતાનાં મનથી પાતાના સવ્યની સેવાના અર્થે સ્વસુખાદિકના ત્યાગ કરવાથી તે સુખાદિક નાશ પામતાં નથી, પણ ઉલટાં વૃદ્ધિ પામે છે. વધારે તા શું, પણ એ સેવા પાતે જ સર્વાંગે સુખરૂપ છે એટલું જ નહિ, પણ તેનું પરિણામ પરમ અવિનાશી સુખ આપનારું નીવડે છે. સેવા જે કે દેખીતી સેવ્યને જ સુખ કરનારી છે, પણ તેમાં સેવકનાં સર્વ સુખાના સમાવેશ થાય છે. તાત્પર્ય એટલું જ સમજવાનું કે-જેમ ભક્તજન પાતાના સેવ્ય શ્રીહરિન सारु ७तमे। तम स्वादिष्ठ सामश्री सिद्ध क्षरीने, तेमने निवेदन क्षरे

રાજ અને મહારાજાઓ (આ સદગૃહસ્થાને હવે રાજપ્રમુખ, ઉપપ્રમુખ વગેરેના બિરદા આપવામાં આવ્યાં છે) ના હાથમાં સુપ્રદ કરાયું છે. પ્રાંતામાં તો લોકોને થાડા ઘણા હક્કો પણ આપવામાં આવ્યા છે; નીચલી ધારાસભાની ચૂંટણી, પ્રધાન મંડળની રચના વગેરે લોકોના હાથમાં મૂકનામાં આવ્યા છે. પરંતુ બંધાર- સુમાં આ કાયદાઓ દેશી રાજ્યોની જનતાને આપવામાં આવ્યા નથી.

કોંગ્રેસ નેતાઓ ઉપલા વર્ગના પ્રતિનિધિઓ છે. એમના દારા હિંદના ઉપલા વર્ગોએ સ્થાપિત હિતોની છાવણીને મજળૃત બનાવવા રજવાડાંઓ સાથે સમાધાન કર્યું છે. રાજપ્રમુખ વગેરેના હોદ્દાઓ આપીને તેઓએ રજવાડાંઓને દેશી રાજ્યા પર જીંદગી ભર સુધી વિશાળ સત્તાએ આપી છે અને દેશી રાજ્યાનું આંતરિક માળખું ''આઝાદ' હિંદના બંધારણથી તદન અળગું રાખ્યું છે.

## ત્રમુખની સૃંટણી

હિંદી સંધના પ્રમુખને હિટલરી સત્તાએ આપવામાં આવી છે; આ પ્રમુખની ચૂંટણી જનતા કરશે નહિ.

મધ્યસ્થ ધારાસભાના સભ્યા અને પ્રાંતાની નીચલી સભાના સભ્યા એતી વરણી કરશે(કલમ ૪૩). સચિત ળાંધારણ દ્વારા યે પ્રજાકીય ચૂંટણી કરવામાં આવે તો સ્થાપિત હિતાનો ઉમેદવાર આસાનીથી ચૂંટાય આવે એમ છે. પરાંતુ દિદેશ રાજકર્તા વર્ગને એટલી જોગવાઇ પૂરતી લાગી નથી. પ્રમુખ તરીક ચૂંટાનાર માણસ માત્ર સ્થાપિત હિતાના સામાન્ય પ્રતિનિધિ જ નહિ હોવા જેન્દ્રએ પરાંતુ સ્થાપિત હિતાની રાજકર્તા ટાળકીની પસંદગીના માણસ હોવા જોઇએ. એટલે તેઓએ પ્રમુખની ચૂંટણીમાં જુદી રીત દાખલ કરી છે. અમેરિકામાં જેમ રૂઝવેલ્ટની ચૂંટણીમાં બન્યું, એવું તેઓ હિંદમાં બનવા દેવા માગતા નથી. માટા માલદારાની રાજકર્તા ટાળકીની ઇચ્છા વિરૂધ્ય રઝવેલ્ટ ત્રીજી વખત ચૂંટાય આવ્યો હતો એવું હિંદમાં ન બને એવા આ બધારણના ઉદેશ છે.

સચિત ભ'ધારણમાં માંતિક ગર્વ તરની ચૂંટણી પ્રજાકીય મતદાન દ્વારા થયી જોઇએ એવું સચવવામાં આવ્યું છે. પરંતુ 'લોકશાહી' તરફનું આવું કદમ નહિ સહી શકવાથી સુધારા લાવવામાં આવ્યો છે કે હિંદી સંઘના પ્રમુખ ગવર્નરતી પસંદગી કરશે. પ્રાંતિક ધારાસભા ગવર્નર તરીકે ચાર જણના નામ પેશ કરશે. એમાં જેના પર કાક લાગે તેના પર પ્રમુખ પોતાના કળશ હેળશે. આ સુધારા સ્વીકારવામાં આવશે એવું જણાય છે.

આમ, તરેહ તરેહની યુક્તિ પ્રયુક્તિએ મારફત પ્રજાકીય મતાધિકારને કુગાવી દેવામાં આવ્યો છે યા તો એને બિનઅસરકારક કરવામાં આવ્યો છે. અને રાજ્યતંત્રનું માળખું સ્થાપિત હિતાની આત્રા અનુસાર સ્થવામાં આવ્યું છે. છે, પણ પછી તેના પુષ્ય પ્રસાદ પાતાના રનેહી સજજના સાથે. જમીને પાતે પરમ સુખના અનુભવ કરે છે. એમાં સામગ્રી સિદ્ધ કરીને, સેબ્યભાવથી શ્રીહરિને સમર્પણ કરવાનું ગર્ભિત ફળ તેને જ મળે છે અને તેથી જે આનંદ થાય છે, તેની ખલિહારી શું ગાઉ ? મેં માત્ર સેવાનાં ઐદ્ધિક સુખનું જ—એટલે કે સેવા સ્વતઃ સુખરુપ છે તેનું જ દિગ્દર્શન કરાવ્યું છે. તેવી જન્મપર્યંત કરેલી સમસ્ત સેવાનું ફળ તા એટલું બધું અમૂલ્ય છે, કે જેનું વર્ણન મારી જિલે થઇ શકે તેમ નથી."

એટલું કહીને પુન: તે આળયાગી બાલ્યા; "મન, વાણી અને કાયા, એ ત્રણે સાધનાથી જે પાતાના સ્વામીની સેવા કરે, તે જ ખરા સેવક, અને તે જ ખરી સતી! જે સ્ત્રીનું આ વૃત્તાંત મેં તને કહેવાના આરંભ કર્યો છે, તે સર્વોશે તાે નહિ, પરંતુ ખહુ અંશે પતિવતા છે. તેણું પાતાના દેવસૂપ સ્વામીને સેવાથી અહું અહું પ્રકારે સંતુષ્ટ કીધા હતા. અંતઃકરણુમાં તેને જ તે પાતાનું સર્વસ્વ, પાતાનું દેવત અને પાતાના પ્રભુ માનતી હતી; આત્મા કરતાં પણ તેને અધિક પ્રિય ગણતી હતી. મનસા, વાચા, કર્મણા સદા તેને જ સંતુષ્ટ રાખવા મથતી. તે પતિનાં સુખે સુખી અને આનંદે આનંદી હતી. પતિને કંઇ પણ એાછું લાગે, તેવું પાતાનાં મુખથી તે બાલતી નહિ. તે સદા જ, અતિ હિતકારી ને સાચી છતાં ખહુ પ્રિય લાગે એવી મંજીલ વાણી વદતી. શરીર પણ રાત્રિ દિવસ સ્વામિસેવામાં જ તેણે નિયત કરી દીધેલું હતું. સ્વામીની આજ્ઞાનું અસ્ખિલિત પાલન કરલું, એને તે પાતાનું પ્રથમ કર્તવ્ય સમ-જતી હતી. પાતાના પિતાને ત્યાં સધનતા હાવાથી ત્યાં તેણે અનેક રાજસી વૈભવા ભાગવેલા, એટલે તેની મનાવૃત્તિએ। ખુદ રજોગુણી થયેલી હતી: તથાપ પરમ સત્ત્વશીલ અને ઋષિધર્મ પાળતા એવા પાતાના પ્રદ્રાનિષ્ઠ સ્વામીના નિત્ય સહવાસ થતાં તે સર્વાંગે બદલાઇ ગઇ હતી-સત્ત્વગૃણી થઇ હતી. પાતાના સ્વામીની પેંટે यहच्छालाभसंतृष्ट-જે भणे है के हाय, तेमां संतीष मानीने ते व्यवहार अक्षावती हती.

"તે સાધ્વીઓ! તમે જાણે છે કે, ઘરસંસારમાં કાઇ વસ્તુ વગર તે ચાલે? તેમાં જેઇતી કાઇ વસ્તુ દ્રવ્યાવના શું મળે છે? સંસારમાં ડગલે ડગલે દ્રવ્યની અત્યાવશ્યકતા પડે છે. દ્રવ્ય વગર ગૃહસ્થાશ્રમ ચલાવવા, એ ભાંગેલાં પૈડાંથી ગાડું ચલાવ્યા સરખું છે. તે પ્રસંગે જે હાય તેમાં જ સંતાષ માનીને રહેવું, એ સામાન્ય પુરુષ કિવા પ્રાકૃત વિલાસેચ્છ સ્ત્રીથી ખને એમ નથી. એવા વ્યવહારથી તા સદસદિચાર

### ૪. કેન્દ્ર અને પ્રાંતા

ચૂંટણી જાહેરાતમાં કેાંગ્રેસે વચન આપ્યું હતું કે "આ (હિંદનું) બંધારણ સમવાય હોતું જોઇએ અને (પ્રાંતાને) સ્વાયત્ત શાસન મળતું જોઇએ." કેાંગ્રેસે એ વચન પણ આપ્યું હતું કે તમામ શેષ સત્તાએ પ્રાંતાને રહેશે અને ભાષાવાર પ્રાંતાની સ્થના થશે.

#### પ્રાંતા–શાષ્યણના અકાચ્યા

પરંતુ બધાં ય વચનોની જે દશા થઇ એમ આ વચનને પણ સત્તા હાથમાં આવ્યા પછી કેાંગ્રેસી નેતાએ.એ કચરાની દોપલીમાં ક્રગાવી દીધું છે. સ્વાયત્ત તંત્ર આપવાને બદલે એકે એક ખરી સત્તા પર તેઓએ પ્રહાર કર્યો છે. અખિલ વિંદના મૂડીવાદીઓએ સારા યે વિંદનું શાપણ કરવા માટે ''મજખૂત" કેન્દ્ર રચવાની યોજના ઘડી છે.

પ્રાંતાનું મુખ્ય કાર્ય કરવેરાઓ ઉધરાવવાનું અને કાયદા અને વ્યવસ્થા જાળવવાનું છે. જમીન, જંગલ અને થોડાક વધારે ક્ષેત્રા સિવાય બાકીની જે "સત્તાઓ" પ્રાંતાને આપવામાં આવી છે એ બીજા દેશામાં મ્યુનિસિપાલિટીને મળતી સત્તાઓ જેવી છે (શીડયુલ ૭ સ્ટેટસ લીસ્ટ).

#### કેન્દ્ર- શાપણનું ધામ

પરદેશ સાથેતા વ્યાપાર, જકાત, વાહન વ્યવહાર, સંરક્ષણ, સંરક્ષણ ઉદ્યોગા, આવક વેરા, તમાકુ વેરા, ચલણી નાણું અને રીઝર્પ બેંક પર કેન્દ્રનો અંકૃશ રહેશે. બેંકોંગ, કન્સિયરન્સ, સ્ટાક એંક્સચેંજ, પેટ્રાલ, ખાણા અને રેલ્વે પર પણ એના ખાસ અલાયદો કબ્જેત હશે. ટ્રેડીંગ કારપારેશનાને એક બીજા સાથે ભળવી દેવાની, એ અંગે ધારા ધારણા ઘડવાની અથવા એને બંધ કરવાની તમામ સત્તા કેન્દ્રના હાથમાં રહેશે. આને અર્થ એ કે ઉદ્યોગા અને નકાખારી અંગેના તમામ દાર કેન્દ્રના હાથમાં રહેશે અને અખિલ હિંદના કેન્દ્ર હારા અખિલ હિંદના મૂડીવાદીએો—તાતાએ અને બિરલાએા—હિંદનું શાપણ કરશે.

અત્યાર સુધી કોંગ્રેસે હંમેશા માગણી કરી હતી કે શણની નિકાસ જકા-તની આવકના માટા ભાગ શણ ઉગાડનારા પ્રાંતાને જવા જેઇએ. પરંતુ સત્તા પર આવ્યા પછી કોંગ્રેસ નેતાઓએ આ માંગણીને લાત મારી છે અને જાહેર કર્યું છે કે જ્યાં સુધી પાર્લામેન્ટ એ અંગે બીજું નક્કી ન કરે ત્યાં સુધી પહેલાં જે પરિ-સ્થિતિ હતી એટલે કે બ્રિટિશ રાજ્યમાં જે પરિસ્થિતિ હતી એ ચાલુ રહેશે (ક્લમ ૨૫૪).

#### પ્રાંતાના સ્વાયત્ત શાસનને ડાેકરે મારવામાં આવ્યું

પરંતુ અખિલ હિંદના મડીવાદીઓને આથી સંતેષ નથી એટલે બ'ધા-રહ્યુંને છેડે એક તદન નવા ભાગ જોડવામાં આવ્યો છે. આમાં કેન્દ્ર માટે વિશાળ

વાન વિવેકી ને વૈરાગ્યશીલ દંષતી જ વર્તી શકે છે. તે સ્ત્રીના પતિ તાે સૌ વાતે ચાેગ્ય જ હતાે; પરંતુ તેની સ્ત્રીનું મન વ્યવહારના વૈભવ ભાગવવાને સમર્થ-ચાતુર ખનતું. કાઇ કાઇવાર પાતાના દ્રવ્યહીન લૂખા ગૃહસંસારથી તે સ્ત્રી ખહુ જ કંટાળતી અને સ્ત્રીસ્વભાવને વશ થઇ પાતાને! ઉભરા સ્વામીની આગળ કાેઇ કાેઇ દિવસ ખાલી પણ કરતી. સ્વામી અહ ખહ દષ્ટાંતાથી અને સિદ્ધાંતાથી તેને સમજાવી શાંત કરતા, અને કહેતા કે,–'હે સાધ્વી! અાપણે સામાન્ય મનુષ્યની પેઠે માત્ર ઘર સંસાર ભેાગ-વવામાં જ આપણા આ ઉત્તમ જન્મનું સાર્થકથ સમજવાનું નથી; પરંતુ ભગવત્યાપ્તિ કરીને આ જન્મમરણ રૂપ ભવસાગરમાંથી તરી જવા માટે, મહાન્ પુરુષાર્થ કરવાના છે. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે, ''ब्राह्मणस्य त देहोऽयं श्रदकामाय नेष्यते । ज्ञानाय तपसे चैव प्रत्यानंत्यसुखाय च ॥ अने४ अन्मे।न। પુષ્યના પ્રભાવે મળેલું આ બ્રાહ્મણનું ખાેળિયું જીદ્ર વિષય ભાેગવવા માટે નિર્માણ થયું નથી, પરંતુ તે તા જ્ઞાન અને તપ માટે તથા મરહ્યુ પછી માક્ષ માટે નિર્માણ થયું છે-" ત્યારે તું વ્યર્થ ચિંતા શાને કરે છે? તું લક્ષ્મીની લાલસા શા સારુ કરે છે? એ શ્રી તાે સર્વ સુખ–કલ્યાણના નાશ કરી, માહમાં નાંખીને ખત્રી જનારી છે. માટે લક્ષ્મીને તજ લક્ષ્મીપતિનું સ્મરણ કર, જેથી આપણું શીઘ કલ્યાણ થાય, અને આ સંસારરૂપ રઘવાયા અવબ્રહના અંત આવી જાય!' સ્વામીના માન માટે તુરત તા તે સ્ત્રી સર્વ મનાવૃત્તિઓને ઉપરથી દબાવી દેતી; પણ અંદરથી તેનું મન વાળ્યું વળતું નહિ. આવું ઘણીકવાર થતાં તેના સ્વામીને ખહુ ખેદ થતા ને સંસારની માયામાં લચીપચી રહેલી સ્ત્રીના સહુવાસથી પાતાના ઉભય લાેકને બગાડશે અને પાતાના પરમાર્થ લાભમાં અંતે પથ્થર પડશે, માટે હવે શીઘ નિ:સંગ થઈ જવું, એવા તેને નિશ્ચય થયા હાવા નહેએ ને તેથા એક દિવસે પ્રાતઃકાળે તે પતિવતાએ, તેના સ્વામી સ્નાન સંધ્યાથી પરવારી શિવપૂજન કરવા સારુ નગરથી ચાઉક દ્વર આવેલા શિવાલય પ્રતિ જવાને ઘરમાંથી નીકળ્યા, તે વેળા કહ્યું, 'વહેલા પધારજો.'

ત્યારે તેણે કિચિત હસવા સાથે ઉત્તર દીધું; "તારે દ્રવ્યની અહુ અપેક્ષા છે, તા તે પૂર્ણ કરવા માટે મારા વિચાર છે કે, 'હું ભગવાન શંકરને પ્રાર્થના કરીશ. એ કારણથી મને આવતાં વિલંખ થાય તા તારે ગભરાવું નહિ.' એટલું કહીને તે પવિત્ર પુરુષ યથેચ્છપણે ચાલ્યા ગયા. તે ક્રીને આજ દિન સુધી પાછા આવ્યા જ નથી." સત્તાઓની જોગવાઇ કરવામાં આવી છે. એમાં એવું નક્કી કરવામાં આવ્યું છે કે કેન્દ્રને પ્રાંતા માટે વેપાર ધંધાને અંગે કાયદાએ કરવાની સત્તા રહેશે. આ કાયદાની રએ કાલસા, લાખંડ, પાલાદ, અભરખ, સુતરાઉ અને ગરમ કાપડની મિલા, કાગળ, ખાદ્ય પદાર્થી, પેટ્રાંલ, પેટ્રાંલની બનતી ચીજો, માટર ગાડી વગેરેના સ્પેર પાર્ટસ વગેરે ઉદ્યોગાના ઉત્પાદન, એની વહેંચણી અને પૂરવઠા પર કેન્દ્ર સત્તા ધરાવી શકશે. આને અર્થ કે પ્રાંતાની માટા ભાગની તમામ ચીજો પર તાતાઓ, બીરલાએ અને દાલમીયાઓની સીધી પકડ આવશે.

મધ્યસ્થ તંત્રને આ બધી સત્તાએ આપ્યા પછી, લીસ્ટમાં રહી ગયેલી બાકીની શેષ સત્તાએ અંગે ભવિષ્યમાં કેષ્ઠ સવાલ ઉભો થાય તે એ અંગે નિર્ણય કરવાની આખરી સત્તા કેન્દ્રને રહેશે. આમ શેષ સત્તાએ પ્રાંતાને મળશે એવું અપાયેલું વચન ફગાવી દેવામાં આવ્યું છે. વળી, એની સાથે સાથે ''વિભાગીય ઘટેકા (પ્રાંતા)ને વધુમાં વધુ સ્વતંત્રતા મળે એ માટે સામાન્ય અને જરૂરી સમવાય (કેન્દ્રીય) સત્તાએ ઓછામાં ઓછી સખવામાં આવશે' એવા વચનને પણ ઠાંકરે મારવામાં આવ્યું છે.

એક કલમ દ્વારા તો આ બધા પર છોશું ચડાવે એવું નકકી કરવામાં આવ્યું છે કે કેન્દ્રની ઉપલી ધારાસભાની બે તૃતીયાંશ બહુમતિની સંમતિથી પ્રાંતાના કાઇ પણ ક્ષેત્ર પરની સત્તા કેન્દ્ર હાંસલ કરી શકશે ને એ અંગે પાતે કાયદાઓ ઘડી શકશે.

#### ભાષા

સાૈ કાઈ જાણે છે કે ભાષાવાર પ્રાંતાની પુનઃસ્ચનાના પ્રક્ષની શી વલે થઈ છે. ખંધારણ સભાના પ્રમુખે નીમેલા કમિશને ભાષાવાર પ્રાંતાની રચનાના પ્રશ્નને ઉડાવી દીધા છે. બ્રિટિશરાને પગલે ચાલી બંધારણ સભાએ તમામ ભાષાઓની સમાનતાના સિદ્ધાંતને, બહુ કિંમતી લાકશાહી અધિકારને ટાકરે માર્યો છે અને નક્કી કર્યું છે કે પાર્લામેન્ટનું કામકાજ હિદી અથવા અંગ્રેજીમાં ચલાવવામાં આવશે. વાત સાક છે કે કોંગ્રેસ નેતાઓ હિંદીને રાજભાષા તરીકે . કોકી બેસાડવા માંગે છે. તમામ ભાષાચ્યાના સમાનતાના સિધ્ધાંતના અસ્વીકાર અને હિંદીને કરજિયાત રીતે રાજભાષા તરીકે *દ્રોષ્ટી* ખેસાડવાનું પરિહ્યામ એજ આવશે કે રાજ્યની પ્રવૃત્તિમાં ભાગ લેવામાં આમ જનતા માટે એક નવી મુશ્કેલી ઉભા થશે. હિંદીને રાજ ભાષા બનાવવાથી કરાેડાે બિન-હિંદી બાલતા લોકાતા દેશની મુખ્ય તથા બીજી સંસ્થાઓમાં ભાગ લેવાતા અધિકાર ખુંચવાઇ જશે. આથી બિન-હિંદી વિસ્તારામાં સામાન્ય જનતાને રાજ્યની પ્રવૃત્તિથી દૂર રાખવા માટે આ એક નવા અંક્શ ઉમેરાશે અને રાજ્ય સત્તા ઉપલા વર્ગના ભણેલા ગણેલા થાેડા મુક્રીભર લાેકાના હાથમાં રહેશે. એ ઉપરાંત એનાથી ખીજ ભાષાએ કચડાશે અને મહેનતકશ જનતાને છેતરવાનું એ

અહીં સુધીના વૃત્તાંત કહેતાં કહેતાં પુનઃ તે આળચાગીનાં નેત્ર જળથી ભરાઇ આવ્યાં, કંઠ ગળગળા થઇ ગયા, પરંતુ મનાવૃત્તિને મહાક દે દે હાવીને તે બાલ્યા; "જુએા; આ અસ્વિભાવના મહિમા! આમાં કાેના વાંક? તે સ્ત્રી તા અદ્યાપિપર્યંત એમ જ કહે છે કે, મેં મારા સ્વામિનાથને યતિકેચિત્ પણ દ્ભવ્યા નથી, પણ કાેણુ જાણે એમના મનમાં શુંએ આવ્યું હશે, કે જેથી તે ચાલ્યા ગયા છે! પરંતુ તે સ્ત્રીને મનમાં તા એવા અનિવાર્ય પશ્ચાત્તાપ થાય છે કે, મેં અભાગણીએ હાેથે કરીને જ મારા પતિના સદાના વિયાગ વ્હારી લીધા છે, એમાં એ મહાપુરુષના કરાા પણ વાંક નથી." અસ્તુ.

સ્વામીના ગયા પછી, નિત્યનિયમ પ્રમાણે હમણાં ઘેર આવશે, એમ સમજીને તે સ્ત્રી રહી રીતે સર્વ રસાઇ તૈયાર કરીને પતિની વાટ નેતી એડી. મધ્યાદ્વ વીતી ગયા, અપરાહ્ણ વેળા થઇ, સંધ્યાકાળ પણ મટી ને રાત્રિ પડી, તાેય તેના સ્વામી આવ્યા નહિ. તે સ્ત્રી અહુ ચિન્તાતુર થઇ ગઈ. તેના મનમાં માટા ધ્રાસ્કાે પડ્યો, હૃદય અહુ વ્યાકુળ થઇ ગયું. પાતાના સ્વામીના સ્નેહીએા, જેઓ તેના નિત્ય સત્સમાગમ કરવા આવતા, તેએા દ્વારા તેણે શિવાલય અને ખીજાં અનેક સ્થાનામાં તે મહાત્માની શાધ કરાવી, પણ તેના પત્તા મળ્યા જ નહિ. પછી મહાશાકાકુલ થઇને તે ગાઢ સ્વરે રુદન કરવા લાગી. તેનું કલ્પાંત સાંભળી, એકઠાં થયેલાં કેટલાંક સગાં સ્નેહીએાએ ને આડાશી પાંડાશીઓએ, બહુ અહુ રીતે સમજાવીને તેને ધીરજ આપી, પણ તેનું મન કેમ વળે ? અંતરના ઘા કેમ સહન થઇ શકે ? રાંધ્યાં રજ કરહ્યાં, સઘળું અન્ન ગાયને ખવરાવી દઇ, તે રાત્રિ તે સ્ત્રીએ નિરાહારમાં ગાળી કાઢી. બીજે દિવસે પણ ભાજન કરયું નહિ. ત્રીજો દિવસ પણ સ્વામિવિયાગના શાકથી ભાજન વિના રુદનમાં જ વ્યતીત કરચો. લેાકાેએ તેને ઘણીક રીતે સમજાવી, પણ તે એકની બે થઇ નહિ. તેણું પાતાના નિશ્ચય કહી બતાવ્યા કે, 'પતિવ્રતા સ્ત્રી પાતાના સ્વામીને જમાડ્યા વિના કદી જમતી નથી, પાેતાના સ્વામી વિના એકલી રહી શકતી નથી, માટે જ્યારે મને મારા સ્વામીનાં દર્શન થશે, ત્યારે જ હું ભાજન કરીશ.' લાેકાેએ કહ્યું, 'તું કહે છે તેવા જ સતી સ્રોના ધર્મ <mark>છે,પ</mark>રંતુ અન્નસમાન પ્રાપ્યુ છે, તેવાં અન્નના ત્યાગ કરવાથી થાડા જ દિવસમાં મરણશરણ થવું પડે છે. સ્વેચ્છાથી ચાલ્યાે ગયેલાે તારા સ્વામી કયારે આવશે, એના કેમ નિશ્ચય થઇ શકશે ? તું ક્યાંસુધી નિરાહાર રહેશે ?

હથિયાર ખનશે. આમ હીંદીને કરજીયાત રીતે રાજભાષા તરીકે ઠોકી બેસાડવાના નિર્ણય જનતાની લડત પર પ્રહાર કરવાના છે; માટે એ સામે હિંદી ને બિન–હિંદી ભાષા બાલતા મહેનતકશોએ અવાજ ઉઠાવવા જોઇએ અને લડી લેવું જોઇએ.

### પ. પાેેલિસ રાજ

આવું પ્રસાધાતી રાજ્ય, લોકાને છેતરવાની એની અનેક ચાલખાજીએ છતાં પણ લોકામાં રાષ પેદા કર્યા વિના રહેવાનું નથી. હિંદી-શાહીવાદી મૂડીવા-દીઓ અને એમના "રાષ્ટ્રીય" આગેવાના એ જાણે છે કે લોકાના જુવાળ આગળ ધપતા જશે અને લોકા એમના રાજ્ય તંત્ર સાથે અથડામણમાં આવશે; એમની અનેક ચાલબાજીએ લોકાના જુવાળને રાષ્ટ્રી શકશે નહિ અને જનતાને છેતરી શકશે નહિ.

એટલા ખાતર તેા જનતાને સત્તાથી સાત ગાઉ દૂર રાખ્યા છતાં પણ મૂડીવાદીઓને સ્થાપિત હિતોની સલામતિ અંગે વિશ્વાસ આવતા નથી. એટલે તેઓએ આખરે છડે ચાક લાકશાહીના દંભ છોડી દીધા છે અને બધારણમાં એવી કલમા ઘડી છે કે જે એમના નગ્ર પાલિસ રાજ અને બેકામ આપખુદીને ખુલ્લી પાડે છે.

મૂળભૂત અધિકારોના ખરડામાં હડતાળ અને પીકેટીંગ કરવાના અધિકા-કારને માન્ય કરવામાં આવ્યો નથી. આનો અર્થ એ કે, એક એક હડતાળ ગેરકાયદે થઈ શકશે, ને પોલિસ અને કાયદાની મદદથી મૂડીવાદી શોષણ સામેની કામદારોની લડત આપખુદ દમનથી કચડી શકાશે. પણ વાત આટલેથી જ નથી અટકતી. આવા પગલાંને છોગું ચડાવે એવું કલમ ૧૭ (૨)માં કહેવામાં આવ્યું છે કે: "બહેર હિત માટે ક્રસ્જીવાત કામ લેવામાં રાજ્યને કાઇ રાકી શકશે નહિ." એટલે કે ગમે ત્યાં ગંભીર હડતાળ પડશે કે સરકાર તરત જ માલદારાના હિતનું રક્ષણ કરવા બહાર પડશે અને આ કલમના ઉપયાગ 'જાહેર હિત'ના નામે અવશ્ય કરશે.

હિયારા રાખવાના પરવાના જનતાને આપવામાં આવ્યા નથી. બ્રિટિશરાએ સારી યે જનતાને નિશસ્ત્ર બનાવી હતી અને ફક્ત એના લશ્કર, પોલિસ ને વફાદારાને શસ્ત્રસજ્જ બનાવ્યા હતા. તેઓ જનતા પરનું એમનું તીરસ્કૃત રાજ્ય એ રીતે ચલાવવા માંગતા હતા. ભવિષ્યમાં હિંદી–શાહીવાદી વર્ગો પણ એ જ કરવા માંગે છે. તેઓ એમના લશ્કર અને પોલિસ, એમના ફાસીસ્ટ 'રાષ્ટ્રીય" સંરક્ષણ દળ, એમના મૂહીવાદી ખાંધીયાઓ, જમીનદારા, આઈ. એન. ટી. યુ. સી. અને એવી બીજી સંસ્થાઓના ગુંડાઓને હથિયાર આપશે; નિશસ્ત્ર આમ જનતાના રોષને કચડી નાખવા હથિયારોને ઉપયોગ તેઓ આ રીતે કરશે. કેટલાક એવું માને છે કે અહિંસામાં માનતી કોંગ્રેસ ન તો ભૂતકાળમાં

આહાર વિના આ કળિયુગમાં મનુષ્યથી જીવિત ધારણ કરી શકાય નહિ. પૂર્વ થઇ ગયેલી સત્યયુગ, ત્રેતાયુગ તથા દ્વાપરયુગની મહાસતીઓનું અનુકરણ કરવાના આયહ મૂકી દઇ, કાલાંતરે પણ તારા સ્વામીને મળવાની આશા હાય, તા હઠને પૂરી કરી તેને મળવાના જ પ્રયત્ન કર. સ્વામી વિના ભાજન કરતાં તારા નિયમમંગ થતા હાય તા ફલાહાર કર; અને તે પણ નિત્ય મધ્યાદ્ધ સમય વીચા પછી એટલે ત્રીજા અથવા ચાયા પ્રહરમાં આહાર કરીશ તા સ્વામીના ભાજન કર્યા પૂર્વે ભાજન કરવાના દાષથી તું મુક્ત થઇશા વિદેશ ગયેલા સ્વામીની ઓએ નિત્ય મધ્યાદ્ધ કાળ વીચા પછી ભાજન કરવું, એમ શિષ્ટ જનાએ કહેવું છે.' સગાં સમ્બન્ધીઓએ એ પ્રમાણે કહ્યું અને પાતાના સ્વામીનાં મુખથી પણ એવાં જ વચના, પૂર્વે તેણે ઘણીવાર સાંસળેલાં હાવાથી. તેણે સોનું કહેવું સચ માન્યું. ચાથે દિવસે તેણે ફલાહાર કરચો.

"ते हिवसथी नित्य भध्याह जीत्या पछी, ते स्त्री भात्र स्पेक्षवार ફલાહારજ કરે છે. તેણે શરીરપરથી સોભાગ્ય **શ**ણુગાર સિવાય બીજા અધા શણગાર કાઢી નાંખ્યા છે, શયન પણ માત્ર એક જ વસ્ત્ર ભૂમિષર પાથરીને કરવા માં જ્યું છે. નિત્યપ્રતિ સ્વામીની જ જંખનામાં અને સ્મરણમાં તેણે જેમ તેમ કરી છ માસ ગાળ્યા; પરંતુ સ્વામીનું हर्शन थयं निष्ठ. खेवे तेना भननी विह्नवताना पार रह्या निष्ठ. દિનપ્રતિદિન સ્વામિવિયાગ તેને વિશેષ સાલવા માંડ્યા. પરમાત્મા અને સ્વામી વિના અન્યનું તેને સ્મરણ કે મનન નહેાતું: તે જ સર્વસ્વ હતું." તેના સ્વામીના એક અતિ પ્રિય મિત્ર, આવા પ્રકાર જોઇને બહ ચિતાતુર થઈ ગયા. તેણે પાતાના એ વિદેશી મિત્રની ગાઢ સંગતથી ને સેવાથી ઘણી નિપુગુતા મેળવી હતી તેથી તેગે એ વેળાએ ધીરજ ધરી, તેના આત્માને ખડુ સંતાષ આપીને કહ્યું: 'હે બહેન! હવે તું ધેર્ય રાખ. તારા સ્વામી મને મારા આત્મા કરતાં પણ અધિક પ્રિય છે, તેથી તેની શાધ કરવા માટે હું પોતે જઇશ; અને પ્રભુકૃપાએ ગમે તેમ કરી, ગમે ત્યાંથી પણ તેને શાધી કાઢીને તારા સમાગમ કરાવીશ. એ માટે હું અત્યારથી જ સર્વ એહિક સુખાના ત્યાગ કરું છું ને તીવ તપાયાગ ધારણ કરું છું-જે યાગ, મારા પ્રિય મિત્રના સમાગમ થશે त्यारे क उतारीश; निर्दे ते। तपश्चर्यात्रे आ हेड्ने तल हर्ने पर-લાકમાં તેની વાટ જોઇશ.' એવી દઢ પ્રતિજ્ઞા કરી બીજે જ દિવસે તે દઢ મનના પ્રેમાળ મિત્ર તૈયાર થયા ને તે સ્ત્રીના સ્ત્રામીની શાધ માટે ત્યાંથી ચાલી નીકળ્યા.

કે વર્ત માનમાં લોકાને હથિયારા આપવાની વાતો કરી શકે. પરંતુ કાંગ્રેસની અહિંસાના દંભ અંગે ચર્ચામાં પડયા વિના એ વાત સ્પષ્ટ રીતે બતાવી શકાય એમ છે કે પોતાની ચૂંટણી જાહેરાતમાં ભવિષ્યના બંધારણના મૂળભૃત અધિકા-રમાં એવી કલમ દાખલ કરવાનું કાંગ્રેસે વચન આપ્યું હતું કે "દરેક શહેરીને હથિયારા રાખવાના હકક હશે;" સાફ રીતે જોઈ શકાય એમ છે કે આ વચન એક ધાંખાળાજી હતી.

વાણી, મિલન અને વિચારા જાહેર કરવાના સ્વાતંત્ર્યના વચનને પણ ડાકરે મારવામાં આવ્યું છે. મૂળબૂત નાગરિક અધિકા-રામાં અખબારી સ્વાતંત્ર્યના ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યા નથી. અને વાણી સ્વાતંત્ર્યને પણ કુગાવી દેવામાં આવ્યું છે. કલમ ૧૩ (૩)માં એવી વાત કર-વામાં આવી છે કે "આ બાબતા અંગે આજના કાર્ક પણ કાયદાના અમુલી કાર્યને વાંધા આવવા દેવામાં આવશે નહિ." અથવા તા ભવિ• ષ્યમાં મુક્ત વાણી અને અખબારી સ્વાતંત્ર્ય સામે "રાજ્યને કાયદા બનાવતાં" કાઇ રાષ્ટ્રી શકશે નહિ. આપણા આજના રાજકર્તાએ!એ જનતાના અવાજ અને અખળારી સ્વાતંત્ર્યને સંપૂર્ણ રીતે કચડી નાખવા બ્રિટિશરાની આવાદ નકલ કરી છે. બ્રિટિશરોએ ઘડેલી ૧૨૪ આઈ. પી. સી. કલમ, પ્રેસ (ઈમરજન્સી) એક્ટ, વર્ગ વિશ્રહના ખ્યાલા પ્રસરાવવા પર પ્રતિભંધ મૃકતા કાયદાઓ વગેરેને તેઓએ અપનાવી લીધા છે. આજના 'વર્ત માન" કાયદાઓ જનતાના અવાજને કચડી રાખવાનું જારી રાખરા અને જનતાના ગણગણાટને સાવ સુપ કરી દેવા મુંબઈ ગુંડા ધારા, પશ્ચિમ ખંગાળ સલામતિ ધારા વગેરે નવા કાયદાએાની નવી ખેડીએને ઢાેકવામાં આવશે. ભવિષ્યના હિંદ માટેના સુચિત ભંધારણમાં સ્વાતંત્ર્ય અને મૂળભૂત અધિકારોના આવે৷ અર્થ ઘટાવવામાં આવ્યો છે.

## મિલન, સભા અને દેખાવા કરવાના અધિકારાના ઈન્કાર

વાણી અને અખખારી સ્વાતંત્ર્યની માક્ક 'વર્ત માન કાયદા'ઓ (૧૪૪મી કલમ, કક્ષ્યું વગેરે જેવા કાયદાઓ) દ્વારા મિલન, સભા અને દેખાવા કરવાના અધિકારાને કચડવામાં આવશે અને ભવિષ્યમાં એ અધિકારાને કાઇ કાયદા દ્વારા સંપૂર્ણ રીતે ખૂંચવી લઇ શકાશે; કારણંક રાજ્યને એવા કાયદા દોકો ખેસાડવાના અધિકાર છે. [કલમ ૧૩,(ક)]

#### યુનિયના તથા એસોશિયના બાંધવાના અધિકારના ઈન્કાર

આજના અથવા ભવિષ્યના કામ કાયદા દ્વારા આ અધિકાર પર તરાપ મારી શકાશે. આને અર્થ એ કે કાંઇ પણ કાયદેસરની સંસ્થા પર પ્રહાર કરવા ક્રિમિનલ લો એમેન્ડ મેન્ટ એક્ટનો ઉપયોગ થઇ શકશે. કારણ કે આ કાયદા હેઠળ "પ્રથમ તેણે દક્ષિણ દિશામાં નર્મદા, તાપી, ગાદાવરી, ચંદ્રભાગા, કૃષ્ણા, કાવેરી ઇત્યાદિ સવ પવિત્ર સરિતાઓ પરનાં તીર્થો અને ત્ર્યંબક, ત્રષ્ટાશૃંગ, કાંચીયુરી, રામે ધર ઇત્યાદિ ક્ષેત્રા જેયાં. તે પ્રત્યેક ક્ષેત્રના વાટ ઘાટમાં કરી કરીને તેણે પોતાના મિત્રમે શાધ્યો. પશ્ચિમમાં ગિરિનાર, પ્રભાસ, દ્વારિકા, નારાયણ સર આદિ ક્ષેત્રા એઇ વળીને ત્યાંથી સિદ્ધક્ષેત્ર પ્રધાસ, હરિદ્ધાર, કેદાર, અદરિકાશ્રમ અને ગંગાબી સુધીનાં સ્થાના સારી પેઠે શાધ્યાં. પછી ત્રવેણી (પ્રયાગ), અરોષ્ટ્યા અને બીજાં અનેક તીર્થો શાધ્યાં, પણ પોતાના પ્રાણસખાની ક્યાંઇ પણ ભાળ મળી નહિ, ત્યારે થાકીને તેણે અરણ્યોમાં તથા પર્વતામાં આવેલી તપસ્વીએની ગુફાઓ ત્ર જ્રિયોના આશ્રમાં શાધવાના વિચાર કરવો."

"પ્રથમમાં સૌથી માટું ક્ષેત્ર વારા ખુસી, કે જે મુક્તિપુરી ગણાય છે, અને આત્મકલ્યા ખુની ઈચ્છા વાળા મુમુક્ષુઓ, તેમ જ જીવનમુક્ત મહાત્માઓ પણ, તેને માક્ષ સાધન કરવા યાગ્ય સ્થાન સમજીને ત્યાં નિવાસ કરે છે, તેથી ખહુ સાવધ પણે તેને શાધતા શાધતા તે વિયાગી યાગી અહીં આવ્યા છે. આ પુષ્ય જળ વહન કરતી સ્વર્ગની સીઢી સરખી શ્રીમતી ભાગીરથીના સઘળા ઘાટ તથા ક્ષેત્રમાં વસતા મહાતમા પુરુષાનાં પ્રત્યેક સ્થાન તે જોઈ વળ્યો છે; પણ પાતાના પ્રિય પ્રાષ્ટુસખાના પત્તા લાગ્યા નહિ, ત્યારે અંતે થાકી, નિરાશ થઈને ઘણા માટા વમળમાં પહેલા તે, પ્રસિદ્ધ એવા મણિકાં છુંકાના ઘાટપર, પાતાના સરખી દુઃખિયારી એ દ્વિજપુત્રીએ સાથે સુખદુઃખની વાતા કરતા અહુણાં છે કો છે!!" આ છેલાં વાકયા બાલતાં એ બાળયાગીની સ્થિત પુનઃ ઘણી દુઃખમય થઇ ગઇ.

એ વેળા પેલી એ સ્ત્રીઓની પણ એ જ દશા હતી. તે તો વળી એટલા માટા અચબામાં પડી ગઇ કે, 'અહા! જે વિશાગની સ્ત્રીની આપણે વાત સાંભળી, તેના પતિને શાધવા માટે જ જેણે વાગ ધારણ કરેલા છે, એવા તેના મિત્ર તે શું આ પાતે જ!!! અહા! શાં તેની ધીરતા, કેવી તેના સાચી મેત્રી ને કેવા તેના હત્કટ પ્રેમ! ધન્ય છે એવા મિત્રને, કે જેણે પાતાના એક મિત્રને શાધી કાઢવા સારુ આખાં આયુષ્યના ભાગ આપવાના સંકલ્પ કીધા છે; અને પાત પાતાના સુકામળ દેહને તીવ તપશ્ચર્યાવડે, તેમ જ તીર્ય ત્રાંથ, ગામ, ને કામે કામ લટકીને શાધવાના માટા પરિશ્રમવડે, ક્રષ્ટ દઈ રહ્યો છે.'

તહેામતા પૂરવાર કરવાની કાઇ ફરજ સત્તાવાળાએ પર મૂકવામાં આવી નથી. એટલે જે સંસ્થાઓ સ્થાપિત હિતાના વિરાધ કરતી હશે એનું ગળું ટુપવાનું કામ આ કાયદા મારફત જારી રહેશે. અને ભવિષ્યમાં જરૂરત ઉભી થશે તો આનાથી વધુ કડક કાયદાઓ ધડવામાં આવશે.

### કાેડ માં કામ ચલાવ્યા વિના જેલમાં પુરી શકાશે નહિ— એવા સાથી અગત્યના મૂળભુત અધિકાર પર પ્રહાર

રાજકર્તા વર્ગની નીતિના વિરોધ કરનાર શહેરીઓને કાર્ટમાં કામ ચલા-વ્યા વિના અટકાયતમાં રાખી શકાશે; કારણ કે ૧૫મી કલમ અનુસાર ક્રાર્ટમાં કામ ચલાવ્યા વિના જેલમાં પૂરી શકાય એવા કાયદો ભવિષ્યમાં નહિ થઇ શકે, એવું કહેવામાં આવ્યું નથી. બધારણ પેશ કર્યા પહેલાં પણ આવા કાયદાઓ ધડવાનું કામ એ કોંગ્રેસ સરકારની મુખ્ય બધારણીય પ્રવૃત્તિ બની ગઇ છે. બધારણ ખાત્રી આપે છે કે આ પ્રવૃત્તિ ચાલુ રહેશે.

#### ગવ નરાને ખાસ સત્તા

વળી, પ્રાંતામાં ધારાસભાની ખેડક ચાલુ ન હોય ત્યારે ગવર્ન રને કાઇ પણ બાબત અંગે કૃતવાઓ બહાર પાડવાની સત્તા આપવામાં આવી છે. ધારાસભાની ખેડક શરૂ થયા પછી ક અઠવાડિયા સુધી આ કૃતવાઓનો અમલ જારી રહી શકશે ( કલમ ૧૮૭ ). હિંદી સંઘના પ્રમુખ પણ કૃતવાઓ બહાર પાડી શકશે ( કલમ ૧૦૨ ). હિંદી જાતના એ વાત આબાદ રીતે જાણે છે કે જાતનાની આઝાદી પર પ્રહાર કરવા જ સામાન્ય રીતે કૃતવાઓ બહાર પાડવામાં આવે છે. આથી ભવિષ્યના હિંદનું ચિત્ર બદલાવાનું નથી.

આ બધા દમનકારી પગલાંએ અસાધારણ સંજોગા માટે નથી પણ સામાન્ય સંજોગા માટે છે. હિંદી–શાહીવાદી રાજ્યના નાગરિકાને સામાન્ય સંજો-ગામાં પણ પાલિસ રાજ હેઠળ છવવું પડશે અને ધુંધવાતા રાપના થાડા બખડાટ પણ પાલિસના દંડાથી કચડવામાં આવશે.

#### પ્રમુખને હિટલરી સત્તા

પરંતુ આટલા બધા દમનકારી પગલાંએ લીધા પછી પણ રાજકર્તા વર્ગતે એ પૂરતુ લાગતું નથી. હિંદી જનતાની વધતી જતી જાગૃતિ અને એના ઢ્રાંતિકારી મિજાજને તેઓ પહેંચાને છે. એટલે તેઓએ એને કચડવા "ગંભીર કટાકટી"ના નામે નગ્ન આપખુદી અને રાક્ષસી ફ્રુરતા આચરવાની જોગવાઇએ બંધારણુમાં તૈયાર રાખી છે.

કલમ ૧૮૮ અનુસાર પ્રાંતના ગવર્ન રને લાગે કે ગંબીર કટોકટી ઉભી થઇ છે તો એ પ્રાંતિક ધારાસભાની તમામ સત્તાએોને રદ કરી શકશે અને

એટલામાં પાતાનાં મનને માટા ખળશી વારીને ધીરજથી તે તપસ્ત્રી પાછા ખાલી ઉઠયો; "નુવા! આ તમારા અભ્યાના સ્વભાવનું પરિદ્યુામ! વમારી પણ તે મારા મિત્રની પેઢે કાઇ જાવની બલ હશે જ ફ્રે જેને પરિછામે તમે બર્દાવિયાગિની થયેલ છા. અસ્તુ. હવે તેને સારુ મનમાં ખહુ પશ્ચાત્તાપ ન કરતાં પ્રભુની ક્ષમા માગા; સ્વસ્થપણ #ત આચરા; ક્લ્યા**લ** ઇચ્છા; મનઃકામના સફળ થશે. પતિવિયાગિની સુશીલ ઓએા ઇન્દ્રિયદમનવત આચરે છે. પતિ એ જ ઓનું દેવત, यति स्मे क शुरु, पतिरेको गुडः स्नीणाम्। पति स्मे क स्नीनुं सर्वस्व छे. શંકરથી અને વિષ્ણુથી પણ સ્ત્રીને તેા પાતાના પતિ જ અધિક છે. જે સ્ત્રી, લક્ષ્મી જેમ શ્રીહરિની સેવા કરે છે, તેમ પાતાના પતિની પ્રશ્ન-भावशी तत्पर थर्धने सेवा डरे छे, ते बह्मीनी पेंहे पाताना प्रकुरूप પતિની સાથે શ્રીહરિના લાક(વકુંઠ)માં વસીને આનંદ પામે છે. या पति हरिभावेन भजेच्छीरिव तत्परा। हर्यात्मना हरेलोंके पत्या श्रीरिव मोदते॥ લક્ષ્મીજી, જેમ હમ્મેશાં વિષ્ણુને ભજે છે, તેમ જે સ્ત્રો, સાવધાન થઇ, પાતાના પતિને ઈ ધરરૂપ માનીને તેની જે સેવા કરે છે, તા લક્ષ્મીછ અને વિષ્ણ જેમ પરલાકમાં આનંદ ભાગવે છે, તેમ તે સ્ત્રી પણ, વિષ્ણસ્ત્રપ થયેલા પાતાના પતિની સાથે પરલાકમાં આનંદ ભાગવે છે. એવા પતિના વિયાગ પામેલી કથી સ્ત્રી એકલી છતાં સુખ વૈભવ ભાગવવાની કામના કરે ? સ્ત્રીએ તા સર્વે વસ્તુ પતિની પ્રસાદી રૂપે જ વાપરવાની છે; અર્ધાત્ પતિને નિવેદન કર્યા વગરની વસ્તુ તે અપ્રસાદી છે, ને તેના ઉપયોગ પતિત્રતાએ કરતી નથી. આવા નિયમવાળી પતિત્રતાએ ને પ્રભુની કુપાથી પતિવિયાગ થતા નથી; અને કર્મસંયાગે કદાચ થયા, તા તેવઉ . આપાગાપ ઇન્દ્રિયદમનવત સધાવાથી, શ્રીહરિ પ્રસન્ન થઇ, તેઓના વિયાગ સદાને માટે દૂર કરે છે. મારા મિત્રની સ્ત્રીએ એવા જ પ્રકારને વત આચર્યું છે, અને તેના બળથી મને સંપૂર્ણ શ્રદ્ધા છે કે, શ્રી**હરિ** પરિણામે અવશ્ય મને મારા મિત્રની ભેટ કરાવશે. ભગવત્કૃપાએ અને તેનાં સૌભાગ્યના ખળથી, તે મુમુક્ષુ મિત્ર, અદ્યાપિ કુશળ પણ હશે 🖝, એવું મને અનુમાન થાય છે. પણ તે સાથે આશ્ચર્યસહિત સંદેહ પણ એટલા જ માટા થાય છે, કે જેના મારા મનને ઉત્તર મળી શકતા નથી. મારા મિત્રની અપરાધિની સ્ત્રી, પાતાના પતિના વિચાગથી કેવળ ભ્રમિત ચિત્તની અને શાકસાગરમાં નિમગ્ન થઇ ગયેલી હાવાથી ગાંડા સરખી થઇ ગઇ છે. મેં પણ તેન! વિચાગથી પ્રાણાપણ માટે નિશ્વય

પોતાને ફાવે એ રીતે રાજ કરી શકશે. પરંતુ પ્રાંતિક ગવન રે આ અંગે હિંદી સંઘના પ્રમુખને બે અહ્વાડિયામાં ખબર આપવાની રહેશે અને એ પછી પ્રમુખને યોગ્ય લાગે તે એ કરશે. પ્રાંતની કોઇ પણ સત્તા કે સત્તાએ તે લઇ શકશે અને મધ્યસ્થ ધારાસભાને અથવા પાતે પસંદ કરેલા અમલદારને કે અમલદારોને એ સત્તાએ આપી શકશે (કલમ ૨૭૮).

આ જોગવાઇએ ઉપરાંત એથી ય વધુ સરમુખલારી સત્તાઓ પ્રમુખ ધરાવી શકશે. પ્રમુખ પ્રજાકીય રીતે ચૂંટાયા નથી હતાં પણ એ આમ કરી શકશે. એને લાગશે કે ''યુદ્ધ અથવા આંતરિક હિંસા'ને કારણે ગંભીર કટાકટી ઉભી થઇ છે તા એ અંગે એ જાહેરાત કરશે અને નીચે જણાવેલા કાઇ પણ પગલાં ભરી શકશે.

- (૧) પ્રાંત અથવા પ્રાંતાની તમામ સત્તા એ કેન્દ્રના હાથમાં લઈ શકશે (કલમ ૨૭૬); રેવન્યુ પરના પ્રાંતના અધિકાર ૨૬ કરી શકશે.
- (૨) નજીવા નાગરિક અધિકારા પર પણ એ પ્રહાર કરી શકશે, હાઇ કાર્ટમાં હૈંભીઅસ કાર્પસ અરજી કરવાના અધિકાર પણ ખૂંચવી શકશે. (કલમ ૨૭૯ અને ૨૮૦)
- (3) પ્રાંત અથવા પ્રાંતાના અધારણને એ અબેરાઇ પર ચઠાવી શકશે (કલમ ૨૭૮).
- (૪) મધ્યસ્થ ધારાસભાના નિર્ણય દ્વારા પ્રાંત અથવા પ્રાંતાની કાઇ પણ તમામ સત્તાઓ એ વખતની સરકારને અથવા એના અમલદારાને સોંપી શકાશે એટલે કે મધ્યસ્થ ધારાસભાની બહુમતિ કટેાક્ટીને નામે બધારણીય ધારણને જ નાબુદ કરી શકશે. (કલમ ૨૭૬ (બ) વી.

કટાકટીની આ જહેરાત પછી પ્રમુખના હાથમાં આ સરમુખત્યારી સત્તાએો ૬ મહિનાએો સુધી રહી શકશે એ માટે મધ્યસ્થ ધારાસભાની સંમતિની એને જરૂરત રહેશે નહિ. અને પાર્લામેન્ટ દર વરસે એક વાર એ અંગે નિર્ણય લઇને એ કટોક્ટીના સમય ત્રણ વરસ સુધી લંબાવી શકશે. (કલમ ૨૭૫).

હક'ોકતે આ સરમુખત્યારી જાહેરાતને અમલમાં લાવવા 'યુધ્ધ અથવા આંતરિક હિંસા'ની જરૂરત રહેવાની નથી. પ્રમુખને લાગશે કે "તત્કાલમાં કટોક-ડીના ભય ઉના થવાના છે" તાે એ કટોકડીની જાહેરાત કરશે અને સરમુખત્યાર ળની શકશે. (કલમ ૨૭૫ (ક).

આજે લગભગ તમામ પ્રાંતામાં સરકારી પાપાને ઢાંકવા માટે કટાકટીના ભયના બનાવડી એહાં હૈદળ સલામતિ ધારાએ અને દમનકારી પગલાંએ અસ્તિત્વમાં આવી રહ્યા છે. આ બધારણ અનુસારના ભવિષ્યના હિંદમાં સ્થાપિત હિતાના રક્ષણ અર્થે આ કટાકડીની કલમાના એવા જ અથવા એથી ય વધુ સુરા ઉપયોગ થશે.

ક્યોં છે, તે કાઇ પણ સ્થળે મને ચેન પડતું નથી; ત્યારે આટઆટલા લાંભા કાળ એકલવાઈ સ્થિતિમાં ગાળ્યા છતાં, તેને પાતાને એ વિયાગદુ: ખ કંઇ નહિ લાગતું હાય? એ મહાવિરહામિ તેનાથી કેમ સહન થઈ શકતા હશે? તેની દાસીરુપ નિરપરાધિની અમળાને-એક પ્રેમપાત્ર શિષ્ય અથવા દાસરુપ મિત્રને, તે તદ્દન વિસરી ગયા!! કૌતક! તેનાં પ્રત્યેક કાર્યસમયે, તેની પ્રત્યેક મનાવૃત્તિને અધીન થઇ, તેની સેવામાં ક્ષણે ક્ષણ તત્પર રહેનાર એવા તેના સ્વજનનું પણ તેને સમરણ નહિ થતું હાય? તેને, ક્ષણે ક્ષણ ને એક એક કાર્યમાં સેવા કરનારની અપેક્ષા રહેતી, ત્યારે શું હવે તેવે પ્રસંગે પણ તેને પાતાનું કાઈ પ્રેમી જન નહિ સાંભરતું હાય? અથવા શું પ્રવાસે નીકળ્યા પછી તેનું અતિ દયાળુ ને પ્રેમાળ અંતઃકરણ, અણછાજતી કદારતાને પામ્યું હશે? હિ વિશ્વનાથ! હે જગદીશ્વર! કાણ જાણે આપને શું ગમતું હશે!!"

એ પ્રમાણું કહેતાં કહેતાં માટા નિ:શ્વાસ સાથે પાછા શાકાકુલ થઇ ગયેલા તે તાપસ, ત્યાંથી ઊભા થયા; અને "હે સાધ્વીએ! તમારું કલ્યાણ થાએા, તમારું કલ્યાણ થાએા, હું ઊઠીશ. મારા પ્રાણપ્રિય શિરશ્છત્ર મિત્રવર્યની શાધ સારુ આગળ વધીશ!" એટલું કહી શ્રામતી ભાગીરથી ગંગાને વન્દન કરીને તે બાળયાગી ત્યાંથી તતકાળ ચાલ્યા ગયા. અનેક વિચારાના વમળમાં પહેલી પેલી વિપ્રકન્યાએ! પણ, તે યાગીને તથા ગંગાને વંદન કરીને, અનેક પ્રકારની વાતા કરતી કરતી પાતાને ઘેર ગઇ. એ દિવસ પછી પુનઃ તે તપસ્વી કાઇ વાર પણ ત્યાં દૃષ્ટિએ પડ્યો નહિ.



## ૬. આ પ્રત્યાધાતી અધારણને ફાડીને ફગાવી દેા જનતાના સાચા લાકશાહી રાજ્ય માટે લડત કરા

હિંદનું આ ભાવિ બંધારણ એ ગુલામીનું બંધન છે.

આ બંધારણ દ્વારા જે રાજ્ય ઉભું થશે એ સ્થાપિત હિતાનું રાજ્ય હશે અને તે સંપૂર્ણ પણે લાકશાહી વિરાધી હશે. તેમાં આપવામાં આવેલાં મતદાનના હક્ક અને ધારાસભા મંડળા જનતાને માત્ર દુગવા માટે છે. કદાચ જનતા, નીચલી ધારાસભા માટે પાતાના સાચા પ્રતિનિધિઓને બહુમતિ સંખ્યામાં ચૂંટી માેકલે તો યે, આ પ્રતિનિધિઓને સ્થાપિત હિતો પર પ્રહાર વીંઝવાના અને જનતાનાં હિતાને આગળ કરવાના કાઇ હક્ક હશે નહિ. કારણ રાજ્યના એક મૂળભૂત કાયદા તરીકે, બંધારણમાં એવું જણાવવામાં આવ્યું છે કે, ગમે તે પક્ષ સત્તામાં આવે તા યે, તેને સ્થાપિત હિતાની જમીન, ઉદ્યોગા, યા તા કાઇ પણ પ્રકારની ખીજી મિલ્કત જપ્ત કરવાના કે તેને રાષ્ટ્રની માલિકાની બનાવવાના ક્રાઇ અધિકાર રહેશે નહિ [કલમ ૨૪ (૨)]. આ બધારણ હેઠળ જમીન ખેડનારા ખેડતને જમીન મેળવવાની ખંધી કરવામાં આવી છે, દેશી રાજ્યોની પ્રજાઓને નિઝામ અને રાજ-પ્રમુખોને હકાલપટ્ટી આપવાની મનાઇ કરમાવવામાં આવી છે. પરદેશી મૂડીદારાના અસ્તિત્વ અને તેમના વર્ચસ્વના અંત આણવાની યે સત્તા જનતાના હાથમાં નહિ હોય; કારણ કે પરદેશી મૃડીદારાના શાષણના હકકને અખાધિત અધિકાર તરીકે વધારણમાં સ્વીકારવામાં આવ્યો છે. વધુ ઓછા પ્રમાણમાં જન-તાના વિશ્વાસ ધરાવનાર કાઇ પણ લાકપ્રિય પક્ષ ધારાસભામાં (પાર્લામેન્ટમાં ) બહુમતિ મેળવે તા ધે, બ્લિટિશાએ કરેલા કરજ ઉપરનું વ્યાજ, તાતાઓએ કરેલા કરજ ઉપરતું વ્યાજ, રેલ્વેને આપવામાં આવેલા ખોંડ ઉપર વ્યાજ રૂપે ખંડણી. 'મિશ્રીત' મૂડીદારી કંપનીઓને અપાતી નફાની રકમાે, આ બધું રાજ્યને પાતાની **તિજોરીમાંથી** ભરવાનું રહેશે. ધારાસભાને તેના પર મત આપવાના કાઇ अधिमार एशे नहि.

ધંધા પરના કરતી એાછામાં એાછી મર્યાદા રૂા. ૨૫૦ આંકવા જેવી નાનામાં નાની ભાભતથી માંડીને તે બ્રિટિશાએ ઉભા કરેલા નાકરશાહી તંત્ર, યથાવત ચાલુ રાખવાની ખાબત સુધ્ધાં આ બધારણમાં એટલી ઝીણવટપૂર્વ ક નક્કી કરવામાં આવી છે કે, આ બનાવડી ચૂંટણી તંત્ર ઉભું કર્યા પછી યે ગમે તે પક્ષ સત્તામાં આવે તો પણ, રાજ્યનું સ્વરૂપ સંપૂર્ણ પ્રસાધાતી જ રહેવા પામે.

ળધારણમાં આ ચૃંટણી–તંત્રને ય ખતમ કરી દેવામાં આવ્યું છે અને રાજ્યના સંપૂર્ણ કાયુ સ્થાપિત હિતા અને તેના શાહીવાદી માલેકાના હાથમાં મૂકા દેવામાં આવ્યો છે. એ માટે ઘુસખાર, જૂલમી અને પ્રજાદોહી નાકરશાહીના, રાજ્યના લશ્કર અને પાલિસ તંત્રના, ખાસ પસંદ કરેલા માણસાની બનેલ



# મહાત્માનું માહાત્મ્ય

प्रियप्राया वृत्तिर्विनयमधुरो वाचि नियमः प्रकृत्या कल्याणी मतिरनवगीतः परिचयः । पुरो वा पश्चाद्वा तिरदमविषयांसितरसं रहस्यं साधूनामतपिध विद्यदं विक्रयते ॥

સાધુ પુરુષાના કાયિક ગ્યાપાર ખહુધા પ્રિય થઇ પ3 તેવા દ્વાય છે, તૈની વાણીના નિયમ એટલે વાગ્ગ્યાપાર પણ વિનયવડે મધુર હાય છે; અર્યાત્ અસત્ય ભાલી જવાના ભયથી સાધુ પુરુષા બહુધા વિનયવડે મધુર એવું મિત ભાષણ કરે છે. તેની બુદ્ધિ પણ સ્વાભાવિક રીતે કલ્યાણી દ્વાય છે, તથા તેના પરિચય—સંગ પણ નિર્દોષ દ્વાય છે. આ પ્રમાણે ભાતકાળમાં તથા ભવિષ્યકાળમાં અવિચ્છિત્ર સ્વભાવવાળું, દંભ-રદ્ધિત અને વિશુદ્ધ—પ્રમાદાદિક દ્વાય વિનાનું સત્યુરુષાનું રહસ્ય વિજયી યાય છે.

-<del>પ્રાથમ પ્રાથમ માસ્ત્ર-</del> કુરુક્ષેત્રમાં સૂર્યપર્વ

કું મુક્લાર ઘણાંક ભાવિક યાત્રાળુ મનુષ્યાના માટા સંઘ જતા હતો, તેની આસપાસ કાઈ પુષ્યક્ષેત્ર નજીકમાં ન હાવાથી સમજાનું નહાતું કે, તેઓ કયાં અને શ્વાને માટે જાય છે? માર્ગમાં કેટલાક બ્રાહ્મણા પરસ્પર પૂછવા લાગ્યા કે, 'અહીંથી હવે કુરુક્ષેત્ર કેટલું દ્વર હશે; અને આપણે અરાબર પર્વને સમયે ત્યાં પહોંચી શકીશું કે નહિ?' તેનાં વચન સાંભળીને તેઓમાંના એક વૃદ્ધ બ્રાહ્મણે કહ્યું; 'હે ભાઇ! ચિન્તા કરવાનું કંઈ કારણ નથી. ક્ષેત્રમાં તો આપણે આજે સન્ધ્યાકાળે પહોંચીશું, ને સૂર્યપર્વ તા હજી આવતી કાલે મધ્યાદ્ધ પછી છે, પણ તે પૂર્વ આપણે પર્વ વેળાએ જે જે કરવાનું આવશ્યક કર્તવ્ય છે, તે તે વાતની બરાબર તૈયારી કરી રાખવી બ્રેઇએ.' એ સાંભળીને કેટલાકા પુન: પૂછવા લાગ્યા, 'પિતાજી! પર્વણીમાં કયી કયી ક્રિયાઓ આવશ્યક છે, તે અમને કપા

ઉપલી ધારાસભાના અને આડકતરી રીતે પસંદ કરેલા તેમજ સરમુખત્યારી સત્તાઓ ધરાવતા રાજ્યના પ્રમુખના ઉપયોગ કરવામાં આવ્યો છે.

એ જ પ્રમાણે, આ બધારણમાં, પાતાના હક્કો માટે હિલચાલ કરવા શ્રમજીવી જનતા અને કચડાયેલા મધ્યમ વર્ષના અધિકારના હક્ક કરવામાં આવ્યા છે; યુનિયના બનાવવાના અને હડતાળ પર જવાના તેમના હક્ક નકારવામાં આવ્યા છે; સ્થાપિત હિતાના અલાચારા સામે પાતાનું સ્વરક્ષણ કરવા શ્વસ્ત્ર ધારણ કરવાના તેમના અધિકાર નાકસુલવામાં આવ્યા છે.

અને આખરમાં, કેસ ચલાવ્યા વિના જેલમાં બંધ કરવાની શિક્ષા પર બંધારણની કાયદેસરની મહાર મારવામાં આવી છે, તથા સ્થાપિત હિતાને મરજીમાં આવે ત્યારે, ખુદ બંધારણને ઠેંબે ઉડાવી કતવાએ દ્વારા રાજ કરવાની સત્તા— અમર્યાદ સરમુખત્યારી આપવામાં આવી છે. આ રીતે જનતાના હિંદને એક પ્રકારનું વિશાળ કેદખાનું આ બંધારણ દ્વારા બનાવી દેવામાં આવ્યું છે.

આમ, આ બંધારણના કાડીને કૂરચા ઉડાવી દીધા સિવાય અને એ બંધારણ દ્વારા નિર્માણ થનારા રાજ્યને જમીનદોસ્ત કર્યા સિવાય જનતા પોતાની સત્તા સ્થાપિત કરી શકશે નહિ અને ત્યાં સુધી તે પોતાના મળભૂત હકેકા મેળવી શકશે નહિ. અત્યારે જ્યારે નવી દિલ્હીમાં "છહ્જીર" બંધારણના લડતરનું નાટક ભજવાઇ રહ્યું છે ત્યારે બહાર જનતાના અસંતાય બહી રહ્યો છે. આપણા સત્તા-ધારી વર્ગ એ જોઇને કંપી રહ્યો છે. એથી જ તે ચર્ચાને ઝટપટ સમેટવા લાગ્યા છે, આ પ્રસાધાતી બંધારણને ધારણે જલ્દી ચૂંટણી કરવાની તૈયારી પાછળ મંડયા છે. ચૂંટણીની ગાજવીજ ઉબી કરીને બંધારણના પ્રસાધાતી સ્વરૂપને ઢાંકવા તે મથી રહ્યો છે, અને બહુ માહું થઇ જાય એ પહેલાં, કાઈ પણ ઉપાયે સત્તાના આસને આવી જવાની વેતરણમાં પડયા છે. એક વાર સત્તામાં આવ્યા પછી, જનતાની લોકશાહી લડતાને દાળી દેવાનાં તમામ જરૂરી સાધનો તેના હાથમાં આવી ગયાં હશે એવું તે માને છે.

### જનતાના સાચા લાકશાહી રાજ્યનું સ્વરૂપ

જનતા સત્તાધારી વર્ષ નું ખરું સ્વરૂપ ઝડપબેર સમજવા લાગી છે, પહ્યું એ બાધપાઠ પચાવવાના વેગ તેણે હજીય વધારવા જોઇએ. તેણે સંમઠિત થઇને આ બધારણ સામે મક્કમ લડત ઉપાડવી જોઇએ. તેણે આ બધારણના ચીરેચીરા ઉડાવી દેવાની માંગ ઉઠાવવી જોઇએ અને લાકશાહી બધારણ તથા જનતાના સાચા પ્રજાસત્તાકની સ્થાપનાની લડત શરૂ કરવી જોઇએ. જનતાના સાચા પ્રજાસત્તાક રાજ્યના પાયા નીચેની ભૂમિકા પર ઉભા થવા જોઇએ.

(૧) બ્રિટિશ સામ્રાજ્ય સાથેના સંખંધ સંપૂર્ણપણે ખતમ કરી ખરેખરી સંપૂર્ણ આઝાદીની ધેલવ્ણા કરવી. કરીને જણાવા.' પેલા વૃદ્ધે કહ્યું; 'સવળી ક્રિયાએ ને કર્મો, તેના કર્તાની સ્થિતિ ને શક્તિના પ્રમાણમાં કરવાનાં છે. મુખ્યત્વે કરી કરવાનાં કર્મ-પર ૮૯ શ્રદ્ધા-વિશ્વાસ તથા ઈશ્વરપરાયણતા હાવી નેઇએ. એ જ કર્મ, કર્મ કરનારાઓને અત્યાવશ્યક ને ક્લપ્રદ છે. સૂર્યં શ્રદ્ધના જયારથી રપર્શ થાય ત્યારથી મુક્ત થવા સુધીના કાળ તે પર્વ અથવા પુષ્યકાળ ગણાય છે. તેટલા કાળમાં જે જે કર્મ (સત્કર્મ ફિવા અસત્કર્મ) કરવામાં આવે છે, તેનું કુળ અનન્તગાણું થાય છે. માટે, તીર્થસ્નાન, ઇશ્વરાર્ચન, ધ્યાન, જપ, સ્મરણ, દાન ઇત્યાદિ કર્મો જે કેવળ ઈશ્વરપ્રીત્યર્થ જ કર-વાનાં છે તે, તે પર્વ વેળા અવશ્ય કરવાનાં છે. ધર્મશાસ્ત્રની આગ્રા પ્રમાણે બીજાં સર્વ તીર્થો કરવાં કુરુક્ષેત્રને વિષે જે સૂર્યપર્વના યાગ પ્રાપ્ત થાય તાે તેમાં કરેલાં પુષ્યકર્મની ગણના થઇ શકે નહિ. એટલા જ માટે, ઘણે ઘણે દ્વરથી શ્રદ્ધાળ મનુષ્યા, મહાત્મા મુનિઓ, તપસ્વીઓ, યાગીઓ અને સાધુઓ, સ્વપર્વના ચાગ સાધવા માટે અતિમહા કષ્ટ-સંકટ વેઠીને પણ કુરુક્ષેત્રમાં આવે છે. આવે પ્રસંગે જિજ્ઞાસુઓને અનાયાસે જ ઘણાંક મહાત્માંઓનાં દર્શનના લાભ પણ મળે છે. આ સમયે પણ એવા લાભ મળવાના સંભવ છે. વળી મારા સાંભળવામાં આવ્યું છે કે, કાઇએક મહાપુરુષ, કે જેણે ઘણાંક તીર્થો ઉપર લાેકાપકારાર્થ માટા વિસ્તારવાળી ધર્મશાળાએા, વિદ્યાશાળાએા, વાવા, કવાએા, ઘણા માટા ખર્ચવાળાં અન્નસત્રા, સદાવતા અને ભવ્ય દેવમનિદરા, અપાર દ્રવ્ય ખર્ચી ખર્ચીને બંધાવ્યાં છે; ઘણાક અનાથ દરિદ્રીઓનાં દારિદ્રય દ્વર કરી નાંખ્યાં છે; અસંખ્ય લાેકાપકારનાં તથા ધર્મનાં કાર્યો ચાલુ કર્યા છે. એવા મહાપુરુષ, આ પર્વસમયે ત્યાં આવી સત્પાત્ર ખ્રાહ્મણાને અસંખ્ય સુવર્ણનું દાન આપનાર છે. એથી બિક્ષકાની પણ ત્યાં ભારે બીડ થશે.' પછી ગ્રહણ વેળાએ સ્ત્રી, પુરુષ, બાળ, વૃદ્ધ આદિકથી શું થઇ શકે ? શું ન થઇ શકે ? ઈત્યાદિક ધર્મો સંબંધી વાતચીત કરતા કરતા. સર્યાસ્તસમયે તેઓ, પવિત્ર એવા કુરુક્ષેત્રમાં જઇ પહોંચ્યા.

રાત્રિ વીતી. પાત:કાળ થયા. જેમ જેમ સૂર્યગ્રહભુના સમય સંબીપ આવતા ગયા, તેમ તેમ અમંખ્ય મનુષ્યાની મેદની ચામેશના પ્રદેશામાંથી આવી આવીને ત્યાં એક્ઠી થવા લાગી. ઘણાક ઋષિએા, વપ-સ્વીએા, સાધુઓ, મહાત્માએા, પ્રાદ્મણો, રાજ્યો, વૈશ્યો, ધનાજ્યો, બિક્ષુઠા અને શ્રદ્રો, એમ સર્વ વર્ણનાં શ્રદ્ધાળુ સ્ત્રી પુરુષાના સમુદ્રો, તીર્થરનાન કરવા માટે તત્પર થયાં. સૌ, પર્વસમયની વાટ જેતા

- (ર) કામદારા, મહેનતકશ કિસાના અને કચડાયેલ મધ્યમ વર્ષનું પ્રતિ-નિધિત્વ ધરાવતી લાકશાહી સરકારની સ્થાપના કરવી. એ સરકાર બ્રિટિશ—અમરિકી શાહીવાદ સાથેની ભાગિયાગીરીના વિરોધ કરશે અને શાંતિ તેમજ તમામ રાષ્ટ્રોની આઝાદી માટે મથતાં લાકશાહી રાષ્ટ્રા સાથે દાસ્તી કરશે.
- (૩) પુષ્મ મતાધિકાર અને સપ્રમાણ પ્રતિનિધિત્વને ધારણે ધડાયેલું બંધારણ અમલમાં આણશે. એ બંધારણમાં સામાન્ય જનતાને સંપૂર્ણ આઝાદી અને લેહિશાહીની બાંહેધરી આપવામાં આવશે અને તેના મૂળભૂત આર્થિક અધિકારીને માન્ય કરવામાં આવશે.
- (૪) લઘુમતિના ન્યાયી અને લાકશાહી હક્કો ળધારણમાં માન્ય કર-વામાં આવશે; લઘુમતિની ભાષા અને સંસ્કૃતિને સમાન ગણવામાં આવશે તથા તેને રક્ષણ આપવામાં આવશે. કામ, જાતિ અને ધર્મના ભેદભાવના ધારણે થતા અન્યાયા તેમજ અપાતી સગવડાને કાયદાથી રદ કરવામાં આવશે અને એના ભંગ કરનારને સજા કરવામાં આવશે.
- (પ) રાષ્ટ્રીય ઘટકાને, અલગ થવાના અધિકાર સહિત આત્મનિર્ણયનો હક્ક રહેશે. હિંદી સંઘ મરજીયાત એકતાના ધારણે ઉભું થયેલું રાજ્ય હશે અને ભાષાભાષી પ્રાંતાને સ્વાયત્ત સત્તા આપવામાં આવશે.
- (૬) દેશી રાજ્યામાં રજવાડાંશાહી અને સામ તી રાજબ્યવસ્થાના નાશ કરવામાં આવશે અને સંપૂર્ણ લાકશાહીની સ્થાપના થશે.
- (૭) આદીવાસીઓ અને અન્ય પછાત લોકાને આર્થિક, સાંસ્કૃતિક ને રાજકીય દમનમાંથી મુક્તિ મળશે. તેમને સંપૂર્ણું લોકશાહી હક્કો અને એના વિકાસ માટે ઝડપી તથા પૂરતી રાજ્યની મદદ મળશે કે જેથી, આગળ વધેલાં રાષ્ટ્રીય ઘટકાની બરાબરીમાં આવવા તે ઝડપથી પોતાના વિકાસ કરી શકે. માટા પ્રમાણમાં આદીવાસી વસતી ધરાવતા અને એક સળંગ પ્રદેશવાળા વિસ્તારોના લોકાને પ્રાદેશક સ્વાયત્તતા આપવામાં આવશે. તેઓ પ્રાંતાની અંદર રહીને પોતાના સ્વાયત્ત ઘટકની રચના કરી શકશે અને એ પ્રદેશના સામાન્ય કારાબારમાં તથા ખાસ કરીને, પ્રાદેશક મહત્વની આર્થિક તેમજ સાંસ્કૃતિક બાબતામાં એ પ્રદેશાની અંદર તેમને પૂરેપૂરી સત્તા રહેશે. આવા વિસ્તારો કે પ્રાંતાના લોકાને, જનતાના લોક-શાહી નિર્ણય અનુસાર હિંદી રાજ્યમાંથી અલગ પડવાના અધિકાર રહેશે.
- (૮) શ્રમજીવી જનતાનાં હિતોની દષ્ટિએ, હિંદી સંઘ અને પાકિસ્તાન વચ્ચે પરસ્પર આર્થિક મદદ માટે સહકાર કરવામાં આવશે. શાહીવાદી દરમ્યાન-ગીરી અને પરદેશી આક્રમણુ સામે લશ્કરી અને રાજકીય દાસ્તી સ્થાપવામાં આવશે. અને બ્રિટિશ-અમરિકી જૂથ સામે લાકશાહી રાષ્ટ્રાના સહકારમાં સાચી લાકશાહી પરદેશ નીતિ અપનાવવામાં આવશે.

વડપર બેઠા. જ્યાવિવિદા જ્યાતિ:શાસને આધારે રચેલા અનેક યંત્રો માંલ સ્વેશ્વણી ઘણી સફ્સદૃષ્ટિથી એક રહ્યા. કેટલાક પંડિતા ગ્રહણ એ શું છે, શાથી થાય છે ને તેના સ્પર્શથી તે મુક્ત થવા સુધીના કાળ એટલા બધા પુષ્યપ્રદ શા માટે ગણ્યા હશે, ઇત્યાદિ વિષયની સપ્રમાણ વાતો કરી રહ્યા હતા. એટલામાં સ્વંગ્રહણ થયું. યંત્રાદ્વારા એક જ્યાતિષીઓએ શ્રહસ્પર્શ થયા એવું જ્યાન્યું. પ્રભુનાં પવિત્ર નામની માટી જયગર્જના સાથે લાકા પાતપાતાનાં ઇબ્ટ કર્મો કરવા તત્પર થઇ ગયાં. સર્વ જના તીર્થમાં ઉતસ્થાં. વિધિયુક્ત સ્નાન થવા માંડ્યું. કેટલાકા જળમાં જપ કરવા લાગ્યા. કેટલાક બહાર નીકળી વસ્ર બદલીને એકાય મનથી ઇધરસ્મરણ કરવા સારુ આસનાપર એસી ગયા.

આ વેળાએ એ મહાતી શંપર અતિ ગમ્લીર અને શાંતિસ્પ ઇશ્વરલીલા વિસ્તરી રહી હતી. બ્રહ્યા મુક્ત થતાં જ સર્વ જનાએ પુનઃ મુક્તિસ્નાન કર્યું, અને બ્રહ્યા વેળા સંકલ્પી રાખેલાં હિરણ્ય, વસ્ત્ર, અન્ન, ધેનુ આદિકનાં સત્પાત્ર બ્રાહ્મણાને વિધિવત્ દાન આપવા માંક્યાં. આ વેળાએ, માર્ગમાં આવતા જે યાત્રાળુ બ્રાહ્મણા, જે મહાદાને ધરીના સંબંધમાં વાતા કરતા હતા, તે મહાપુરુષે પજ્ય પાતાના સંકલ્પી રાખેલા સુવર્ણરાશિ વિપ્રાને વહુંચવા માંક્યો.

કુખેર લંડારી જેવા એ પુરુષે, તે ક્ષેત્રપર માટા ખર્ચ કરી એક ઘણા સુશાબિત મંડપ બાંધ્યા હતા. તેમાં ધ્રાહ્મણાને બાલાવી આસનપર ખેસાડી વિધિવત પૂજન કરીને તે દાન આપતા હતા. એક બાજી દાનમંડપ હતા, બીજી મેર ઘણી વિશાળ ભૂમિમાં સર્વ જ્ઞાવિના ધ્રાહ્મણા-દિક ભિક્ષુકાને માટે રસાડાં બાંધી. તેમાં અખૂટ પકવાન્ન સામગ્રોએ તૈયાર કરાવવા માંડી. આખી તીર્ધભૂમિમાં નિમંત્રણ કરાવ્યું હતું કે, સર્વ યાત્રાવાસી જેનાએ કૃપા કરી અવશ્ય આ પ્રભુભક્તને ઉતારે ધાજન કરવા પધારવું. એક તરફ મંડપમાંથી ધ્રાહ્મણા, ઉપાડી શકે તેટલું સુવર્ણ લઇ દાતા યજમાનને શુભ આશીર્વાદ દેતા અને તેના નામના જય જયકાર કરતા નીકળતા હતા; બીજી તરફન્મી સ્નાનશુદ્ધ ખનીને ભાજનાર્થે રસાડા ભણી સેંકડા લોકા જતાં હતાં.

યાત્રાળુઓની ભીડ ખીજે દિવસે એાઇી થવા માંડી. ઘણે દ્વરના યાત્રાળુઓ, પુનઃ પુનઃ આ પુષ્ટ્યક્ષેત્રમાં કયાંથી આવી શકાશે એમ ધારી, કેંદ્રલાક દિવસ રહેવાના ઠરાવ કરી, મુકામ નાંખીને પડ્યાં હતાં. એમાંના ઘણા ભાગ ખહુ ખહુ દ્વરનાં આશ્વમા, તીર્થો, ગુહાએ વગેરમાં

- (૯) કાઈ પણ જાતના વળતર વિના જમીનદારીની નામુદી અને ' નારને જમીન. જમીનદારી પહિતની નામુદીનો અર્થ એ કે બેઠાખાઉ જમે દારાની ખાસ જમીન જપ્ત કરવી અને ગણાતિયા તથા ભાગે ખેડનારાઓને જય આપવી. ગામડાંની જનતા પરનું દેવું ખતમ કરવું અને શાહુકારી વ્યાજખોર અંત આણ્વા. ખેત-મજુરાને જીવવા પરતી રાજી આપવી.
- (૧૦) એ કા, ઉદ્યોગા, વાહનવ્યવહારનાં સાધના, ચાના બગીચારે ખાણા, વગેરેની અંદરની પરદેશી મૂડીને રાજ્યે જપ્ત કરવી અને આ ઉદ્યોગે સાપ્ટની માલિકીના બનાવવાં.
- (૧૧) માટ માટા ઉદ્યાંગા, માટી ખેં કા અને ઇન્સ્યુરન્સ કંપનીએ રાષ્ટ્રીયકરણ કરતું; કામદારાના તેના પર કાયુ સ્થાપેલા; કામદારાને જીવના પૂર રાજી, આઠ કલાકના દિવસ વગેરેની ખાત્રી આપવી.
- (૧૨) હિંદની સાધન સામગ્રીના વિકાસ માટે સ્પાર્થિક યોજના ઘડપી અને અગત્યના તમામ આર્થિક ક્ષેત્રામાંથી માટા ખૂડીદારાને દૂર કરવા. જે ઉદ્યોગો ખાનગી માલિકાના હોય તેના નફાઓ પર આંક્શ.
  - (૧૩) તમામ દર્મનકારી કાયદાએ રદ કેરૈવા.
- (૧૪) રાજ્યના નાેકરશાહી વહીયડી તંત્રને દૂર કરવું ને એની જગ્યાએ ક્રોકાએ સ્ટ્રેટલા અમલદારા ધરાવતા લાેકશાહી વહીવડી તંત્રની સ્થાપના કરવી; જે વહીવડી તંત્રને લાેક–સમિતિએ માર્ગ દર્શન કરશે.
  - (૧૫) જનતાનું સાસું લાકશાહી સૈન્ય ઉભું કરતું.
  - (૧૬) મકત શિક્ષણ અને પ્રાથમિક ક્રજિયાત શિક્ષણના હક્ક આપવા.
  - (૧૭) સ્ત્રીઓને સમાન લેહિશાહી અધિકાર આપવા.



વસનારા ઋષ્યાદિક મહાત્માઓના હતા. તેઓનું કર્તવ્ય, કેવળ ઇશ્વર-સ્મરણ, તત્ત્વવિચાર, આત્મશોધન અને ભગવદૃગુણવર્ણનશ્રવણાદિક જ હતં. તેઓમાંનું કાેઇ ભાજન કરવાની કે દાન લેવાની દાેડધામમાં

દૃષ્ટિએ પડતું નહાતું.

સર્વ ખ્રાહ્મણાં દિક ભિક્ષુકાને ભાજનદાના દિકથી સંતુષ્ટ કરી રહેલા તે દાનદક્ષ, ક્ષેત્રમાં ઠામેઠામ ને મુકામે મુકામે કરી કરીને, કાઇ સંત—અભ્યાગત-અન્નાર્થી -દ્રવ્યાર્થી -યાત્રાળુની શોષ કરવા લાગ્યા, કે કાઇ રહી ગયું તો નથી. એની પાસે અખ્ય દ્રવ્ય હતું. તેના આવા સદુપયાગ કરવાની તેની કામના હતી. એ કામના સંપૂર્ણ કરી માટી નામના થાય એવી પણ તેની કામના હતી. તે માનતા હતા કે, આ કાર્યથી પરાપકાર પે અપાર પુષ્ય થાય છે અને તીર્થમાં ધર્માર્થે એકઠા થયેલા આવા અસંખ્ય જનસમૂહમાંથી, ધર્મરાજના રાજસૂયયત્રમાં જેમ શકઃ દેવજી આવી ચડ્યા હતા, તેમ કાઇ એકાદ ભગવત્પિય મહાત્મા આવી ચડે, તો તેનાં દર્શનના અલભ્ય લાભ પણ મળે ને માટા વભવ આપી દે. તેના આ બીજો મનારથ હજી સુધી ક્લીલત થયા નહાતા.

## મહાત્માનાં દર્શન

ક્ષેત્રમાં કરતાં કરતાં એક સ્થળે એક અશ્વત્થ વૃક્ષનાં મૂળ આગળ બેઠેલા એક વૃદ્ધ જટાધારી મનુષ્ય તેની દૃષ્ટિએ પડ્યા. તેની આકૃતિ વૃદ્ધ છતાં અતિ કાંતિમાન, ભવ્ય અને તેજસ્વી હતી; પ્રભાવશ્રી ઝળહળી રહી હતી. તે અફિતીય, પરમ તત્ત્વરુપ, ક્રિયારહિત, શાંત, નિદ્વેષી, નિરંજન જણાતા હતા; તે બંધ-માક્ષરહિત જ હતા; જેમ નટ, વેશ ધારણ કર્યો હાય ત્યારે જાદા જણાય છે ને તેના ત્યાગ પછી ભૂદા જણાય છે, છતાં તે પુરુષ જ છે, તેમ આ મહાત્મા સિદ્ધ પુરુષ, कही साक्षात अझवेत्ता क है।य तेवा छतां, नृतन वेश धारण अरीने નટની પેંઠે કેઇ કાર્ય કરવાને પધાર્યા હાય તેમ, ત્યાં આવીને બેઠેલા જણાતા હતા; તેમનું મુખ, કામનારહિત જણાતું હતું; તે શુભ કે અશુભ, સુખ કે દુઃખ, પ્રિય કે અપ્રિય, એ સર્વથી રહિત હતા; અસંગ હता; आनंहभूति હता; अविनाशी केवा હता-अविनाशी क હता; ઉપાધિરહિત હેતા; તે સ્વય એકલા જ હતા-તેની પાસે એક કમંડલ અને વ્યાઘાંબરવિના બીજું કશુંય નહેતું; આખે શરીરે તેણે વિભ્રતિau વસ્ત્ર ધારણ કર્યા હતાં; લજ્જાસંરક્ષણાર્થ વલ્કલની કોપીન પ**હેરેલી** હતી; દુષ્ટિ પાતાની નાસિકાની અણીપર જેડી, કેવળ શાંતપણે સ્વસ્તિ-

કાસનવડે, બંને હાથ ઘુંટઅપર મૂકીને એડેલા હતા; મુખ બીડેલું હતું; પણ અંદરથી કંઠ પૂર ઝડપમાં હાલી રહેલાે હતા-તેમાં કાેઇ પ્રકારનાે નિશ્ચિત ધ્વનિ થતાે હતાે.

એને જોઇ અતિ પૂજ્ય ભાવથી તે દાનદક્ષ કેટલીકવાર સુધી હાથ જેડીને ઊભા રહ્યો. પરંતુ તે જટાધારી વૃદ્ધ મહાપુરુષે ઊચું જેયું નહિ• પછી છેક આગળ જઇ નીચા નમીને તેણે કહ્યું; ''હે અવધૃત! હે યાગિન! હે મહાપુરુષ! હું આપને પ્રણામ કરું છું: ક્ષણભર પ્રાર્થના કરવા ઇવ્છું છું."

દાનદક્ષનાં તે વચન સાંભળીને તે મહાપુરુષે બહુ શાંતપણે ઊંચું ત્રેયું; પછી ગંભીર વાણીથી આશીવીદ દઇને કશું; "પ્રાર્થના ફોના પ્રતિ કરી શકાય? પ્રાર્થના સાંભળીને પ્રાર્થેલું કરવાને જે સમર્થ છે, તેને જ પ્રાર્થના કરવી યાગ્ય છે. આ જવ તો તેના અપાર વિસ્તારવાળા સામ્રાજ્યમાંના એક રંક છે; માટે તેના યાગ્ય જે કંઇ કહેવાનું હોય તે ભલે કહે!"

આવું વિલક્ષણ અને કેવળ અભિમાનરહિત ઉત્તર સાંભળી, વિશ્મય પામેલા એ દાનદક્ષ, પુન: હાથ જેડીને બાલ્યા; "મહારાજ! મારે પ્રાર્થના કરવાની એટલી જ છે કે, આપ કૃપા કરી, આ સેવકના સ્થાનપર ભાજન કરવા પધારા; અને શરીરસુખાર્થે વસદ્રવ્યાદિક જે કંઇ કામના હાય તે માગી લ્યા; પરમભાગ્ય સમજીને આ સેવક, આપની આગળ નસ્રતાથી આ પ્રાર્થના નિવેદન કરવા તત્પર ઊભા છે."

એનાં ઉત્તરમાં તે દિગંભરે કહ્યું; ''હે ધર્મવીર! તું શું એ લ્યો દિગંભરે કહ્યું; ''હે ધર્મવીર! તું શું એ લ્યો દિગંભરે હાય તેને શી ન્યૂનતા હાય કે જેથી બીજા કાઈની પાસેથી અજનસાદિકની ઇચ્છા રાખે? મહારાજ તા તેને જ જાણ, કે મારા, તારા, રંકથી તે રાય ને કીડીથી તે કુજરાદિ સર્વ પ્રાણીના, સર્વ જગતના, તેમ જ એવાં અસંખ્ય જળત જેમાં સમાયલાં છે એવા આખા વિશ્વતા ઉપર, જેની પ્રઅળ સત્તા વ્યાપી રહેલી છે. હું તો તે મહારાજના અનંત રાજ્યમાંના એક નિકૃષ્ટ રંક છું. રંકની સ્થિતિ પણ રંક જ! રંક જન ઘણી માઢી ઉપાધિને કેમ ઉપાડી શકે?"

આવું ગૂઢ ઉત્તર સાંભળીને બહુ વિચારમાં પડી ગયેલાે તે દાન-શૂર પુનઃ બાહ્યાે; "હે મહાત્મન! હું મૂર્ખ પામર પ્રાણી, આપનાં આ ગૃઢ ભાષણને કયાંથી સમજ શકું? પણ એટલું તાે મેં અવશ્ય ભાણી લીધું છે કે, આપ કાઇ શરણાગતનું કલ્યાણ કરતાર મહાપુરુષં છા; અને તેથી આપનાં આવાં અલભ્ય દર્શન પાસી, હું મહાભાગ્યવાન ધું. હે મહાત્મન્! આ પાવનતીર્થને વિષે મારી પાસેથી અન્નપાનાદિકના પણ સ્વીકાર કરીને આપ મને વધારે ભાગ્યશાળી કરા !"

એના ઉત્તરમાં દિગંખર વળી એહિયા; "જળાશયમાં જઇને વૃથા જળ રેડવા કરતાં વૃક્ષના મૂળમાં રેડ! ગંગામાં ગંગાજળ રેક્યા કરતાં, વિષથી ભરપૂર દેહને, તે જળનું સિંચન કરી, પાવન ને અમર કર! તૃષિતને જળ પાવું એ જળના સદુપયાગ છે. બાજનથી તૃપ્ત થયેલાને જમવાના આગ્રહ કરવા કરતાં એક ગ્રાસ પહ્યુ કાઇ ક્ષુધિતને જમાડવામાં આવે તા તે ભાજનના સદુપયાગ! જમેલાને જમાડવાના તું શા માટે આગ્રહ કરે છે ?"

દાનદક્ષ બાલ્યા; "હે મહાપુરુષ! આપ કયારે અને કયાં જમ્યા છા ? હમણાં જો ભાજનની ઇચ્છા ન હાેય તાે, આપને જ્યારે ક્ષુધા બાધ કરે ત્યારે ભાજન સારુ પધારા! આજ્ઞા કરાે ત્યારે ભાજન-સામગ્રી હું અહીં લઇ આવું."

દિગંભરે ઉત્તર દીધું; "ભાઇ! શું કહું? પૂર્વે ઘણાક કાળ હું જમી જમીને થાકયા, પણ અનિવાર્ય ક્ષુધા દિન પ્રતિ દિન વધારે જ પ્રમળ થતી ગઈ. અંતે તે મહારાજે મને રંકને પરમ કૃપા કરીને પાતાના એક પ્રિય સેવકદ્વારા અમૃતભાજન જમાડ્યું, અને મારી ક્ષુધા તત્ક્ષણે સદાને માટે શાંત થઈ ગઇ છે! હવે મને ભાજનની જરાએ અપેક્ષા નથી."

આવું ચમત્કૃતિ ભરેલું ભાષણ સાંભળી, ચકિત થયેલા તે દાનદક્ષ, પાતાના મનમાં વિઝાર કરવા લાગ્યા કે, 'અવશ્ય આ કાઇ ખરા મગવિત્પય મહાત્માં છે–રે પરમ યાગી અને સદ્ગુરુપદવીને યાગ્ય પુરુષ છે. આવા પુરુષ જેને ત્યાં એક ગ્રાસ પણ અન્ન જમે, તેને સહ-આવધિ પ્રદ્મભાજનનું કૃળ પ્રમુસ થાય; પણ ભાગ્ય કયાંથી કે એ મારું નિમત્રણ સ્વીકારે!' આવા વિચારથી તેણે પુનઃ આગ્રહપૂર્વક પ્રાર્થના કરવા માંડી; ત્યારે તે દિગંબરે તેને કહ્યું; "ભાઇ! તારી એવી પ્રભલ જ ઈચ્છા હાય તા મને જમાડવા કરતાં, જેની ક્ષુધા અતિશય વૃદ્ધિ પામીને મહાત્રાસ ઉપનાવે એવી છે, એવી પક્ષી ભિક્ષુકીને જમાડ. એ બિચારી સાજનની ઇચ્છાથી જ સંત્ર ભટકયા કરે છે."

## ભાશા ભિશુકીનું આખ્યાન

તે મહાત્માના કહેવા પ્રમાણ સામેના માર્ગપર દૃષ્ટિ કરતાં તે તરફથી એક સ્ત્રી આવતી દાનદસની દૃષ્ટિએ પડી. દ્વરથી તે કે દામળ, માહક અને સુંદર શરીરવાળી હતી, પણ તે ઓ નજીકમાં આવી ત્યારે મહુ દયામણી અવસ્થામાં આવી પડેલી હાય તેવી જણાઈ. તીત્ર ક્ષુધાને લીધે તેનું શરીર ઘણું જ કૃશ થઈ ગયું હતું, આંખા ઊડી જતી રહી હતી, પેટ વાંસા સાથે ચાંટી એલું હતું, ડાચાં મળી ગયાં હતાં, મુખેશી જેમ તેમ કરતાં બાલી શકતી હતી,—તે પણ માત્ર 'હું-લ-ખી-છું-રે-બહુ-લ-ખી છું, કૃપા કરી કાઇ ખવરાવા,' એટલું જ બાલી શકતી હતી મહાત્માની આજ્ઞા થઇ હતી, અને એ ઓની પણ સ્થિતિ ખરેખરી તેવી જ દયાજનક હતી, તેથી તે દાનશર તતકાળ મહાત્માને વન્દન કરીને ઊભો થયા, અને તે ભિખારણ પ્રતિ દૃષ્ટિ કરીને બાલ્યા; ''બાઇ! તું મારી સાથે ચાલ, મારે ઉતારે હું તને યથેચ્છ ભાજન કરાવીશ.''

તે સાંભળી તે મહાત્માએ કહ્યું; "એ ધર્મકર્મવીર! જયારે તારી ઇશ્છા એને જમાડવાની જ છે, ત્યારે પછી તેની સ્થિતિ તો તું એઇ રહ્યો છે, કે ક્ષુધાતુરતાથી તેનામાં ચાલવાની પણ શક્તિ રહી નથી, તો પછી તારે ઉતારે તે કેમ આવી શકે? તું પાતે જ જઇને સાજન અહીં લઇ આવ."

એ સાંભળી 'તથાસ્તુ' કહીને તે સ્ત્રીને ત્યાં જ બેસવાનું જણાવી દાનદક્ષ, વત્કાળ પાતાના મુકામ તરફ ચાલ્યા અને પાતાના રસાહામાં અપાર અન્ન રંધાઇ રહ્યાં હતાં, તેમાંથી સર્વ પ્રકારની પકવાન્નાદિક સામગ્રા, બે સેવકા પાસે ઉપહાવી, થાહીક વારમાં ત્યાં લઈ આવ્યા અને તેણુ તે વત્કાળ તે ક્ષુધિત સ્ત્રીની આગળ મૂકી દીધી.

તે સામગ્રી નેઇને તે અી બાલી; 'ભાઇ! હું તા જમીશ નહિ.' દાનશૂરે પૂછયું; "શા માટે શું એમાં કાઇ જાતની આભડછેટ થઇ છે શે એવી કશી શંકાનું કારણ નથી; કેમકે હું જાતે જઇને શુદ્ધપણે તે ઉપડાવી લાવ્યા છું–લાવનારા આ બંને, સ્નાન કરી શુદ્ધ થયેલા પ્રાહ્મણા છે."

તે બિખારણ બાલી; 'એવું કંઇ કારણ નથી; પણ હું તા ઘણી ભૂખાળવી બિખારણ છું, માટે આટલી સામગ્રીથી મારી તૃપ્તિ થશે નહિ. મારે તા પુષ્કળ આહાર બોઇશે. મને પેટપૂર જમાડવાની બે તારી ઇચ્છા દ્વાય તા જ હું જમું. સાંભળ; મારી ક્ષુધા અતિ પ્રબળ છે. તેને અત્યાર સુધી મેં જેમ તેમ કરીને દબાવી રાખી છે, પણ જ્યારે હું આહાર કરવા માંડીશ, ત્યારે તે શાંત થવાને બદલે બહુ જ પ્રજ્જવિલત થાય છે.'

દાનશૂર બાેલ્યા, 'કંઇ ચિન્તા નહિં. તું નિશ્ચિન્તપણે જમવા એસ; તારે જોઇયે તેટલી ભાેજનસામગ્રી હું અહીં તારી આગળ જ એંદ્રા એંદ્રા આ બ્રાહ્મણા પાસે મંગાવી આપીશ.'

તે ભિખારણે કહ્યું; 'હે અન્નદાતા! હમણાં જ એ બ્રાહ્મણોને બીજું અન્ન લેવા માેકલ, કે જેથી હું જમી ન રહું, તે પહેલાં તેઓ લઇને આવી પહેાંચે. મારી આગળ પીરસેલું જમી રહું, તેટલામાં જે બીજું અન્ન આવી પહેાંચેશ નહિ, તાે મારાથી ધીરજ ધરી શકાશ નહિ. જાતજોતામાં મારી સ્થિતિ લુધાપીડાને લીધે અત્યંત દુ:ખદાયી થઇ પડશે. માટે સાંભળ, મને જમાડતાં વિલંખ થશે તાે, મારામાં જે માટામાં માેટા દુંગુણ છે, તે આટલા જ છે કે, મને જમાડનારને જ હું ખાઇ જાઉં છું. આ શરતના સ્વીકાર હાય તાે જ હું જમીશ.'

તે ભિખારણનાં એવાં વચન સાંભળી દાનદક્ષ ખંહુ આશ્ચર્ય પામ્યા. ચાર મનુષ્ય તૃપ્ત થાય, એટલું અન્ન તો તે શ્રી આગળ મૂકેલું હતું; છતાં હજી તે ખીજું પૂર્વથી મંગાવી રાખવાનું કહે છે, ને તે પણુ ખાઇ જવાની ઇચ્છા રાખે છેઃ જાણે મારી પાસે અન્નના તોટા હાય તેમ, મને ખાઈ જવા કહે છે; એ કેલું કાતક! પણુ 'ભૂખ્યા જાણે હું ધરાઇશ નહિ, ને ધરાયા જાણે હું ખાઇશ નહિ.' એ કહેતી પ્રમાણે, એ અતિશય ભૂખી હાવાથી જ આમ બાલે છે! ખાઇ ખાઇને એ કેટલુંક ખાશે? આવું ધારીને તે દાનવીર હસવા લાગ્યા, તાપણ તે સ્ત્રીના મનના સમાધાનાર્થે તેણે તે હાલાણોને બીજું અન્ન લેવાને માકલ્યા અને અહીં તેને જમવા બેસાડી.

ભિખારણે તત્લણે ભાજનપાત્ર પાતાની પાસે ખેંચી લીધું અને માટા માટા ગ્રાસથી પેટમાં એવું એારવા માંડયું કે, પેલા બ્રાહ્મણા તો હતા રસાડાં સુધી પહોંચ્યા નથી, તેટલામાં તા પાત્રમાંનું સઘળું અત્ર તે સ્વાહા કરી ગઈ અને પછી દાનદક્ષની સામે અત્યાતુરતાથી જેવા લાગી! તે બાલી, 'અલ્યા એા મૂઢ! હું તને નહાતી કહેતી કે, મારે આટલે એન્ને ગાલશે નહિ; લાવ, લાવ, અરેરે! મારી લુધા મને બહુ પીડે છે; હવે મારાથી રહેવાનું નથી. ખવાડ, જમાડ, તૃપ્ત કર! જ્યાં સુધી હું ભૂખી હતી, ત્યાંસુધી કંઇક ઠીક હતું; પણ હવે તા મારા પેટમાં દાહ થવા લાગ્યા છે. હવે જો અન્ન આવતાં વિલંખ થશે તા તે

મારાથી સહન થઇ શકશે નહિ.' પણ એટલામાં દાનદક્ષના સેવકા અન્ન લઇને આવ્યા. લાવેલું ભાજન ભાણામાં પીરસાવતાં તેણે પુનઃ તેઓને આજ્ઞા કરી કે; 'રે જાઓ! દાેડા! ઉતાવળા જાઓ! આ કરતાં પણ વધારે અન્ન લઇને સત્વર પાછા આવાે.' વળી સેવકા અન્ન લઇને સત્વર પાછા વત્યા નહાેતા, એટલામાં તાે અહીં સઘળું સ્વાહા થઈ ગયું!! આ જોઈને અત્યાશ્વર્ય પામેલા દાનદક્ષે સેવકાને આજ્ઞા કરી કે, "સેવકા! બીજાં પચાસ મનુષ્યાની પાસે, તેમનાથી ઉપડાય, તેટલું અન્ન ઉપડાવીને જલદી અહીં લાવા!"

સેવકેાએ **ઘણીની આજ્ઞાનુસાર ક્ષણવારમાં પકવાન્નના ઢગલા કરી** દીધા; અને દાનદક્ષે તે સ્ત્રીને કહ્યું; ''ક્રેમ બાઇ! હવે તા તૃપ્ત થઈશ કે નહિ?"

તે બાલી; "અરે ભાઈ! તૃપ્ત થવાનું શું પૂછે છે? વિલંબ ન કરતાં આ સેવકાને પાછા માકલ ને વગર અટકે બીજું અન્ન મંગાવ; કેમકે ભાજન કરવાથી મારી ભૂખ ઉઘડી છે; હવે તે મારા સ્વાધીનમાં રહેવી બહુ જ હુ કર છે!" એટલું કહીને તે પાછી પેટમાં હામવા મંડી પડી; અને જોતજોતામાં લાવેલું સર્વાન્ન સ્વાહા કરી ગા! એ જોઇ દાનદક્ષ આશ્ચર્યથી ચમકી ઉદયો.

તે ચિન્તા કરવા લાગ્યા કે, 'હવે તે આની ભૂખ કેમ ઓલવાશે અને શું થશે ?' પણ એટલામાં ઘણાક સેવકા અન્નના ટાપલે ટાપલા જાચકીને આવ્યા, અને ઉપરાઉપરી પેલી ભિખારણને પીરસવા લાગ્યા. ભિસુકી પણ બીજી બાજીથી સપાટાબંધ પેટમાં એારવા લાગી. એક મેરથી ઘાકબંધ અન્ન આવે છે, બીજી મેરથી દાનદક્ષની આન્નાથી નવું અને જથાબંધ રંધાતું જાય છે, અને રધાતાં વાર લાગે છે, પણ તેને સ્વાહા કરતાં વિલંખ થતા નથી!

શેડાક સમયમાં રસાડામાંનું રાંધેલું અને સંધવા માટે તૈયાર રાખેલું સવં અન્ન સમાપ્ત થઈ ગયું; અને સેવકાએ આવી દાનદક્ષને દીનતાથી કહ્યું કે, "મહારાજ! આપ તો 'અન્ન લાવો, અન્ન લાવો' એવી આત્રા જ કરવા જાઓ છો, પરંતુ હવે અન્ન છે કયાં કે લાવીએ? સંધનારાઓ પણ થાકયા, લાવનારાઓ થાકયા, ને અન્ન પણ ખૂટી ગયું! ભંડારમાં જે સીધાં તૈયાર કરી રાખેલાં હતાં, તે પણ સલળાં રંધાઇને અહીં આવી ગયાં છે; કાેઠારમાં કે રસાેડામાં અન્નના દાણા સરખાે પણ નથી. રહ્યા સહ્યા કાેઈ બિચારા ગરીબ બિક્ષુકા અનાથં આવે છે, તેઓ પણ તદ્દન નિઃધાસ નાંખીને વિમુખ નાય છે. હે મહારાજ! જીંમાં તાે ખરા, આ રાક્ષસી તાે હનાું 'લાવા લાવાે'જ

કરવા કરે <mark>છે. એ કૂલા અને</mark>ક ગરીબાને રડાવે **છે!** એ ભિખારડી કેાણુ છે ને ક્યાં<mark>થી આ</mark>વી છે?''

સેવકનું એ બાલવું સાંભળી દાનદર્ફા કહ્યું; ખ્લાઇઓ! અમે તેમ યાય, પણ જેને નિમંત્રણ દઇને જમવા બેસાક્ષું તેને ભુખ્યું દેમ રખાય? તમારામાંથી ચાહાક શહેરમાં લાઓ અને જે ખર્ચ થાય, તે આપીને મળે તેટલું સીધું લાપી, સ્સાહામાં રાંધવું શરુ કરા. બીલ લિક્ષુકાને પણ વિમુખ જવા દેશા નહિં, તેમ અહીં આ લિક્ષુકીને પણ નિમુખ જવા દેશા નહિં, તેમ અહીં આ લિક્ષુકીને પણ નિમુખ તેટલું માકલાવ્યા કરા."

આજ્ઞા થતાં જ, સેંક્ડા સેવકા દાડ્યા. આખા શહેરમાં અને આસપાસનાં ગામામાં, ઘરેઘર ને હાટેહાટ કરી વળ્યા; અને જયાંથી જેટલું મળ્યું તેટલું સીધું, અમણા ત્રમણા દામ આપીને લઈ આવ્યા. રસાંદું ચાલતું થયું. આટા, ઘી, ખાંડ, ગાળ, સાકર અને બીજાં સર્વ પ્રકારનાં શાક પાકાદિકનાં સાહિત્યના બાજીપર માટા ડુંગરા કરી દીધા. પછી સેવકા માટા છાપલા ભરી ભરીને પેલી ભિક્ષુકી આગળ જળના રેલા માફક, તે અન્ન પીરસવા લાગ્યા. આખા દેશને જમવાને નિમંત્રણ કરયું હાય, તા પણ જેટલું ન જોઇએ, તેટલું અન્ન ખાઇ જવા છતાં હજી પણ તે ભિખારણ 'લાવા લાવા' જ કરવા લાગી. જેટલું પીરસવામાં આવ્યું, તે સર્વ તે સ્વાહા જ કરી ગઇ! એ કેટલું અધું આશ્ચર્ય છે કે, હજી તેનું પેટ જરા પણ ભરેલું જણાતું નહાતું.

આવી અદ્ભુતતા જાણી તેને જેવાને ઘણાંક મનુષ્યાની ત્યાં મેદની લેગી થઈ, પણ તે ભિખારશુના અતિ આહાર જેઇ, દાનદક્ષ માટી ચિન્તામાં પડ્યો કે, 'હવે કેમ થશે! આસપાસનાં ગામડાંઓમાંનું પણ સઘળું અન્ન કાંઠારમાં આવી ગયું છે ને તેમાંથી પણ અડધું તાં તે ખાઈ ગઇ છે, તા બાકીનું ખાતાં શી વાર ? અરે! આ કૃત્યારુપ કેાશુ છે? હું તો જાણતા હતા કે, એ કાઇ ગરીખ ભિક્ષુકી હશે, તે ખાઇ ખાઇને કેટલુંક ખાશે? પણ એણે તો આહા આંક વાળ્યા! નિશ્ચય, આ કાંઇ સાધારણ ભિખારણ નથી, પણ કાંઇ અદ્ભુત કારણરૂપ કૃત્યા જણાય છે; કેમકે આ અપાર અન્ન ખાધું, તો પણ એનું પેટ જરાએ ઊંચું આવ્યું નથી. હજુ તો એ જેવી ને તેવી જ દકાળવી જણાય છે ને મોવડીપેર બે હાથે પેટમાં એારે છે અને આગળ કરતાં પણ વધારે ભૂખી દેખાય છે! હર! હર! કાણ જાણે હવે શું થશે? લજ્જા કંમ રહેશે?' આવા વિચારમાં દિલ્મૂહ થઇ ગયેલા દાનશ્વરે, અધીર થઇ જઇને તેને પૂછ્યું; "આઈ! આવી પ્રચંડ ક્રિધાવાળી તું

કેાણ છે ? શું તું ક્ષુધા દેવી જઠરાગ્નિની દેવતા છે કે સર્વના નાશ કરનારી મૃત્યુની દેવતા છે?"

ભિખારષ્યું કુદુમ્બ

દાનશૂર એ પ્રમાણે પ્રશ્ન કરે છે, એટલામાં તા નાનાં માટાં પાંચ આળકા, જે માર્ગેથી ભિખારણ આવી હતી, તે માર્ગેથી જ દાેડી આવ્યાં અને ''મા! મા! તું નિર્દય અમને બાળકાને ભુખ્યાં મૂકીને એકલી અહીં આવીને ખાવા બેસી ગઇ કે ?'' એમ કહેતાં તેની પાસે આવી તેનાં ભેગાં બેસીને તેએા પણ ચડપાેચડપ ખાવા મંડી પડ્યાં. હવે તાે પૂછલું **જ** શું ? (ભખારણ એકલીએ આટલાે માટા ઘાણ વાળ્યાે હતાે તાે તેના સરખાં હવે બીજાં પાંચ ભેગાં થયાં તેમના આહારમાં કમીના શી હાય!?

છેાકરાંએાનાં શરીર પર હાથ ફેરવી, રાજી થઇને તે ભિખારસ્ બાેલી; "હે ભાજનદાતા! હવે અન્ન માટે વિલંભ ન થાય તેની તજ-વીજ કર, અને ઝટ પીરસાવ, એટલે હું કેાણુ છું તે તને કહું."

આગળ કરતાં ચાગણું અન્ન લાવી લાવીને સેવકા પીરસતા હતા, પણ ભાણામાં જાણે પીરસાયું જ ન હાય, તેમ જોતજોતામાં સઘળું સફા ચટ થઇ જતું હતું. ખૂબ ખાધા પછી, લિખારણ કિચિત્ અવકાશ લઇને માલી; ''હે ભાજનદાતા ! હું ક્રાેઇ પણ ઠેકાણેથી તૃપ્તિ નહિ પામેલી એવી ખહુ લુખાળવી અને ભૂખ પૂરી કરવા માટે દેશેદેશ, ગામે ગામ, મનુષ્યે મતુષ્ય અને લાકે લાેકમાં ભટકનારી ભિદ્ધુકી છું. મારું નામ આશા ભિક્ષુકી છે.\* હું વારંવાર માટમાટા દેવા, દત્તુનો, મુનિઓ, તપસ્વીઓ, મહારાજાઓ, રાજાઓ, કંગાલ તથા ધનાદ્યોની આગળ ભટકયા કરું છું, પણ મારી સુધા કેાઇ તૃપ્ત કરી શકતું નથી. હું ઘણાક કાળથી જેવી તે તેવી જ ભુખાળવી-દકાળવી-મોવડી રહેલી છું; મને તૃપ્ત કરવાને કાેઇ પ્રયત્ન કરે છે, તો તે અંતે થાકી જાય છે; કેમકે હું જેમ જેમ ખાતી જાઉ છું, તેમ તેમ મારી ક્રુધા શાંત **થ**વાને અદલે ઊંલટી વિશેષ પ્રદીસ થ**તી** જાય છે. તે દિવસમાં જેટલી વધે છે, તેનાથી વધારે તીવ થઇને પ્રહરમાં વધે છે ને તેનાથી વધારે તીવ્ર થઇ ઘડીમાં વધે છે; ઘડીથી વધારે તીવ્ર થઇ પળમાં વધે છે; પળથી વધારે તીત્ર થઇ વિપળમાં વધે છે ને વિપ-ળમાં વધે છે તેનાથી વિશેષ તીવ્ર થઇ નિમેષમાં વધે છે, એવી મારી ક્ષુધા છે. એમ છતાં પણ જેઓ મને પાેષવાના જ પ્રયત્ન ચાલુ રાખે છે, તેઓ અંતે મારા પાષણમાં નિર્ભળ થઇ પડવાથી, હું દુષ્ટા સ્વયં તેના જ ભક્ષ

<sup>\*</sup> आशाया वे बासास्ते बासाः सन्ति सर्वकोकस्य । आशा येषां बासी तेषां दासायते लोकः ॥

કરી જાઉં છું! અત્યંત વધી પડેલી ક્ષુધાને લીધે, મારાથી તેમ કર્યા વિના રહેવાત નથી. હું ભિક્ષુકી છતાં મારાપર દયા કરીને મારું પાષણ કરવા તત્પર ઘએલા ઘણા જનાને આજ સુધીમાં હું ખાઇ ગઇ છું. એમ કરવાથી મને પાપ લાગતું નથી, કેમકે પ્રભુએ મને તેવી જ સરજી છે. આ પછવાડેથી ખાવેલાં બાળકા મારી જ પ્રિય પ્રજા છે. આ લાભલાલ, આ કામશંકર ને આ માહિસિંહ છે. એ ત્રણ મારા પુત્રા છે. આ તૃષ્ણાગારી ને લાલુપતા ખહેન, એ બે મારી પુત્રોઓ છે. એ વિના બીજી પ્રજા પણ મારે છે, જે અહીં આવી નથી. હવે હું કુટુંબસહ થઇ છું, માટે મારે ઘણું ખાવાનું જોઇશે; તેની તું જેમ બને તેમ તૈયારી કરાવ. જો મારી ક્ષુધા મટશે નહિ તા હું તને જ ખાઇ જઇશ!!" એટલું કહીને તે પાછી શિરાવવા મંડી પડી.

યાડીકવાર પછી સેવકાએ આવી દાનદક્ષને જણાવ્યું કે, "મહારાજ! હવે સર્વ અન્ન પૂરું થઇ જવા આવ્યું છે, અને બીજું આટલામાં મળી શકે તેમ નથી. જેટલું હતું તેટલું છેલવેલ્લું લાવીને તેનાં ભાણામાં પીરસીએ છીએ; અને હવે એક જ ઘાણ બાકી છે, તે રધાઇ રહ્યા પછી લાવીશું; પણ તે લાવીશું, એટલે પછવાડે એક તિલ માત્ર પણ અન્ન રહેશે નહિ."

આ સાંભળીને દાનદક્ષ માટી ચિંતામાં પડ્યો કે, 'હવે કરવું શું ? આ તો મને કાઇ મહાદુસ્તર પીડા આવી વળગી. અન્ન ખુટ્યું છે ને આની ભુખ ભડકી છે! એણે કહ્યું તે જ પ્રમાણ હાય તા પછી નિશ્વો મારું હવે આવી જ બન્યું: એ હવે મને જીવતા મૂકશે નહિ.' આવા ભયંકર વિચારામાં તે લીન થઇ ગયા હતા, એટલામાં સેવકા છેલ્લા ઘાણુ લૂહીલાહીને ત્યાં લઇ આવ્યા અને ભિખારણના ભાણામાં પીરસી કાંધા! હવે દાનદક્ષની ચિન્તાના પાર રહ્યો નહિ. જો કે તેની પાસ દ્રવ્યની ખાટ નહાતી, ઇચ્છામાં આવે તેટલું દ્રવ્ય તે ખર્ચો શકવાને સમર્થ હતા, તેમ તેનું અંતઃકરણુ પણુ તે પ્રમાણે પરમ ઉદાર હતું; પરંતુ એક માટી અડચણુ હતી તે એ જ હતી કે, આસપાસના ગામામાં જર એ અન્ન નહતું–સઘળેથી અન્ન આણ્યું હતું તેથી ખૂટી ગયું હતું. દ્વર દેશથી અન્ન આવે કયારે, રંધાય કયારે અને ભિલુકીને પીરસાય કયારે, કે તેની ક્ષુધા શાંત થાય? અધુરામાં પૂરું રાત દિવસ કામ કરવાને લીધે તેણે નિયત કરેલા સેવકા પણુ તદ્દન થાકી ગયા હતા.

થાડીક પળમાં પીરસેલું અન્ન પણ એાહિયાં કરી જઇને તે બિલુ-કીએ ઊંચું જોયું. મ્હાેંટું બગાસું ખાધું, જે જેઈ દાનદક્ષ ચમકયાે! પછી તે દાનદક્ષને કહેવા લાગી, "હે ભાજનદાતા! કૃપા કરી અન્ન લાવ, આ મારાં છાકરાં ભૂખે ટળવળે છે તે હું પણ હવે વધારે સમય ક્ષુધા સહન કરી શકું તેમ નથી.'

દાનદક્ષ બાેલ્યા; "બાઈ! હવે તા ક્ષમા કર. હજી પણ તારી તીવ્રતર ક્ષુધા જો શાંત થઇ ન હાેય તા થાેડીકવાર બેસ, કે જેથી અજ્ઞાદિક સામગ્રી દ્વર ગ્રામાંત થી મંગાવીને એકડી કરી શકાય અને તારે માટે રંધાવી શકાય. જરા શાંત થા. મારા સેવકાેને માેકલું છું."

એ સાંભળતાં જ મહાવિકરાળ થઇ જઇને તે ભિખારણ બાલી: "હું! અલ્યા હું! શાંતિ કેવી ને અવકાશ શાે? મેં તને પ્રથમ જ નહાેતું કહ્યું કે, 'તું મને તૃપ્ત કરી શકે તેા જ જમાડજે'? અરે ત્રાહિ! ત્રાહિ! ત્વરા કર! ત્વરા કર. હવે મારાથી રહી શકાનું નથી: મારા પેટમાં લાહે લાગી છે ને આ મારાં ભાળકાની પણ એ જ દશા થઇ પડી છે. ત્વરા કર, ત્વરા કર. સત્વર અન્ન પીરસ, નહિ તાે મારા સ્વભાવ મારા વશમાં રહે તેમ નથી! મારી પ્રતિજ્ઞા પ્રમાણે હું તારાજ આહાર કરીશ!"

એમ કહેતાં કહેતાં તો તેનું શરીર અતિશય ઊંચું, ને અંહુ જ વિકરાળ બની ગયું. તેની આકૃતિ ભયંકર ભાસવા માંડી. માથાના કુશ સિહની કેશવાળીની પેઠે ઉભા થઇ ગયા, વિકરાળ દંતૃશળ સરખી દૃઢા અને વીજળી સરખી જીભ, મહાંની બહાર નીકળી આવી અને તે માટા આવેશથી એકાએક ઉભી ઘઇ, મહાં ફાડીને 'ખાઉ ખાઉ' એવા શખદા ઉચ્ચારવા તથા પેટ કુટવા લાગી. એ સાથે તેનાં બાળકા પણું માટા પ્રાંદ શરીરવાળાં બની જઇ, માઢાં ફાડી ફાડીને 'ખાઉ ખાઉ' કરતાં આમ તેમ દાનદક્ષની ચારેમેર દાેડવા લાગ્યાં. અતિ ભય પામેલા અને જિવતની પણુ શંકામાં આવી પહેલાં સર્વ મનુષ્યા તથા દાનદક્ષનાં સેવકાદિકા નાસાનાસ કરવા લાગ્યાં. અતિ ફર અને વિકરાળ બની ગયેલી તે આશા ભિખારણ, માટા આવેશથી, ભયંકર મુખ ફાડીને દાનદક્ષની સામે ધસી ગઇ! એટલે તે બિચારા માટી બૂમ પાડી જવલાઇને નાઠા. અહાં! સજ્જનને શી વિપદ્દ શી દેવગતિ '\*

\*आज्ञीव राक्षमी पुंसामारीव विषवहरी । काज्ञोव जीर्णमदिरा धिगाशा सर्वदोषभूः ॥
अर्थ-आशा मे पुरुषाने राक्षसीसभान, विषनी वेदी सभान तथा छर्ण् भिर्देश सभान छे. सर्व देशियानी सुभिक्षप में आशाने धिकार परे। આશા-તૃષ્ણાના દાસાની એ જ ગતિ છે. પરમાર્થવીર દાનદક્ષની વૈરણ થઇને તે બિખારણ તેના જ આહાર કરવાને, તેની પાછળ પડી.

પાતાનાં બાળકા સહિત પ્રચંડ ભુખાળવી, જેમ જેમ આહાર કરે, તમ તેમ વધારે આહારની ઇચ્છાવાળી ભિખારણ આશા, દાનશ્રની પછવાડે દાેડી. તેનાથી કાેઇ પણ રીતે છૂટવાને અર્થે તે વીર, ક્ષેત્રવાસી લાેકાના સમૂહમાં જઇને ભરાયા. ત્યાં પણ તે જઇ પહાંચી અને તેની સાથે બીજા સર્વને પણ ભક્ષણ કરી જવાના ભય આપવા માંડી.

એ લેોકાએ ભય પામીને खजेदेकं कुलस्याર્થ (એક જણને માટે આખા કુળના નાશ થતા હાય તા તે એકના ત્યાગ કરવા) એ ન્યાયથી, દાનદક્ષના ત્યાગ કર્યો; કેમકે તેઓ સર્વ મળીને પણ તે રાક્ષસીનું નિવારણ કરી શકે તેમ નહેાતું.

તે લુમ પાડીને કહેતી હતી કે; "રે, રે! આ આશાવતા! તું નાસભાગ શાને કરે છે તું જઇ જઇને કેટલેક જઈશ ? સ્વર્ગમાં વા પાતાળમાં જઇને સંતાઇશ, તા પણ હું તને છાંડીશ નહિ! કેમકે સર્વ લાકમાં મારી નિર્ભયપણે ગતિ છે: સર્વ લાક મને સારી પેઠે જાણે છે. શાસ્ત્રામાં ને પુરાણામાં પણ હું પ્રસિદ્ધ છું. જેને જેને મારી સાથે પ્રસંગ પડ્યો છે, તેઓ તા મારું નામ પણ લેતા નથી; ઊલદું મારે નામે 'ત્રાહિ ત્રાહિ' પાકાર કરે છે. તું દીન-એક લુલક પ્રાણી-કયાં જવાના છે? અરે! એ ઊલા રહે, ઊલા રહે! મને એક છેલ્લા કાળિયા લરવા દે."

તેનું આવું બાલવું સાંભળીને મહાભય પામેલા તે દાનશ્વર, કેવળ સ્તખ્ધ બની ગયા, અને કયાં જવું ? શું કરવું ? એને માટે માટી વિમાસણમાં પડ્યો

લોકા પરસ્પર કહેવા લાગ્યા કે, "જો યું? ગુણના ભાઈ દોષ, ધર્મ કરતાં ધાડ! દયા ડાકણ થઈ પડે છે, ને તેના કરનારને જ ખાય છે, તેનું આ પ્રત્યક્ષ દર્ષાત! આ બિચારા પુષ્યાત્મા અને પવિત્ર બ્રાહ્મણ, તે દુષ્ટા ભિખારણને ભૂખી જાણીને ખવરાવવા માંડ્યો, તેનું આ કળ! જોયું! અરે! એ સંદે ખાધું છે પણ કેટલું? આખા દેશનું અજ એ રંડા એક્લી જ ખાઈ ગઈ! હર! હર! અને હજી પણ ભૂખી હાવાથી પોતાના અજ્ઞદાતાને જ ખાવા તૈયાર થઇ છે! શું કરીએ? એ મહા- ભયંકર ક્રાર રાક્ષસી છે, ત્યાં કાઇનું શું ચાલે?"

જેમ દુર્વાંસા મુનિ, અંભરીષના કાેપમાંથી છૂટવા માટે નાઠા ને તેની પાછળ સુદર્શન પડ્યું હતું, તેમ જ દાનદક્ષની પાછળ તે ભિખા-રાષુ પડી; અને કાઇ પણ સ્થળે રક્ષણ ન મળવાથી દુર્વાસા મુનિને, કાને શરણે જઇ રક્ષણ માગલું, આવા વિચાર થયા હતા, તેમ જ દાનદક્ષ નાસતાં નાસતાં વિચાર કરવા લાગ્યાે. તે મન સાથે બાલ્યાે: भारे! આ દુષ્ટ કૃત્યા મને કયાંથી વળગી ? હું તે। પેલા સંત-યાગી મહાત્માને લાજનનું નિમંત્રણ કરવા ગયા હતા; તેણું ભાજન લેવાની ચાપ્પી ના પાડવા છતાં, હું અંદુ આગ્રહ કરવા લાગ્યા, ત્યારે તે મહાત્માએ મને આ ભૂખી ભિખારષ્ટ્ર દેખાડી. મેં એવી આશા રાખી કે, મારા જેવું કાેઇએ કીધું નથી એવું નામ કાઢું ! પરંતુ હાય ! વ્યર્થ આશા ! વ્યર્થ ગર્વ! મારાં કસ્થાં મને જ નડ્યાં! અરે! મેં હજારા ને લાખા **પ્રદ્રા**ભાજન કરાવ્યાં અને અસંખ્ય સુવર્ણ આપ્યું તેનું શું આ જ ફળ**?** છેવટે આ રાક્ષસીને જ હાથે મરસુ! હર હર! વળી એવા મહાન પુરુષના દર્શનના પણ મને આ જ લાભ ? ના, એમાં મારી જ ભૂલ છે. મેં તે મહાત્માને, ગર્વગાંડા બની, જે અત્યાયહ કરવો હતા, એ જ મહુ ખાટું હતું. ગર્વગંજને આજે મારા ગર્વ તાક્યો છે; એ જ ગર્વ-ગંજન મારું શરણ છે. એવા મહાતમાઓનું કર્તવ્ય ખદુ ગહુન તથા સામર્થ્ય અપાર હાય છે. આ સઘળા પ્રકાર તેમની સમક્ષ જ બન્યા છે, છતાં તેમને મુકીને હું બીજે કયાં નાસીને જઈશ ? તેઓ એ મારુ રક્ષણ કરવાને સમય હશે, તા રક્ષણ કરશે, નહિતર રક્ષણના ઉપાય ती भने अवश्य अतावशे. यास, हुं तेमने क शरेषे का !' आवे। નિશ્ચય કરી, મુનિ દુર્વાંસા પેરે, પાછો કરીને તે દાનશ્ર્ર, પેલા મહાતમા ભાણી આવ્યા; અને 'ત્રાહિ! ત્રાહિ!' કરતા તેમનાં **ચર**ણમાં **મસ્તક મૂકીને પડ્યો**.

એ દિગંબર યાગી મહાતમા—જેએ આ સલળા પ્રકાર અથથી તે ક્રિત સુધી બેઠા બેઠા જેયા કરતા હતા, તેમણે તે આશાવંત દાનવીરને હવે તદ્દન નિરુપાય, નિ:સહાય તેમ જ નિ:સાધન થઇ ગયેલા, ને પાતાને શરણે આવેલા જોઇને કહ્યું; "હે દાનશર! આટલા બધા દુ:ખી કેમ થાય છે? દાન દેવામાં તું હમણાં સુધી અત્યંત શ્રુવીર હતા, તે આ ક્ષણે કેમ આમ કાયર થઇ નીચે મુખે પડ્યો છે? તેં હજારા અને લાખા શ્રાહ્મણાં જમાડ્યા છે, અનેક મનુષ્યાનાં અનેક સંકટા દ્વર કીધાં છે, અનેક સંતોને સંતુષ્ટ કીધા છે, અનેક અન્નછત્ર સ્થાપ્યાં છે, અનેક

વાવ, કુવા, તળાવ રચાવ્યાં છે ને આટલી એક ભિખારણને ભૂખી કાઢે છે, એ શું ? દાનશ્રરને એ વાત ચાગ્ય છે ?"

દાનદક્ષ બાલ્યા; "કૃપાનાથ! હું લલ્યા; હું અપરાધી છું; અજ્ઞાત છું; હું પામર, દાનશૂર કેમ હાઇ શકું કૃપા કરા! કૃપા કરા! આ મહાલયમાંથી મને મુક્ત કરા. એ સિક્ષકી નથી, પરંતુ લયંકર ભક્ષકી છે. તે મને ભક્ષ કરી જવા ઇચ્છે છે; માટે તેનાથી મને બચાવા. હું આપને શરણ છું. મેં આપને જે લાજનના અત્યાયહ કરવારૂપ અપ-રાધ કર્યો છે, તેની હું વારવાર ક્ષમા માગું છું."

પછી તે મહાત્માં, જે અત્યાર સુધી બધું જોયા કરતા હતા, તેણે દાતાની પછવાડે દેહી આવતી (ભક્ષુકીને, ભુકૃટીના ભંગથી અને આંખના પલકારામાં જ દાતાથી દ્વર ઊભી રહેવાની આગ્રા કરી. પછી દાનશૂરને ઊઠાડી બેઠા કરી, ધીરજ આપીને કહ્યું; "હે ઋષ્પુત્ર! ચિંતા મા કર! કલ્યાણ કરનારનું કદી અકલ્યાણ થતું નથી; મહાત્મા શ્રીકૃષ્ણે ગીતામાં કહ્યું છે કે, નિદ્દ कल्याणकृत्कश्चिर्गर्ति तात गच्छति। 'હે તાત! કલ્યાણકર્તાની કાઈ દિવસ અસદ્ગતિ થતી નથી,' પરંતુ સારું કે નરસું કરવાના હેતુમાં જ માત્ર ફેર છે. જે કાર્ય, સમજને કરવામાં આવતું નથી, તે પરિણામે દુઃખરૂપ થઇ પડે છે. આ ભિક્ષુકીએ તને પ્રથમથી જ ચેતાવ્યા હતા કે, તું મને પૂરેપૂરી તૃપ્ત કરી શકે તા જ ભાજન કરાવજે, પણ તે વાત તારા લક્ષમાં રહી નહિ—તેના કહેવાનું રહસ્ય તું સમજ્યા નહિ, તેનું જ આ પરિણામ છે. તાપણ તારે માટે હું પૂરતા પ્રયત્ન કરીશ."

એટલું કહીને યાગીન્દ્રે તે ભૂખી ભિખારણને કહ્યું; ''કેમ રે! તું કેમ આટલા માટા દ્રંદ્ર મચાવી રહી છે? તારા પર ઉપકાર કરનારા પર અપકાર કરવા તું તત્પર થઇ છે, એ કેટલું બધું અનર્થરૂપ છે? ત્તને પ્રતિકુલ વર્તતાં લજ્જા નથી આવતી?"

એ સાંભળીને તે બાલી; "મહારાજ! હું જાણું જ છું કે, એ તદન ઊલટું ને જગતના ન્યાયે પાપરુપ છે; પણ શું કરું? મારી જગત્પસિદ્ધ સુધા એટલી બધી તો પ્રબળ છે કે, મને પાષવાને જે ક્ષણભર ઇચ્છા કરે છે, તેમાં તે સફળ ન થતાં જ, હું તેને જ ખાઈ જાઉ છું! પ્રકૃતિથી જ તેમ કરવા વિના મારાથી રહી શકાતું નથી. જયારે મારા ભલ્યરૂપ એ બાદ્માણને આપે શરણે લીધેલા છે, ત્યારે હવે એનાપર મારું ખળ ચાલી શકે તેમ નથી. પરંતુ હે દેવ! મારી ક્ષુધા મને અતિ અસદ્ય થઈ પડી છે. તે કૂર-તીવ

ક્રુધાના ત્રાસથી નાસીને હું પણ આપને જ શરણે આવી છું! આપ સમર્થ, કૃપા કરીને મારી વધી પડેલી ક્રુધાને અખૂટ ભક્ષ્ય આપીને તૃપ્ત કરાે ?" એમ બાેલતી ભિખારણ પણ તે ચાેગીન્દ્રનાં ચરણમાં પડી!

પછી મહાત્માએ તેને આશ્વાસન આપી, પાતાની સામે બેસા-ડીને કહ્યું; "જરા શાંત થા! વિચાર કર! હું તો એક અક્ચિન સાધુ છું, તારી ક્ષુધા શાંત કરવાને મારી પાસે અન્નાદિક કશા પદાર્થો નથી. આ કમંડલમાં થાડુંક જળ છે, તે તારે જોઇએ તા ભલે લે. ઘેર આવેલા અતિથિનું યથાશક્તિ સન્માન કરવું, એવા સનાતન ધર્મ હાવાથી મારી પાસે જે કંઇ તૈયાર છે, તે હું તારા સમક્ષ સાદર કરું છું. લે, અંજિલ માંડ!"

એ સાંભળી તુરત જ ભિક્ષુષ્ઠીએ પાતાના અંને હાથવડે અંજલિ કરી; ત્યારે તે મહાતમાએ 'ૐ तत्सदब्रह्मार्पणमस्तु' એમ કહેતાંની સાથે જ કમંડલુમાંથી પવિત્ર જળ તે લિક્ષુકીની અજલિમાં રેડ્યું. અંજલિ લરાઇ ગઇ. માઢે માંડી માત્ર એક જ ઘુંટડાથી તે જળ ભિક્ષુકી પી ગઈ. તે પછી માટા આનંદાશ્ચર્યપૂર્વક તે ચાગિરાજનાં ચરણમાં નમી પડી, અને આનંદાવેશમાં પાછી ઊભી થઇ નાચવા ને તાળીએ! પાડવા લાગી તથા કહેવા લાગી કે; 'અહા! ધન્ય ધન્ય આ મહાત્મા યાગી ધરના અતુલ પ્રતાપને! ધન્ય તેમની અદ્ભુત શક્તિને! મારી જે કૃતાંત કાળના સરખી કરાલ ક્ષુધાને આજ પર્યન્ત કાેઇ જ શમાવી શક્યું નહાતું, તેને આ કૃપાળ ચાગીશ્વર એક ક્ષણ માત્રમાં એક જ અંજલિ જળવઉ તૃપ્ત કરી દીધી છે! અહા! તે શું સામાન્ય જળ હતું? નહિ નહિ, તે તેા સાક્ષાત્ અમૃત હતું! ના રે ના, એને અમ-રાનાં અમૃતની ઉપમા પણ આપી શકાય નહિ; કેમકે અમૃત તેા ઇંદ્રાદિ અમરાએ મને પૂર્વે ઘણુંએ પાયું હતું, પરંતુ તેથી તાે હું જરાએ તૃપ્ત થઇ નહાતી; અને આ અમૃત! અહા! આ અદ્ભુતામૃત તા માત્ર એક અંજલિ પીતામાં જ મારું કાર્ય સિદ્ધ થઇ ગયું. હવે તા હું સારી પેંકે તૃપ્ત થઇ-સદાને માટે તૃપ્ત થઇ-અને તે સાથે આ મારાં આળકાે પણ તૃપ્ત થઇ ગયાં!' અહાે!''\*

ते धन्या भुवि परमार्थनिश्रितेहाः शेषास्तु भमनिलये परिभमंति ।

અર્થ-'જેઓ પરમાર્થ વસ્તુને માટે નિશ્ચયપૂર્વ'ક પ્રયત્ન કર્યો કરે છે, તેઓ પૃથ્વીપર ભાગ્યશાળી ગણાય છે, બાકીના તેા ભ્રમસ્થી અંધારી કોટડીમાં ભટકયા જ કરે છે

એમ બાલતાં બાલતાં તેની આકૃતિ વિકરાળ મટી જઇને કેવળ શાંત અને સૌમ્ય બની ગઇ; અને તે પેલા દાનદલ બ્રાહ્મણ-પુત્રને કહેવા લાગી કે, "હે ઋષિપુત્ર! તારું કલ્યાણ થાએા. તારું અપાર અન્ન ભક્ષી જવા છતાં ઊલટી હું છેવટે તને જ ભક્ષણ કરવાના પ્રયત્ન કરતી હતી, પણ આ મહાત્મા મુનીશ્વરે મને અમૃલ્ય સંતાષામૃત પાઇને અત્યંત તૃપ્ત કરી દીધી છે; માટે હવે હું તૃષ્ણારહિત થઇ છું ને મારાં સ્થાન પ્રત્યે નાઉં છું. મારા અપરાધને ક્ષમા કર!" એમ કહી, મહાત્માનાં ચરણમાં વંદન કરીને તે ભિખારણ કુટુંબસહિત ત્યાંથી વિદાય થવાને તત્પર થઇ!

આવા પ્રકાર જોઇ અત્યંત સાનન્દાશ્વર્ય પામેલા તે દાનદક્ષ ખ્રાદ્માણ મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યા કે, 'કેવા અદ્દભુત ચમતકાર! આ મહાપુરુષની કેવી અકળ કૃતિ છે! ક્ષણવાર પહેલાં જે ભયંકર રાક્ષસી મારું ભક્ષણ કરી જવાની તૈયારીમાં હતી, અને જે હજારા નહિ, પરન્તુ લક્ષાવધિ પકવાન્નાથી પણ ધરાઈ નહાતી, તે આ યાગીન્દ્રના પ્રતાપવડે માત્ર એક અંજલિભર જળથી જ તૃપ્ત થઇ, અને મારી ક્ષમા માગીને પાતાની મેળે જ શાંતપણે જવાને તત્પર થઇ છે, એ તે મહાપુરુષનું કેટલું બધું અમાનુષી કૃત્ય!'

'અહા! ધન્ય છે એવા યાગીશ્વરનેં! વિનાશ અને અભય, એ ખન્ને વસ્તુનું સામર્થ્ય પ્રભુએ એમને જ આપેલું છે! એ મહાપુરુષ અવશ્ય આ જગતમાં સદ્દગુરુ કરવા જેવા છે. એમનાં દર્શનના લાભ મારા ભાગ્યાદયથી જ મત્યા. રે! પુનઃ મળવા દુર્લભ જ! હવે તા સર્વથા એમને શરણે રહીને મારે કૃતકાર્ય થયું જોઇએ. મારા ઘણા દિવસના મનારથ આજે પ્રભુએ સફળ કરવો.' આવા વિચારથી તે, 'સદ્દગુરુદેવ! સદ્દગુરુદેવ!' એવા શબ્દાે ઉચ્ચારતા ઊભા થઇને, તે મહાત્માને પુનઃ પુનઃ પ્રણામ કરવા લાગ્યા.

તે મહાતમાએ તેને આશ્વાસનપૂર્વક બેસાલ્યો અને શાંત કીધા. પછી મહાપુરુષ કિંચિત બાલ્યા; "દિજપુત્ર! હવે સાવધ થા; આ પ્રાપંચિક (સંસારમાં રહેલી) આશા ભિખારણ જાય છે તેને જો, અને ઇચ્છા હાય તા સ્વાગત કર!"

મહાત્માનાં વચન સાંભળી તે બાલ્યા; ''કૃપાનાથ! હવે શા ભાગ લાગ્યા છે, કે હું એનું સ્વાગત કરું? આટલું બધું વીત્યા છતાં જો

सन्तोष एव पुरुषस्य परं निधानम् ।

કદાચ હું એના પુનઃ આદર કરું તા પછી મારા સરખા મૂર્ખ કેાલુ ગણાય? જે કાેઇ તેને આદર આપશે, તે મૂર્ખ ગણાશે ને મારી પેઠે જીવિતના વિનાશની સીમામાં જ આવી પડશે. પ્રભા! મને એવા આશીર્વાદ આપની કનેથી મળવા જાઇએ કે, પુનઃ કાેઇ પણ કાળે એ પ્રાપંચિક દુર્મુખીનું દર્શન જ ન થાય."

મહાત્મા બાલ્યાઃ "એમ કેમ? એ તા સાક્ષાત આશા છે-એ પુષ્યક્ળની આશા છે-સાંસારિક સુખની આશા છે-કીર્તિની આશા છે- હમણાં સુધી તા એનાપર તારી અપાર પ્રીતિ હતી, અને ક્ષણમાં આટલા ખધા અભાવ? અપ્રીતિ? અધુના તે અસંખ્ય સુવર્ણનું દાન આપ્યું, તે પણ પરલાકનાં અનેક સુખભાગની આશાના ઉદ્દેશથી જ; અસંખ્ય પ્રદ્મભાજન કરાવ્યાં, તે પણ મહાપુષ્ય અને કીર્તિની આશા-થી જ; ઘણા ઘણા યર્ના કીધા, તે પણ એ આશામાં ને આશામાં જ કે, મારી સર્વ લાકમાં નામના થશે, કે મારા જેવું કાઇએ કર્યું નથી. વળી એ દાન મનઃકામના પૂર્ણ કરશે! એ આશાના મીલન માટે છેવટે સ્વયં તેને જ તે અપાર અન્ન ખવરાવ્યું, તે પણ એ અપાર પુષ્યની આશાથી જ! અને અધુના તેના તિરસ્કાર કાં? પણ હા, આશા એ તા આશા જ! તે વ્યર્થ કલ્પિત નિરાશામાં પરિણામે હડસેલી દેનારી છે. તથાપિ એ આશા વિના તા કશુંય થઇ શકતું નથી, માટે એના ત્યાગ શી રીતે કરી શકીશ?"

એ સાંભળીને તે બાેલ્યા; ''કૃપાનાથ! ત્યારે શું કાેઇ પણ કાર્યની આશા અથવા કામના તેનું આ જ ફળ ?''

મહાત્મા બાલ્યા; ''હા. સંસારસુખની-સ્વર્ગસુખની આશા-તૃષ્ણા-કામના-લાભનું એ જ ફળ છે. જોઇ કેની, એ આશાની મૂર્તિમતી દેવતા ?''

દાનદક્ષ બાલ્યા; "એને સેવવાનું ફળ એ જ હોય તા એ મહા-કપ્ટકારી છે, એના આશ્રય કરવા એ સર્વથા દુઃખરુપ જ!"

મહાત્મા બાલ્યા; "હા. એટલા માટે જ મહા પુરુષાનું વચન છે કે-આશ દિ પરમં દુ: લં નિરાશા પરમં સુલમ્ ॥ (આશા પરમ દુ: ખરૂપ છે અને નિરાશા પરમ સુખરૂપ છે). તેથી કાઇ પણ મુમુક્ષુ જન એ સાંસારિક-માયિક-આશાને આશ્રય આપતા નથી. એ આશાના ભક્ષ્ય કેટલા લયંકર છે-કેવા અપાર છે, તે તેં પ્રત્યક્ષ જોયું છે. જેમ જેમ ખાતી જાય છે, તેમ તેમ ક્ષુધા વધતી જાય છે. એ જ પ્રમાણે સઘળાં કાર્યોમાં એની સ્થિતિ સમજવી. ધનાદિકના સંબંધમાં-સુખાદિકના સંબંન

ધમાં-જેશે આશાને આશ્રય આપ્યા, અર્થાત્ ધનની-કીર્તિની-સ્વર્ગાદિ લાકની-આશા જેને ઉત્પન્ન થઈ, તેની પણ અંત એ જ દશા છે. જેમ તેમ કરીને શત્મુદ્રા (સા રુપિયા) એકડી કરી. એટલે પછી સહસ્રની આશા ઉત્પન્ન થાય છે; તે જ્યાંસુધી પૂરી ન થાય ત્યાંસુધી ચિત્તને હિંચિત પણ સુખ થતું નથી. પણ સહેસમુદ્રાની પ્રાપ્તિ માટે ચિત્ત સદા મહાદુઃખ ને ઉદ્વેગમાં જ રમણુ ભ્રમણ કર્યા કરે છે. ભાગ્યવશાત સહસમુદ્રાની પ્રાપ્તિ થઇ, તેા પછી અનુક્રમે અયુત (દશ હજાર) ને લક્ષ મુદ્રાની આશા તેની સંગેજ જન્મે છે! અને તે ન મળી ત્યાંસધી મહા દુ:ખજ રહે છે. લક્ષ મળતાં ક્રાેટિની આશા ને ક્રાેટિ મળતાં અર્બુદની આશા જન્મે છે! એમ કરતાં અપાર દ્રવ્ય પ્રાપ્ત થાય છે તાેએ ઉત્તરાત્તર આશા વધતી જ જાય છે. પણ સંતાષ થતા નથી. એ જ પ્રમાણે સત્તાની ને સુખાદિકની આશા પણ છે,\* તે પણ પરિ-ણામે મહા દુ: ખરૂપ જ છે. તેટલા માટે જ મહાપુરુષા તેને ક્ષણભર પણ આશ્રય ન આપતાં. પરમ સુખરૂપ એવા સંતાષના જ આશ્રય કરે છે. આ આશા, એ એક નદી જેવી છે. તે મનારથના જળવાળી છે, તૃષ્ણાતરંગથી આકુળવ્યાકુળ છે, રાગસૂપી ગાહવાળી છે, વિતર્ક-વિહુંગા સહિત વ**હે છે,** દૈર્યદ્રુમના નાશ કરવાવાળી છે, માહના આવર્તથી તરવી અતિ દુસ્તર છે, અતિ જાંચા ચિન્તાતટની વ<sup>ર</sup>ચે દેાડે છે ને અતિ ગહુન છે, જેના પારને કદી પણ પહોંચી શકાતું નથી. હે દાનશૂર! તેને તરી ગયેલા તેા વિશુદ્ધ મનવાળા યાગી ધરા જ છે, જે તેની-આશાની પાર ઊતરી, સત્ય આનન્દ અનુભવે છે.'† એટલું કહી 'ૐ નમા નારાયણાય!' બાલી તે મહાત્માએ ચાલી નીકળવા તત્પર થયેલી આશાને કહ્યું; 'ચ્યા ભિલુકી! જા તારે સ્થાને સુખેથી. આજ પછી ભગવાનના સેવકાે અને શરણાગતાને પીડા કરીશ ર્નાહ. સંસારમાં લચ્ચાપચ્યા કૃટિલા ભલે તારા આશ્રય કરે, ભલે तेथे।ने तं पक्व!"

<sup>\*</sup> निःस्वोऽप्येकशतं शती दशशतं सोऽपीह छक्षं शतं लक्षेशः क्षितिराजतां क्षितिपतिश्वकेशतां वाच्छति । चक्रेशः सुरराजतां सुरपतिश्रैद्यास्पदं वाच्छति ब्रह्मा विष्णुपदं हरिः शिवपदं तृष्णावधिं को गतः॥

<sup>ं</sup> आशा नाम नदी मनोरथजला तृष्णा तरंगाकुला रागग्राहवती वितर्कविहगा धेर्यद्वमध्वंसिनी । मोहावर्तसुदुस्तरातिगहना प्रोतुङ्गचिन्तातटी तस्याः पारगता विशुद्धमनसो नन्दन्ति योगीश्वराः ।

એ સાંભળી એ આશા ભિક્ષુકી તત્કાળ કુટુંખસહ ત્યાં જ અદશ્ય થઇ ગઇ!

જિજ્ઞાસા

આ સઘળા પ્રકારથી અતિ આનંદાશ્વર્ય પામેલા તે બ્રાહ્મણના મનમાં સચાટ આઘાત થયા. તેનું વિસ્મૃત જ્ઞાન જાગૃત થયું. 'રે! મારા સર્વ કર્મનું આ ફળ? મેં શું કીધું? જન્મ જ એળ ગુમાવ્યા; હું કાણ?' પુનઃ તે પાતાના મનમાં દઢપણે માનવા લાગ્યા કે; 'ખરેખર, જેનાં દર્શન દેવતાઓને પણ દુર્લભ હાય એવા જ આ કાઇ ભગવત્પ્રય મહાત્મા છે. મને મારાં પૂર્વ સકૃતવડે એનાં દર્શનના અલભ્ય લાભ મળ્યા છે, તે હવે મારે પ્રમાદથી ખાઈ નાંખવા ન જોઇએ.' આવા વિચારથી તે અત્યંત નમ્ન અંતઃકરણપૂર્વક વારંવાર તેમનાં ચરણમાં પ્રણામ કરવા લાગ્યા અને પ્રાર્થના કરવા લાગ્યા કે, "હે કૃપાળા! હે સફગુરુ ભગવન! હું સર્વથા આપને શરણે છું, આપે જ મને આ ક્ષિણક-નાશવંત દેહમાં જીવતદાન આપ્યું છે, તો હવે જીવનમુક્તિદાન પણ આપીને મને કૃતાર્થ કરો."

મહાતમાં દિગંખરે કહ્યું-"જીવનમુક્તિદાન એ કંઇ સામાન્ય વસ્તુ નથી; એ તો સા કરતાં શ્રેષ્ઠ અને પવિત્ર એવું જ્ઞાન (બ્રહ્મજ્ઞાન-પર-માત્મસ્વરૂપનું જ્ઞાન) પ્રાપ્ત થવાથી જ થાય છે. એ જ્ઞાન કંઇ સહજ નથી, કે માર્ગમાં પડ્યું નથી-તે તા તેના જ્ઞાતા એવા મહાન તત્ત્વ-દર્શીઓ ને મુનિવરાની પાસે જ હાય છે. ઇચ્છા હાય તા તેવા સમર્થ પુરુષા પાસે જા; તેમને પ્રષામ કરી માટા પ્રેમથી તેમની સેવા કર, એટલે તેઓ કૃપા કરીને તને જ્ઞાનના ઉપદેશ કરશે."\*

દાનદક્ષ એાલ્યો; "હે અનુચહરુપ! એવા જ્ઞાતા અને તત્ત્વદર્શી મુનીશ્વર સાક્ષાત્ આપ જ છે. મારાં મહુદ્ભાગ્યથી મને આપનાં અનાયાસે દર્શન થયાં છે, તો પછી હું અન્યત્ર શા માટે ભટકું મનસા, વાચા ને કર્મણા માત્ર હું આપને જ શરણે છું, કૃપા કરાે! કૃપા કરાે!"

દિગંભરે ઉત્તર દીધું; "તેવા મહાતમાં મુનીશ્વરાના હું દીન સેવક છું; અને અતિ દૂર પ્રદેશમાં વસું છું. માત્ર આજની રાત્રિજ મારે આ પુષ્યક્ષેત્રમાં નિર્ગમવી છે.

\* तिद्विद्धि प्रणिपातेन परिप्रश्नेन सेवया । उपदेक्ष्यंति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तत्त्वदिर्श्वनः॥" अर्थ-तुं प्रिष्ट्रिपातथी, परिप्रक्षथी तथा सेवाथी ते ज्ञानने लख्. तत्त्वदर्शी आनीओ तने ज्ञानने ७पदेश करशे,

મહાત્માનાં એવાં વચન સાંભળી, દાતા, તુરત તેમની આગ્રા માગીને ઊભા થયા અને પ્રણામ કરીને બાલ્યા; "કાલે આ શરણાગત સેવકને આપની સાથે લઈ જવા કૃપા કરાે. પ્રાતઃકાલે હું આપનાં ચરણ સમીપ અવશ્ય આવીશ." એવી પ્રાર્થના કરી દાનદક્ષ પાતાના સ્થાનપર આવ્યાે.

સ્થાનમાં તે પાતે એકલા જ હતા, પણ આ દાનપુષ્યના માટા સમારંભ નિમિત્તે કામકાજ સારુ સેંકડા કામચલાઉ સેવકા તેણું રાખ્યા હતા, તેઓને એકઠા કરીને પ્રત્યેકનું ઠરાવેલું વેતન ચૂકવી આપવા ઉપરાંત પાતાની પાસેનું બાકી વધેલું સઘળું સુવર્ણ તેઓને વદુંચી આપ્યું, ને આખી રાત્રિમાં સઘળું કામકાજ આટાપી લઇ, પ્રાતઃકાળ થતાં ચાલી નીકળવા માટે તે તત્પર થઇ ગયા.

### સદ્દગુરુશાધન-શિષ્યપરીક્ષા

એ દાતા પુરુષ જો કે અતિ માટા ધનાહ્ય હતો, છતાં તેની પાસે નહિ કેશ માણસ, નહિ કેશ સેવક, કે નહિ કશા સરસામાન! તે કયાંના નિવાસી છે, તેની પણ કેશ્કેને ખબર ન હાતી. તે એટએટલું અથાગ દ્રવ્ય કયાંથી લાવતા હતા અથવા કયાં રાખતા હતા, તે પણ કેશ જાણી શકતું નહાતું.

માત્ર પહેરેલાં ને ઓહિલાં વસ્ત્ર સાથે જ જેમના તેમ તે પાતાના આશ્રમ છેડી ચાલી નીકળ્યા. તે જાતે ઋષિપુત્ર અને વેદવેત્તા છતાં તીવ્રવ્રધારી હતા, તેથી ખહુ તેજસ્વી લાગતા હતા. પાતાના મુકામેથી નીકળીને થાડીક વારમાં તે પૂર્વના અશ્વત્ય વૃક્ષ આગળ આવ્યા અને જે મહાત્માનાં ચરાલુસ્પર્શ માટે અતિ ઉત્કંડિત હતા, ત્યાં આવી તે મહાત્માને ઉત્કંડિત દૃષ્ટિ વડે ચામેર જેવા લાગ્યા, તા ત્યાં કાઈજ જણાયું નહિ! પુનઃ પુનઃ દૃષ્ટિ કરી. પણ તેને કાંઇ દૃષ્ટિગાચર થયું નહિ. એ સમયે તેને પ્રદ્માંડ તૂટી પડવા જેટલા માટા ખેદ થયા. અત્યંત નિરાશાથી નિઃશ્વાસ નાંખતા તે અશ્વત્યની ચામેર પુનઃ પુનઃ જેવા લાગ્યા; પરંતુ ત્યાં કાેઇ પણ તેની દૃષ્ટિએ પડ્યું નહિ. માત્ર ત્યાં થઇને એક નાના માર્ગ જતા હતા, તેપર મનુષ્યનાં જેવાં પગલાં દેખાયાં. તે ઘણાં સુશાભિત અને અનેક સુચિઢ્નોવાળાં હતાં. તેણે અનુમાન કર્યું કે, 'અવશ્ય આ જ તે મહાપુરુષનાં ચરાલુચિદ્ધો છે; તે આ માર્ગે થઇને ગયેલા હાય એમ લાગે છે; મારે પણ એ માર્ગે જ જવું. સદ્દગુરુને અનુસરનું પછવાડે પછવાડે જવું) એ શિષ્યના ધર્મ છે. તે મારા જિવતના

हाता हेावाथी, तेम क में तेमने अंतः क्षरण्व हे गुरु भाने सा हेावाथी, हुं तेमनी पछवा है कर्छने तेमने मणुं. पणु से महापुरुष मने भूडीने हैम याल्या गया हरी है हा, कामनार हित-निः स्पृह्व पुरुषने शिष्य से पणु से अध्याल्या गया हरी है हारण्य महात्माओं हैवण निः संगण्णे वर्तनार है। ये छे. सेटला क माटे ते परम संसिद्धिने पामेला ज्ञानयां शिक्तां, भारी आगण पातानुं हीनत्व वर्णुन करता हता ने पाताने सर्व महात्माओंना सेवक तरी के कणुविता हता. महात्मा पुरुषा स्वमुणे पातानी ज्ञानसत्तानुं है वडा छेनुं वर्णुन करता कनथी. ते महापुरुष मने सेकनवी जिपाधिक पसमलने क मारा त्याग करीने याल्या गयेला छे! लले गया, परंतु हुं तो गमे तेम करीने पणु तेमने शाधी क्षाहीश. से क गुरु! से क प्रमु! से की ज्ञानापहेश करशे ते। क हुं आ हे हने धारणु करीश'-सेवा हह निश्चय करीने ते से पगलांनी निशानी निशानी स्थानी यालवा लाग्ये।

ચાલતાં ચાલતાં તે પગલાંને પાતાના પગ કાઇ રીતે ન જ અડકે, તેની તે અહુ જ સંભાળ રાખતા હતા, એટલું જ નહિ, પરંતુ તે પગલાં-માંથી વારંવાર ધૂળ લઇ પ્રેમથી પાતાને માથે ચડાવતા હતા. પુનઃ તે મન સાથે કહેવા લાગ્યા કે, 'અરે! મેં સાંભળેલું છે કે નાસ્તિ તત્ત્વં નૃષાઃ વષ્મા ગુરુ કરતાં શ્રેષ્ઠ કાઇ તત્ત્વ નથી, અને સદ્દગુરુના સમાગમ ઘણા દુર્લભ છે; છતાં હું તેમની આગળથી દૂર ગયા, એ જ મેં માટી ભૂલ કરી છે. સ્થાનકપર જે થવાનું હત તે થાત. તેમાં મને શી હાનિ થવાની હતી? મારું હતું શું કે જવાનું હતું? મેં અજ્ઞાતે, હાથે કરીને જ આપા-આપ આવી મળેલું અમૃત, છાશના રક્ષણની ખટપટમાં, પીધા વિના ગુમાવ્યું છે. મને જ્યારે ભગવાન્ શંકર પ્રસન્ન થયા, ત્યારે કહ્યું હતું કે, થાડાક સમયમાં તને એક મહાત્માનાં દર્શન થશે, તેમની પાસેથી તું જ્ઞાનિસિદ્ધ સંપાદન કરજે. અહારાના દર્શન થશે, તેમની પાસેથી તું જ્ઞાનિસિદ્ધ સંપાદન કરજે. અહારાના મેં ગુમાવ્યું. આલિશતાથી જ મેં મળેલી તક એળે ગુમાવી દીધી છે.'

આવા વિચારામાં તે કેટલીકવાર સુધી પગલે પગલે ચાલ્યા ગયા. તેની ઢિલ્ટ પગલાંપર જ હતી, મન ગુરુનાં દર્શનપર હતું; તેથી કેટલે દ્વર નીકળી આવ્યા છે ને કેવા સ્થાનમાં આવી ચડ્યો છે, તેનું તેને ભાન જ રહ્યું નહાતું. થાડીકવારે એને સંજ્ઞા આવી કે, હું એક માટા દુર્ગમ અરણ્યમાં આવી ચડ્યો છું. કેમકે થાડુંક આગળ જતાં પેલાં પાદચિદ્વો તદ્દન લુપ્ત થઇ મયાં, ને માર્ગ પણ વિચ્છિત્ન દેખાયા. અરહ્યમાંની ઝાડી એટલી બધી તેા ગીચ અને વિકટ હતી કે, તેમાં થઇને ચાલવું બહુ જ કઠિન હતું. કાેઇ માેટા ધારી માર્ગ તાે તેમાં હાેય જ શાના, પણ અનેક નાના નાના ને આડાઅવળા ભાગ્યા તૂટ્યા શેરડાઓ જણાતા હતા-નાનાં માેટાં પશુઓની આવજાવ માટેના તે શેરડાઓ હતા.

તે દાનદલ-ઋષ્પત્ર અનેક પીડા સહન કરતા કરતા એક શેરડે થઇને આગળ વધ્યા. ને આમ તેમ પગલાં શાધતા આગળ ને આગળ જવા લાગ્યા. પણ જાય કયાં ? જેમ જેમ આગળ જતા ગયા, તેમ તેમ તે વધારે વધારે ગુંચવાડામાં પડતા ગયા. ઉત્તરાત્તર અરણ્ય વિકટ આવતું હતું. આડા અવળા શેરડાએાપર કરવાથી પાતે કયાં થઇને કયી દિશાએથી આવ્યા તે પણ ભુલી ગયા. **એ**કવાર ભુલ્યા, પાછા કર્યા, થાકી ગયેા. અરણ્યમાંથી બહાર પાછા નીકળી જવા તેણે પ્રયત્ન કર્યો. પણ તે કાવ્યા નહિ. તેને દિશા સુઝી નહિ. તે ગુંચવાઇ ગયા. ભટકતાં ભટકતાં મધ્યાહ વીતી: સાંજ પડવા આવી; તેને કુર્ધા પણ અઠ લાગી. પણ 'સદ્-ગુરુની ભેટ થયા વિના આહાર જ કરવા નથી.' એવા નિશ્ચય કરીને તે આગળ ને આગળ ચાલવા લાગ્યેા. રાત્રિ નજીક આવી; વિકરાળ વનપશુએા ચામેર દાેડાદાેડ કરવા લાગ્યાં; અનેક ભયંકર શબ્દ્રા થવા લાગ્યા; સુર્યના અસ્તની સાથે અન્ધકારનું અળ વધવા માંડ્યું; રાત્રિ પડી; એક માેટા વૃક્ષના થડમાં તે જઇને ખેઠા. તેની પડાશમાં જ અનેક વ્યાઘ, વરુ, રીંછ આદિક પ્રાણીએ ચીસા પાડતાં હતાં; તેના શબ્દાે હ્દુદયને કમ્પાવતા હતા: પણ જિજ્ઞાસ ઋષિપુત્રે નિશ્વય કરવો હતો કે. 'કાં તા સદગુરુ भणे छे, ने अं ती प्राप्त काथ छे. देहं पातवामि, किंवा कार्य साध्यामि. 'સદ્દગુરુનાં પુનર્દર્શન થયા વિના દેહ ધારણ કરવા નથી:' આવા વિચા-રમાં તે સદ્યુરુ મહાત્માનું જેવું શરીર જોયું હતું, તેવી મર્તિનું જ સતત ધ્યાન ધરવા લાગ્યાે. મન સંગે તે વારંવાર, 'હે સદ્ગુરાે! હે ગુરુદેવ!' ઈત્યાદિક શખ્દાવઉ વાત કરવા લાગ્યા. માટાં માટાં કુર વ્યાઘાદિક પશ્ચઓ તેની આગળ થઇને વારંવાર ફાળા ભરતાં પસાર થવાં હતાં, પરન્ત ગુરુસ્મરણમાં તલ્લીન થયેલા દાતા, અસ્ખલિત સ્મરણના બળથી ક્રિચિત પણ ભય પામ્મા નહિ. તેને ભયના વિચાર થયા નહિ. તે કૃપ્યા પણ નીંહ, અજંપ્યાે પણ નહિ. જાણે સમર્થ ગુરુ પાતે જ તેની રક્ષા કરવાને પાસે ઊસા હાય, એવા અડગપણાથી તે સ્મરણ કરતા હતા. વનપશુઓ પણ એને પ્રત્યક્ષ જેવા છતાં, જાણે તે તેમના સ્વજાતીય જ

હાેય, એવી રીતે તેની ઉપેક્ષા કરીને ચાલ્યાં જતાં હતાં. આવી સ્થિ-તિમાં તેણે તે આખી રાત્રિ વ્યતીત કીધી.

નિર્મળ પ્રભાત થતાં જ તેણે પાછું ભટકવું ચાલુ કીધું. જળનું પણ ઠેકાણું ન હતું કે જેથી તે સ્નાન સંધ્યાદિક પણ કરે. ઝાડીમાંથી કવચિત સૂર્યનારાયણ દેખાવા લાગ્યા, એટલે તેમને પ્રણામ કરી મનામય (સમંત્ર) સ્નાન અને મનામય જ સંધ્યા વંદનાદિ કર્મ કરી લીધું અને પાછા પંથે પડ્યો. તે આખા દિવસ મહાત્મા મળ્યા નહિ, અને તેણે અને ગ્રહણ કર્યું નહિ. પૂર્વ દિવસ, આશા બિક્ષુકીની ખટપટમાં પૂરા થઇ ગયા હતા, તેથી તેનાથી અન્ન લેવાયું નહોતું; ખીજો દિવસ અરણ્યમાં ગયા, ને આજે પણ ત્યાં જ. એમ ત્રણ દિવસ ક્ષુધા, તૃષા, ચિંતા ને પરિશ્રમથી બહુ થાકી ગયેલા તે, અંધારું થતાં એક વૃક્ષ તળે જઇને ખેટા અને અતિશય ચિંતામગ્ન થઇ માેટા નિઃશ્વાસચુક્ત પાતાના મન સાથે અનેક પ્રકારે મનન કરવા લાગ્યાઃ-'હું કેાણુ શમારા દેશ કયાં ? મારી સ્ત્રી કર્યાં ? મારું કુટુંબ કર્યાં ! રે ! હું કર્યા હતા ? કેવી સ્થિતિમાં હતા ! શું કરતા હતા ? અત્યારે કયાં છું ? અહા ! જેઓ મારાં હતાં, તેઓમાંનું કાેઇ અત્યારે મારા દુ:ખમાં ભાગ લેનાર નથી. સત્ય છે કે જગતમાં કાઇ કાઇનું નથી. પાતાના સંગી પાતે જ છે. અહા ! જેમને મેં અંતઃ-કરણથી મારા પરમ દૈવતરુપ ગુરુ માન્યા કે, જે દૈવત સંસારહ્રપ અપાર સંકટોના સાગરમાંથી ખેંચી કાઢનાર ગણાય છે, તે પણ મારા સંગી ન જ થયા. અહેા! આ મહાસંકટમાંથી હવે હું કેાની સહાયતાથી તરીશ ? મારું અખુટ દ્રવ્ય આ વેળાએ શા કામનું ? જેની સહાયતાથી હું શતાવધિ મનુષ્યા પાસે મારી સેવા કરાવતા, ને રાજાઓથી પણ ન અને તેવાં માટાં કાર્ય કરી શકતા, તે ધન પણ **શું** તેના સમગ્ર ખળથી મને અત્યારે આ સંકટમાંથી મુક્ત કરી શકે તેમ છે? નહિ. હર હર! હે ગુરુવર્ધ! શું હું અધિકારી નથી ? હું અસંસ્કારી છું, માટે આપ મારા ત્યાગ કરીને ચાલ્યા ગયા ? અરે ! આપનાં દર્શન માત્ર ગમે તેવા અનધિકારીને પણ અધિકારી બનાવે છે, તાે પછી આ અનધિકારી જીવને પણ આપની સેવાનાે અધિકારી કરાે! મને પાત્ર કે અપાત્ર કરવા, એ આપના જ હાથમાં છે. હું આપના શિષ્ય થવાથી આપને ઉપાધિ વધે એ વાત ખરી; તાે પણ તે ઉપાધિહ્રપ કષ્ટ મારા કલ્યાણાર્થ વેઠીને પણ મને તારવા, એ શું આપના ધર્મ નથી? परोपकाराय सतां विभूतयः । એ વચન પ્રમાણે આપના સરખા સત્પુરુષોની

વિભ્રતિએ પરાપકારાર્થ જ હાય છે, તો પછી મને કાં તારા નહિ?' આવા વિચારા કરતા કરતા તે અત્યંત પરિશ્રમને લીધે, બેસી નહિ શકવાથી, એ જ વૃક્ષની નીચે ઢળી પડ્યો, અને અતિ નિશ્લેષ્ટ અવસ્થામાં શાડીકવારે નિદ્રાવશ થઇ ગયા.

પરાક્ષ કૃપાનુભવ

અતિ શ્રમિત થવાને લીધે દાનવીરને ગાઢ નિદ્રા આવી ગઇ. આખી રાત્રિ એક નિમિષવત કેમ વીતી ગઇ, તેનીએ તેને ખબર પડી નહિ. અરુણાદય થવાની તૈયારી હતી, એટલામાં અકસ્માત તે જાગૃત થઇ ગયા. જેવા તે હર્ષભેર નેત્ર ઉઘાડી, આળસ મરડીને ખેટા થવા જાય છે, તા તેણે પાતાના શરીરપર અતિ સુંવાળું ને વિચિત્ર રંગવાળું વ્યાઘાંબર એ હોડેલું જોયું!! તે અતિ વિસ્મય પામ્યા; "જય ગુરુદેવ! ધન્ય ગુરુદ્દેવ!" એવા શબ્દો ઉચ્ચારતા તે, તે વ્યાઘાંબરને વારવાર પાતાના હૃદય સરસું ચાંપવા ને વંદન કરવા લાગ્યાે, અને હર્ષથી બાલ્યાે; ''અહાે ! કેવા પરમ તત્ત્વના પ્રત્યક્ષ ચમત્કાર! હે કપાળ! મને આજના સ્વપ્તમાં આપ આવીને ઓહાડી ગયા હતા, એજ આ વ્યાઘાંખર છે! પેલા અશ્વત્ય નીચે બિછાવીને આપ બેઠા હતા, તે જ આ વ્યાઘાંબર છે! મહાત્મા જનના શરણાગતપર કેટલા અધા વાત્સલ્યભાવ! હું અજ્ઞાત સમજતા હતા કે. આપ મને ત્યજીને ચાલ્યા ગયા છા; પણ ના, આપ મારી સાથે જ છા-સમીપ જ છા-અપરાક્ષ છા, તેમ પરાક્ષ પણ છા. હે કરુણાળુ દેવ! મને સ્વપ્નમાં જેવી કૃપા કરી, તેવી પ્રત્યક્ષ કયારે કરશા ? હે દીનવત્સલ! આપના કૃપાપ્રસાદથી મારા સર્વ શ્રમના પરિદ્વાર થઇ ગયા છે; હવે હું આપનાં ચરણસમીપ આવવા તત્પર છું. જય દીનવત્સલ! જય ગુરુદેવ!" એવા ઉચ્ચાર સાથે નવીન ઉત્સાહ અને નવા ચૈતન્યથી યુક્ત થયેલા તે દાનદક્ષ, ગુરુપ્રસાદરૂપ વ્યાદ્મચર્મને શરીરપર એાઢીને આગળ ચાલવાને તત્પર થયો.

અહા ! ઇશ્વરી લીલાના શા અદ્દભુત ચમત્કાર! પાતે સ્તા હતા, તે વૃક્ષ નીચથી ચાલતાં તેણે વિચાર કર્યો કે, હવે મારે કઇ તરફ ચાલવું ? પણ એટલામાં તેના જમણા હાથ ભણી એક સ્વચ્છ પગદંડા તેની દૃષ્ટિએ પડ્યો-એ દિવસમાં તે પગથી કયાંય તેના જેવામાં આવી નહાતી. તેના પર કાઇ કાઇ સ્થળે ભાગ્યાં તૃટ્યાં પાદચિન્હા પણ દેખાવા લાગ્યાં; તે જાઇને તેના આનંદના પાર રહ્યો નહિ. તેની સઘળી ગુંચવણ મટી ગઇ, અને તે પગથીએ પગથીએ ત્વરાથી આગળ ચાલવા માંક્યો.

પોતાને શરીર ઓહેલા વ્યાદ્યાંખરમાં જાણે કેાઇ અપૂર્વ સિદ્ધિ હાય, તેની પેઠે તે મુદ્દુર્તમાત્રમાં ઘણાક લાંબા માર્ગ ચાલી ગયા. થાંડે દ્વર જતાં માર્ગ વચ્ચે નિર્મળ અને કમળનાં પુષ્પાથી ઢંકાયલાં જળને વહન કરતી એક સરિતા આવી. ખહુ પ્રસન્ન ચિત્તે તેમાં વિધિવત્ સ્નાન સંધ્યાદિ કરી લઇને પાછા તે માર્ગે પડ્યો. તે ઘણા ત્વરાથી ચાલતા હતો. ઉત્તરાત્તર માર્ગ ખહુ સ્પષ્ટ, તેજસ્વી ને અસંખ્ય જાતિનાં પુષ્પિત વૃક્ષાથી છવાઇ ગયેલા આવવા લાગ્યા. માર્ગમાં અનેક સુપકવ ફળા ભાંયપર પડેલાં હતાં તથા વૃક્ષાપર પણ લટકતાં હતાં, પરંતુ દૃઢ મનવાળા દાતા ઋષિપુત્રે, તેને હાથ પણ અડકાવ્યો નહિ. મધ્યાદ્વ થતાં સુધીમાં ઘણીક નદીઓ, વના ને નાના માટા પર્વતા ઓળંગી ગયા પછી, કાઇ દિવ્યભ્રમ સરખા પ્રદેશ તેની દૃષ્ટિએ પડ્યો.

#### સિદ્ધાશ્રમ

શુદ્ધ સ્ફાર્ટિક અથવા રાખ્ય સરખા શુભ્ર બાષ્પથી આચ્છાદિત થયેલાં ગગનચું બિત શિખરાવેડ, સુવર્ણ, રજત, તામ્રાદિક અનેક ધાતુઓ તથા મણિમાણિકયાદિ રત્નાવઉ, અઢાર ભાર વનસ્પતિ અને અમૂલ્ય એવી સર્વ પ્રકારની દિવ્યોષધિવડે, અતિ નિર્મળ, શીતળ અને અમૃત-સમાન જળના નિરંતર વહી રહેલા અસંખ્ય પવિત્ર પ્રવાહાવડે, અસંખ્ય મદાન્મત્ત ગજ, સિંહ, વ્યાઘ, મૃગાદિ વનના પશુએાવડે, સંસારને અસાર માનનારા મહાન્ ઋષિએા, મુનિએા, સિદ્ધા અને તપસ્વીએાના નિવાસસ્થાનરૂપ એવી અતિ નવપદ્મવિત વૃક્ષઘટાએાથી સુશામિત અનેક દિવ્ય ગુહાએ। તથા આશ્રમાવઉ, દેવ, ગન્ધર્વ, કિન્નર અને અપ્સ-રાદિ ગણાને ક્રીડા કરવાના સ્થાનરૂપ અનેક વનાવડે ને કમલવેષ્ટિત સરા-વરાવડે તથા અનેક ઇશ્વરી લીલાચાનું, ધર્મરહસ્યનું તેમ જ દઢ ભક્તિ-ભાવનું દર્શન કરાવનારાં કલ્યાણકારક અનેક તીર્થાદિકેાવડે, અત્યંત સમૃદ્ધિમાન્ ખની રહેલા એવા પર્વતરાજ હિમાલયની, ઘણા વિસ્તાર-વાળી તળેટીના પુષ્ય પ્રદેશ તે હતા. ઉત્તરાત્તર આનંદના પૂરમાં વહેતા દ્વિજયુત્ર તે ભૂમિપર ચાલ્યાે. તે અતિ વિચિત્ર ઇશ્વરી લોેલા-એાને જેતા જેતા લાચે ચડવા લાગ્યા. પર્વતરાજપરથી ઊતરતા અસંખ્ય માેટા સાેત-પ્રવાહા, સમગ્ર ભૂમિને પાવન કરતી જગત્પાવિની ગંગાને મળે છે. તેઓના મૂળ આગળની સબ્ટિરચના બહુ જ વિચિત્ર ને આનં-દપ્રદ છે. ખરી મુમુક્ષુ અવસ્થાને પામેલા એવા તે દાતા દિજપુત્ર, થાેડીક વારમાં એ સ્થાનને પણ વટાવીને આગળ વધ્યાે, કે અવિશય

રમ્ય અને રફાટિક સરખી ઉજ્જવલ દિવ્યભ્રમ આવી. પર્વતરાજના ઘણાં દ્વર દ્વરનાં ને અરફથી ઢંકાવાને લીધે સ્થા સરખાં લાગતાં ગગન- ચુંબિત શિખરાને જોઇ, અતિ વિસ્મય પામેલા તે વારંવાર સર્વ દિશા- ઓમાં પાતાની દૃષ્ટિને ફેરવવા લાગ્યા. તે ઇશ્વરી માયાની મહુત્તાના વિચાર કરવા લાગ્યા. જરાક શંભીને તે સ્થળની રચના નિહાળવા લાગ્યા. અનેક વૃક્ષઘટાઓથી કાઇ કાઇ સ્થળે કેવળ અન્ધકાર જેવું જણાતું હતું; કાઇ કેઘળે લીલા રંગના ગાલીચા પાથર્યો હાય, એમ હરિયાળી ભૂમિને લીધે ભાસ થતા હતા; દ્વર દ્વર અમકઅમ અમકઅમ થતાં અર- ણાંઓ વહેવાના ધ્વનિ સંભળાતા હતા; કાળાં મૃગા નિશ્ચિન્તપણાંથી ચરી રહ્યાં હતાં; સુગંધ પ્રસરી રહ્યો હતાં; સંસારી મનુષ્યનું મગજ તર થઇ જતું હતું; સંસાર વિસરી જવાતા હતાનેના વિયાગ આનંદમાં અદલાઇ જતાં હતા. મહાતમા જોનાનું એ સ્થળ પરમ પવિત્ર છે. જ્ઞાનની-વિરાગની-સંસારત્યાગની-રસની-પ્રેમની-લીલાની એમ સર્વ સ્થિતિ સંપૂર્ણ સર્વાંશે ત્યાં અનુભવાય છે.

આવાં દિવ્ય સ્થળપર થઇને દાનકક્ષ આગળ વધે છે. ઊંચે-વધારે ઊંચે-હુજી પણ વધારે ઊંચે-તેથી પણ વધારે ઊંચે-તે ચડયા જાય છે. એટલામાં કેટલેક દ્વરથી એક અતિ સુશાભિત વૃક્ષઘટા તેની દિષ્ટિએ પડી. તેની પગથી પણ તેણી મેર જ વળતી હતી. ચાલ્યાે ચાલ્યાે ત્યાં આગળ તે ગયા. તે એક અતિ નવપદ્ધવિત રમ્ય વાટિકા હતી. તેના દ્વાર આગળ જ તેના માર્ગ પણ પૂરા થતા હતા. તે ક્ષણભર શંભ્યા; તેણે અંદર જવાના વિચાર કરચો, પરંતુ એ અતિ વિસ્તાર-વાળી વિનિકાનાં હાર આગળ એક માટા વિકરાળ સિંહ એટેલા હતા. તેને જોતાં જ માટા ભયથી તે દ્રિજપુત્ર કેવળ સ્તબ્ધ સરખા બની ગયા; માંહે જવાની કે ત્યાંથી પાછા ખસવાની તેનામાં હામ જ રહી નહિ. કેટલીકવાર સુધી તેનાથી એક પગલું આઘું-પાછું ભરાયું નહિ. તે સિંહ પણ ત્યાંથી ખસ્યા કે ઊભા થયા નહિ. ક્ષણભર વિચારના વમળમાં પડ્યો રહ્યો, પછી મનમાં, ''હે ગુરુદ્દેવ ! હવે મારે શુ કરવું ? આપની કૃપાથી અહીં સુધી તેા હું નિર્વિંઘ્ને આવ્યો; પણ અત્યારે મારા માર્ગમાં પ્રાપ્ત થયેલા વિલસ્ત્રપ આ ક્રુર્ પ્રાણીને મારે કેવી રીતે નિવારવું '' એવા વિચાર કરે છે, એટલામાં તાે તે વનિકામાંથી એક એવા પ્રકારના અપરિચિત શબ્દ થયા, કે તે સાંભળતાં જ સિંહ બહુ જ શાંતપણે ત્યાંથી બીજી બાજુએ થઇને બહાર ચાલ્યાે ગયાે; અને આનંદાશ્વર્યથી દિજપુત્રે અંદર પ્રવેશ કીધા.

અંદર જઇને જૂએ છે તો અનેક વિચિત્ર પુષ્પસ્તબકા, વૃન્દાવના અને અસંખ્ય જાતિનાં દિવ્ય વૃક્ષા ખીલી રહ્યાં હતાં. તેઓપર વિવિધ જાતિના પક્ષિગણાે મધુર મધુર કલરવ કરી રહ્યાં હતાં. વાટિકાના મધ્ય ભાગમાં અતિ સુશાભિત વૃક્ષાથી ઢંકાયલા કિનારાએાવાળું, અને સ્કટિક સરખા નિર્મળ જળથી ભરેલું એક દિવ્ય સરાવર આવેલું હતું-તેમાં **ખી**લેલાં વિચિત્ર કમળપુષ્પાની શાેભા મનને હરણ કરતી હતી. તેના સુંદર કિનારાથી થાેડેક છેટે એક તાર્ના પર્ણકુટી જેવામાં આવી-તે કેવળ વૃક્ષની નીચે લતાએાથી જ બાંધેલી હતો, છતાં પણ અતિ રમ્ય હતો. તેના દ્વાર આગળ જઇને જેતાં દ્વિજપુત્રના આનન્દના પાર નહિ! જેના પુષ્યસ્પ દર્શનાર્થ તે આટલા બધા પરિશ્રમ કરી રહ્યો હતા, તે જ શાંતપણે બેઠેલા સમર્થ પ્રભુનાં તેને દર્શન થયાં. તત્કાળ મારા હુર્ષના ઉમળકાથી 'જય ગુરુદેવ!' 'ધન્ય ગુરુદેવ!' એવા ધ્વનિ કરતાંની સાથે તે તેમનાં ચરણારવિન્દમાં જઇ પડ્યો; તેણે પ્રેમાશ્રવઉ તેમનાં પવિત્ર પાદપમો ભીંજવી દીધાં. તેની શ્રદ્ધા અને ભક્તિથી પ્રસન્ન થઇને **તે ચાેગીશ્વરે** તેને હાથ ઝાલીને બેઠા કર્યો, અને આશ્વાસનપૃર્વેઠ હૃદયે ચાંપી પાતાની સામે બેસાડ્યા. તે બે ત્રણ દિવસાના ભુખ્યા હતો, માટે તત્કાળ પાતે બાલ્યા; "વત્સ! આ આશ્રમ અહાર તારી ઈચ્છામાં આવે તેવાં સુપકવ ક્ળાે પ્રાશન કરીને કાધાને શાંત કર."

દાનદક્ષ ક્ષણભર વિચાર કરીને બાલ્યા; "કૃપાનાથ! આપનાં ચરણારવિન્દનાં અલભ્ય દર્શન પામી આજે મારી સર્વ ક્ષુધા ને તૃષા આપામળ શાંત થઇ ગઇ છે; પણ આપની આજ્ઞા છે તો લક્ષે હું જાઉં છું;" એમ કહી તે આ પ્રમ બહાર ગયા ને થેહીક વારમાં ઘણાંક સ્વાદિષ્ઠ ફળા લઈ આવીને તેણે ગુરુવરને નિવેદન કરચાં. યાગીશ્વર તેની શ્રદ્ધા અને વિવેક જોઇને પ્રસન્ન થયા અને તમણે તેમાંથી કેટલાંક તેને ખાવા આપ્યાં; જે એકાંતે બેસીને લક્ષણ કરતાં તે અતિશય તૃપ્ત થઈ ગયા. જળની આજ્ઞા થતાં સરાવરમાંથી જળ પી આવ્યા, અને પાછા દંડવત્ પ્રણામ કરી, તેમનાં ચરણસમીપ બેઠા. કુરુક્ષેત્રથી આજ સુધીમાં પાતે જોયેલા અદ્ભુત ચમત્કારાવડે દાતા (ફજપુત્ર, આ યાગેશ્વરને સાક્ષાત્ ઈશ્વરાંશ જ માનવા લાગ્યા; તે તેમના મુખમાંથી નીકળાં અમૃત સમાન મધુર વચનાની અનિવાર્ય પ્રેમથી ચાતકની પેઠે વાટ જોવા લાગ્યા.

#### પરમાપદેશ

મહાત્મા યાગીશ્વર અંતર્યામીપણે તે ખ્રાહ્મણની વૃત્તિને જાણી ગયા. તે બાલ્યા; "હે વત્સ! અનેક સંસારસુખાને ત્યજી ઘણાંક સંકંટાને પરિણામે આ સ્થાનને પ્રાપ્ત થયેલા તું, પરમ તત્ત્વના જિજ્ઞાસુ છે એમ મેં જાલ્યું. તારું કલ્યાણુ થાએા; તારાપર તે તત્ત્વપતિ કૃપા કરા. હ તાત! પરમ કૃપાળુ સર્વેશ્વર પ્રભુની આજ્ઞા એવી છે કે, તેના સંબંધી તત્ત્વનું જ્ઞાન, જ્ઞાતાએ તેના જિજ્ઞાસને આપવું. પણ તે પૂર્વે, વિચાર કરવા કે, તે તે વસ્તુના અધિકારી વા પાત્ર છે કે નહિ ? પાત્ર વિના આપેલી વસ્ત નષ્ટ કે બ્રષ્ટ થઇ જાય છે, અથવા તા તેના ગ્રાહકને નષ્ટ બ્રષ્ટ કરી નાંખે છે; અર્થાત્ તેના પ્રતિકૃલ પ્રયોગ થાય છે, કિવા તે વસ્તુ વ્યર્થ જાય છે. હે પુત્ર! જ્ઞાન એ શબ્દના અર્થ, જાણવું, ઓળખવું, સમજવું એવા થાય છે. જેવા અર્થ જ્ઞાનના છે, તેવાજ વિદ્યાના છે. કાઇ પણ પદાર્થને ખરી રીતે જાણવા-એાળખવા તે તેનું યથાર્થ ज्ञान છે. તે જ પ્રમાણે આપણે પાતે કેાણ છીએ ? કયાંથી આવ્યા છીએ ? કયાં છીએ " શા માટે આવ્યા છીએ ? કયાં જવાના છીએ ? ઇત્યાદિ વાત યથાર્થપણ જાણવી, તે સ્વાત્મજ્ઞાન છે. એ જ્ઞાન બીજાં સર્વ જ્ઞાનાનું તથા સર્વ વિદ્યાંઓનું તાત્પર્ધ છે. એ જ્ઞાન જેને યથાર્થપણે પ્રાપ્ત થયું, તેન બીજાં સર્વ જ્ઞાના અશેષપણે પ્રાપ્ત થયાં, એમ સમજવું. પણ એ જ્ઞાન જેમ સર્વ કરતાં ઉત્કૃષ્ટ છે, તેમ પ્રાપ્ત કરલું, એ પણ સર્વ કરતાં દ્રષ્કર છે. એ જ્ઞાનનું યથાર્થ વિવેચન થવાને માટે જ જગતમાં સર્વ વેદા. વિદ્યાએ અને શાસ્ત્રા પ્રકટ થયેલાં છે. સઘળાં વિવેચનાને પરિણામે તેઓએ એટલે વૈદિક ગ્રંથાએ જગતના સર્વ પ્રાણીએા પ્રત્યે સૌથી માટામાં માેટી એવી આજ્ઞા કરી છે કે, આ અપાર દુઃખરુપી માયાના પ્રપંચમાં મચેલા જીવે, તેમાંથી મુક્ત થવા માટે, માયાના પતિને શરણે જતું-પછી સ્મરેણ મનનથી તેનું પરાક્ષ દર્શન કરતું.\* એ દર્શનમાં લીન થતાં અપરાક્ષ દર્શન થશે ને તે પછી તદ્ભપ થવું. એમ થવાથી તે કૃપા-સાગર તેમાંથી તેના ઉદ્ધાર કરીને પાતાના અપાર સુખના ભાકતા કરશે. હે ઋષિપુત્ર! એ આજ્ઞા સર્વ ધર્મીનું મૂળ છે, સર્વ જ્ઞાનાનું દેાહન છે, સર્વ કર્વવ્યોનું કર્વવ્ય છે અને સર્વ શાસ્ત્રોનું રહસ્ય છે. મારી પણ तारा प्रत्ये ओ क भाजा छे है, तुं तेने जाए, जी भने तहूप था." આ છેલા શખ્દા તે મહાત્માના મુખમાં હતા, એટલામાં એક

<sup>\*</sup> मामेव ये प्रपद्यंते मायामेतां तरंति ते।

ભારી ગર્જના થઇ, જે સાંભળતાં દ્વિજપુત્ર ચમકી ઊછ્યો. તેને ધીરજ આપી ચાંગિરાજે કહ્યું; "વત્સ! અહીશ મા, એ કાઈ ભયનું આગમન નથી. અત્ર ભય કેવું? પણ એ ગર્જના આપણને આવશ્યક સ્ચાન છે. એ ગર્જના આ અરણ્યવાસી સિહની છે, જે આપણને સંધ્યાસમય થવા આવ્યો હોવાથી અન્ય કાર્ય સમાપ્ત કરી, નિત્ય કાર્યમાં પ્રવૃત્ત થવાનું સચવે છે. હે વત્સ! એ સિંહ પાતાની સ્વાભાવિક ક્રુરતા ને હિંસાને તજી દઇ, સર્વ પ્રાણીઓના મિત્ર સરખા ભગવદીય ખનેલા છે, અને તે પાતાની મેળે જ આવીને આ આશ્રમનું રક્ષણ કરે છે. તેને પાતાની ગુઢામાં જવાના સમય થયા હાવાથી તે તત્પર થયા હશે એમ લાગે છે."

એટલામાં તા પૂછડી હલાવતા ને ગેલ કરતા તે મૃગરાજ પર્ણ-શાળા આગળ આવ્યા, અને મુખ નીચું નમાવી ઊભા રહ્યો. તેને ને એક ચાંગિરાજ બાલ્યા; "વત્સ! તારે આહાર કરવાના સમય થયા છે, જા; આ દિજપુત્ર આજથી તારા સહવાસી થયા છે, તેની સાથે બ્રાતૃભાવથી વર્તજે." એ સાંભળી તુરત તે મૃગપતિ, પર્ણશાળાની પ્રદક્ષિણા કરીને દિજપુત્ર પ્રતિ પ્રેમદૃષ્ટ ફેંકી, ત્યાંથી ચાલતા થયા અને મહાત્મા ચાંગિરાજ પણ દિજપુત્રને સાથે લઈ પર્ણક્રુટીની બહાર નીકળ્યા અને આશ્રમની વિચિત્ર રમ્ય વૃક્ષલતાએમાં ફરતાં ફરતાં સરાવરપર ગયા. ત્યાં દિજપુત્રે સંધ્યાવંદન કર્યું; યાંગિરાજ પણ પરમાત્મસ્વરુપની ધ્યાનરુપ સંધ્યા કરવા બેડા.

द्विष्णुत्र संध्यावंद्दन हरी रहीने तेनी समाप्तिमां गुरुधरण्विषे प्रणाम हरवा गये।, ता गुरुने तेणे हाष्ठ हिवा पाषाण्वनी प्रतिमावत्त स्थिर थर्छ गयेदा क्रिया! ते समळ गये। हे, तेओ ध्यानस्थ छे; तेथी तेमना क्रगत थवानी वाट क्रेतो ते त्यां क्र थेहा. क्षण् थर्छ, घडी थर्छ, प्रहर थर्छ गये।, छेह आणी रात्रि वीती गर्छ, ते। पण् ते ते। तेमना तेम क्र रह्या! शिष्य पण् आणी रात्रि तेमनी सम्भुण क्र थेनी रह्यो. प्रातःहाण थये। त्यारे देहहृत्यथी शुद्ध थर्छने पाछे। ते त्यां क्र आवी थेहा, ने तेमणे हहेदा उपदेशनुं मनन हरवा दाग्ये। गुरुने। ये दिवस पण् समाधिमां क्र गये। णीळ रात्रि पण् स्मेम क्र गर्छ; ते। पण् शिष्य हर क्रेडी तेमनी सम्भुण क्र थेसी रह्यो हते। तेटदा समयमां तेले हशो आहार हयां नहेतो। हेम हे हवे ते पाताने सेवहधर्मने। अधिहारी समक्तो हतो। पोताना सेव्य येवा गुरुदेवनी आज्ञा विना हिताने निवेदन हरया विना माराथी हथें हमें थर्छ शहे नहि, येम

તેના નિશ્ચય હતા. પણ તે વેળાએ તે, પર્ણુક્ટીમાંથી, આગળના ચાગાનમાંથી, આશ્ચમના માર્ગોમાંથી ને સરાવરના તટાપરથી, સાય-પ્રાત: બન્ને વેળા કચરા વાળી નાંખવા, તુળસી, માગરા, ગુલાબ, ઇત્યાદ છાડવાઓને જળ સીંચવું તથા પક્ષીઓના પાડવાથી, તેમ જ ઘણા પાકી જવાથી નીચે ખરી પડેલાં ફળાને વીણી એકઠાં ઠરવાં, ઇત્યાદ પરિચર્યા કરવી ચૂકયા નહાતા. જેવું એણે શિષ્યવત ધારણ કર્યું હતું, તે જ પ્રમાણે પેલા સિંહની પણ સ્થિત હતી. ચાગી ધર સમાધિમાંથી જગ્યા નહિ, ત્યાંસુધી તે પણ આશ્ચમના ઝાંપા આગળથી ખરચા નહિ. તે થાડી થાડીવારે માંહે આવીને ગુરુવર્યનાં દર્શન કરી જતા હતા.

ત્રીજે દિવસે યાંગિરાજની સમાધિ ઊતરી. ત્રણ ત્રણ દિવસાથી પાતાના અંને શિષ્યો ક્ષુધિત છતાં સેવામાં તત્પર છે, તે એઈ ખહુ પ્રસન્ન થઇને તેમણે તત્કાળ અંતેને યથેચ્છ ક્લાહાર કરવાની આજ્ઞા કરી. દ્વિજ. પુત્રે પાતે જે આળખતા હતા, તે જાતિનાં ક્ળા લાવી ગુરુને નિવેદન કરચાં; સિંહ પણ વંદન કરીને ગયા. શિષ્યના પ્રસાદ ધરાવેલાં કળા એઇ, યાંગિરાજ ખાલ્યા, "પુત્ર! અત્યારે તા તું ભલે એ કળા નક્ષણ કર, પણ પછી અવકાશ મળતાં હું તને આશ્રમમાંથી ને આ અરણ્યમાંના પર્વતામાંથી એવા પ્રકારનાં કળા તથા મૂળા આળખાવીશ, કે જે એકવાર ભક્ષણ કરવાથી દિવસોના દિવસા કિવા મહિનાના મહિનાઓ સુધી કશા પણ આહાર વગર તૃપ્તિ રહે છે; એટલું જ નહિ, પણ શરીરમાંથી અળ-તેજ કિચિત પણ ન ઘટતાં જેવું ને તેવું જ તે ચાલુ રહે છે."

સ્વરૂષ્યવલંખન

શિષ્ય ફલાહાર કરી તૃપ્ત થઇને પાછા ગુરુસમીપ આવી કર જોડીને એઠા અને પ્રણામપૂર્વક પૂછવા લાગ્યો કે, "હે નાથ! આપે મને આજ્ઞા કરી કે, માયાના પ્રપંચમાં ફસેલા પ્રાણીએ માયાના પતિના આશ્રય કરવા, પરંતુ તેમાં હું બરાબર સમજી શકયા નથી. કૃપાનિધાન! મને કહા કે, માયા તે શું ? માયાના પ્રપંચ તે શું ? ને માયાપતિ એ કાહ્યુ ?"

મહાતમા બાલ્યા; "વત્સ!એ વસ્તુએ જાણવા જેવી છે. તારાં નેત્રા-વંડે દેખાતું એવું આ સર્વ જગત્-જેમાં પૃથ્વી, આકાશ, બ્રહ્ધા, નક્ષત્રા, દેવા, મનુષ્યા, રાક્ષસા, પશુએા, પક્ષીએા અને બીજાં સર્વ જાતિના પ્રાણીઓના તથા પદાર્થોના સમાવેશ થાય છે, એ સર્વ-માયાના પ્રપંજા (વિસ્તાર) છે. પ્રપંચ એટલા માટે છે કે, એ વાસ્તવિક નથી, પણ અસત્ય

છે-નાશવંત છે, છતાં સત્ય જેવું ભાસે છે. તે સઘળા પ્રપંચ માયાથકી ઉત્પન્ન થયેલા હાવાથી એ માયાના પ્રપંચ કહિવાય છે. સઘળા અસત્ય-નાશવંત પદાર્થો ઉત્પન્ન કરવાની, તેમ જ તેઓને સત્ય સ્વરૂપવાન મનાવવાની કાેઇથી નહિ ટાળી શકાય એવી અદ્દભુત શક્તિ જેનામાં છે, તે માયા. એ માયાને વિષ્ણુની-વિશ્વપતિની માહનમૂર્તિ પણ કહે છે.\* એ મૂર્તિનાં દર્શનથી, સંસારી જીવા-જેની માહિનીમાં પડી જઇને સુખ, દુઃખ, અહુંતા, મમતા વગેરેના અનુભવ કરે છે તે માયા; અર્થાત્ માયા પાતાનું રૂપ અતાવી-માયામય ભાવ દેખડાવી, અનિત્યમાં નિત્યતા અને અજ્ઞાનમાં જ્ઞાનના ભાસ કરાવીને, જીવને ભૂલાવે છે. માત્ર ભક્તયાેગી જના જ માયાની માહિનીમાં લપટાતા નથી; કારણ કે તેમણે ચિત્તવૃત્તિને વશ કરેલી હોદ્ધ છે. માયાનું સ્વરૂપ અજ્ઞાન છે, એટલે માયા અજ્ઞાન-રૂપ છે એમ જાણુજે. માયાના અજ્ઞાનપણાંમાં લાકિક અનુભવ પ્રમાણ છે. મન્ન, તન્ન, ઇન્દ્રજાળ વગેરેમાં જે કંઇ ચમત્કાર જોવામાં આવે છે અને તે જોવાથી જે માહ ઉત્પન્ન થાય છે, તેને માયા કહેવામાં આવે છે. અજ્ઞાન અને માયા એ બન્ને પર્યાય શખ્દો જ છે; પરંતુ જ્યાં અજ્ઞાન ઘટી શકે નહિ ત્યાં માયા જાણવી. માયા અને અજ્ઞાન વસ્તુત: એ એક જ છે. જે માયા પરખ્રદ્વાનાં સ્વરૂપનું આવરણ કરીને જ્ઞાનની વિરાધી થાય છે, તે માયા અજ્ઞાન એવે નામે કહેવાય છે. આવી માયા સત્ય તથા અસત્યથી વિલક્ષણ છે, તેથી તેને અનિવંચનીયા કહેવામાં આવે છે. એ માયા જ્ઞાને કરીને નિવૃત્ત થાય છે. એટલા માટે ચિત્તશુદ્ધિ કરી, વાસનાએાથી દ્વર રહીતે, પરમાત્માનાં સ્વરૂપને જાણવાના પ્રયત્ન કરવા એ, જે જીવને મુક્તિની ઇચ્છા છે, તેના ધર્મ છે. પરમાત્મા પાતે માયાના પતિ છે. સર્વ તેને અધીન છે. તેની આજ્ઞા વિના માયાથી એક પાંદડું પણ હલાવી શકાતું નથી. તે પરમાતમા પરબ્રદ્ધા કે જેને સૌ ભગવાન્, પ્રભુ, ઇશ્વર અને આખા જગતના પતિ કે પિતાને નામે ચાળખે છે, તેના વશમાં એ માયા છે. એની સહાયતાથી જ, માયાએ આ સઘળા પ્રપંચ ઊભાે કર્યો છે, એટલા માટે તે માયાના પતિ 😼. 😸 બ્રહ્મપુત્ર! વિચાર કર, કે એ માયાના પ્રપંચ કેમ મિથ્યા છે અને માયા પાતે કેમ જડ છે-પરતંત્ર છે, ને સર્વ સત્તાધીશ તા માત્ર ચૈતન્યરૂપ એવા માયાપતિ

मायां तु प्रकृतिं विद्यान्मायिनं तु महेश्वरम् ।
 तस्यावयवभृतेस्तु व्याप्तं सर्विमदं जगत्॥

જ છે. એ માયાને તરી માયાપતિને શરણે થતું, એ જ પ્રાણીનું જન્મ્યાનું શ્રેષ્ઠ કર્તવ્ય છે."

શિષ્ય બાલ્યા; ''ગુરુવર્ય! તે માયાપતિ કેવા છે, ક્યાં છે, તેને શરણે કેવી રીતે થવું ?''

મહાત્મા બાલ્યા; "તાત! એને જેવા કલ્પીએ તેવા તે છે. આ આખા જગત્ જેવા તે છે. આખું જગત્, માયા સાથે તે સમર્થ માયા-પતિના એકાંશ મળવાથી જ, પ્રકાશિત થયું છે;\* તેથી તે સમગ્રપણે આખા જગદ્રપ છે-ચૈતન્યરૂપ છે. પરથકી પર એવા તે અત્યંત અલક્ય (લક્ષમાં પણ ન આવી શકે તેવા) છે. તા પણ તે માયાપતિ અનંત शिक्तिमान् है।वाथी शर्षागत वा सेवंड-लडतं तेने केवे। धारे તેવા તે પ્રતીત થાય છે. (ર) તે કયાં છે, એમ જ્યારે તું પૂછે છે, ત્યારે મારે કહેલું જોઇએ કે, એ જ્યાં ન હાય એલું એક અણમાત્ર કામ पश भासी नथी. ते सलरे। छे. जले विष्णुः स्थले विष्णुर्विष्णुः पर्वतमस्तके। ज्वाकामालाकुले विष्णुः सर्वं विष्णुमयं जगत्॥ य्येभ शास्त्रभां ५६ हे. સઘળ જ સ્થળે-ભૂમિ, આકાશ, પાતાળ ને આખા બ્રદ્માંડમાં તે એક સરખા સુઘટુ વ્યાપીને રહેલા છે. એવડા માટા તે છે, છતાં તેની અતિ અદ્ભુત શક્તિ તું જો, કે તે કાેઇની પણ દૃષ્ટિએ પડતા નથી! અઢા! તે પરમ કૃપાળુની અચિંત્ય કરણીને કાેણ વર્ણવી શકે તેમ છે **?" એ છે**લ્લા **શં**ષ્ટા બાલતાંની સાથે તે યાગીશ્વરનાં નેત્રા પ્રેમાશ્રુ**થા** ભરાઇ આવ્યાં, કંઠ ગદ્દગદ થઇ ગયા !!

કેટલીકવારે પાતાના પ્રેમાવેશને આવરીને વળી તે મહાત્મા બાલ્યા; "વિપ્ર! હવે એને શરણે કેવી રીતે થવું, તે સાંભળઃ મનથી, વચનથી, કાયાથી—સર્વ રીતે તેને અધીન થવું; એ મારા રક્ષક, એ જ મારા તારક, એ જ પિતા, એ જ પ્રભુ, એ જ પૂજ્ય અને પ્રારંભમાં હું તેના સેવક છું; અને પછી, તે તે હું, અને પછી હું ને તે એક જ, એવી ઢઢ ભાવના કરીને રહેલું, એ તેને શરણ થવું છે. એ પવિત્ર ભાવના સદા સર્વદા જાગૃત રહે, ભૂલાઇ કે શિથલ થઇ જાય નહિ, તે માટે બહુ જ પ્રયત્નથી નિત્ય તેનું મનન થવું જોઇએ. પણ પુત્ર! એ મનન એમ ને એમ નિરાધાર થઇ શકતું નથી. તેને માટે કંઇક આલંખન જોઇએ, કે જેના આધારે મનન ઢઢ થાય."

<sup>\*</sup> एकांशेन स्थिता जगत्।

#### આલંબનની રીત

એ પ્રમાણે વાતચીત કરતાં, સંધ્યાસમય થયો. સરાવર પર સંધ્યા વંદન કરી ગુરુ અને શિષ્ય પર્ણકુટીમાં આવ્યા. રાત્રિ થતાં સર્વત્ર શાંતિનુ રાજ્ય સ્થપાયું. ગુરુદેવે તે સચ્છિષ્ય પ્રતિ પુનઃ કહ્યું: "પ્રિય પુત્ર! પેલા દર્ભાસનને અહીં લાવી, ને ઉપર મારા સમ્મુખ બેસ; પેલા કમડલ-માંથી આચમન કરી, તારી શકત્યનુસાર પ્રાણાયામવડે ચિત્તને સ્થિર કર." શિષ્યે તે પ્રમાણે કરચું. પછી ચાેગીશ્વર બાલ્યા; "વત્સ! નિત્ય ગાયત્રીજપ વેળાએ તું જેવું તેનામય સુર્યાબમ્બનું ધ્યાન ધરે છે, તેવું અતુલ સ્વચ્છ તેજ જ સર્વત્ર વ્યાપી રહ્યું છે-અન્ય કશી જ વસ્તુ નથી, એમ ખન્ને નેત્રા મીંચીને તારા મનવડે જો. સૂર્યબિખનું તેજ એ પ્રભુતું શરણ ઇચ્છનાર સાધકને ઉદાહરણરૂપ છે. જગતમાંના સઘળાં તેને-અગ્નિ, વિદ્યુત, તારાગણ, ચંદ્ર ઇત્યાદિ સર્વ તેજસ્વી પદાર્થોનાં તેને કરતાં સૂર્યબિખનું તેજ ઉત્કૃષ્ટ છે. એના કરતાં અધિક પ્રકાશ-વાળું તેજ જગતમાં બીજાું કાેઇ દૃષ્ટિગાેચર થતું નથી. બીજાં સર્વે તેજોની પેઠે એ તેજ પણ સર્વના પ્રભુ-માયાપતિનું આપેલું હાવાથી, વાસ્તવિક જોતાં માયાપતિનું જ છે; એટલા માટે માયા પતિના અગાચર-અલક્ષ્ય સ્વરૂપને એાળખવા ઇચ્છનારે, પ્રથમ એ અતુલ તેજનું જ ધ્યાન ધરવાનું છે. માટે હે દ્વિજ! પ્રથમ તારું ચિત્ત સારી પેઠે સ્થિર થવાને તું કેટલાંક સમય સુધી તેનું જ <sup>દ</sup>યાન ધર. એ મારા પ્રભુતું-મારા સ્વામીનું-અકળ-અચિન્ત-નીય સ્વરૂપ છે એવું જાણીને તેને, મનામય પદાર્થો અર્પણ કર; અને હાથ જોડી સેવકની પેઠે નમ્ર થઇને પ્રણામ કર, શુદ્ધ ભાવથી પ્રાર્થના કર, કે હું આપના હું, મારાપર કૃપા કરા. અંત:કરણને સ્વસ્વરુપમાં એકાંગ્ર કરીને અખંડ વૈભવવાળા આત્માને જો, બંધનને કાપી નાખ, અને સંસારના દુર્ગંધના ત્યાગ કર. સઘળી ઉપાધિથી રહિત ખની, સચ્ચિદાનંદરૂપ ખની જા-આ અધમ આત્માને શુદ્ધ ખનેલા જો. એમ જોવાથી તને પાછા સંસાર ભાગવવા પડશે નહિં.''

એટલું કહીને ઘણી વાર સુધી માૈન ધરી રહેલા તે મુનિ પુનઃ બાલ્યાઃ "પણ ભાઈ! એવી ભાવના માત્ર ઉપર ઉપરની જ હાય તા કશું ફળ નથી. પ્રભુના આશ્રય તા બીજા સર્વ આશ્રયા છાડી દઇને અનન્યપણે કરવા જોઇએ. પાતાનાં બળના, ભાગ્યના, ધનના, વિદ્યાના, સિદ્ધિ આદિક ઐશ્વર્યના, તપના, પુણ્યના કે સ્વજન આદિ કાઇના પણ

આશ્રય હાય ત્યાં સુધી ભગવદાશ્રય દઢ થતા નથી-અંતઃકરણ પૂરેપૂરું પરબ્રદ્ધને વિષે લીન થતું નથી. માટે બીજા સર્વ આશ્રયા છાડી દઇને તું તે કૃપાળુને શરણ થા.\* એમ કરતાં તારા અધિકાર વધશે, એટલેં હું તને તે અનંતરૂપ બ્રદ્ધના અતિ મનાહર પ્રેમસાગર લલિત સ્વરુપનું અવલંખન કરાવીશ, કે જેવડે તે કૃપાળુ પ્રેમમૂર્તિને વિષે તને પ્રેમળ ભક્તિ ઉત્પન્ન થશે—સત્ય સ્વરુપ પ્રત્યક્ષ થશે અને તે પછી તેના તારાપર અનુગ્રહ થવાને વિલંખ લાગશે નહિ. હે ફિજન્મા! રુપરહિત એવા બ્રદ્ધ-માથાપતિનાં અનંત રૂપા કલ્પીને ઉપાસના થઇ શકે છે. જેને જેવી રુચિ હાય તેવું રૂપ તે કલ્પે. બ્રદ્ધના સાક્ષાત્કાર માટે અનેક માર્ગો છે. તેમાં કાઇ સહેલા હાઇને કાલાંતરે ફળ આપનારા છે, તેને કાઇ કઠિન-દુષ્કર હાઇને થોડા સમયમાં ફળ આપનારા છે. તારે માટે આ સરલ માર્ગ મેં ચાગ્ય ધાર્યો છે, તેના તું નિત્ય અભ્યાસ કર." પછી ઘણીકવાર સુધી પરબ્રદ્ધનું સ્વરૂપ વિચારીને, તેમણે શિષ્યને પાતાના આસનપર જવાની આગ્રા કરી ને તે પાતે સમાધિમાં બેઠા. જટામાંના મણિ

બીજે દિવસે પ્રાતઃકાળમાં ગુરુવર્યને ધ્યાનસ્થ જ જોયા, ત્યારે શિષ્ય પણ સ્નાનસંધ્યા આટાપી પર્ણકુટીની બહાર બેસીને ગુરુએ ઉપદેશેલા ધ્યાનયોગના અભ્યાસ કરવા લાગ્યા. એક ગયા, બે ગયા, ને ત્રીજે દિવસ પણ ગયા. ચાથે દિવસે મધ્યાદ થવા આવ્યા ત્યારે ગુરુની સમાધિ ઊતરી. શિષ્ય પણ આહાર નિદ્રા તજીને તેમની સમ્મુખ જ તેજોમય જયોતિનું ધ્યાન ધરતા બેઠા છે તે જોઇને, મહાત્માએ તેને ફલાહાર કરવાની આજ્ઞા કરી. શિષ્ય ફલાહાર કરીને પાછા ગુરુની સમ્મુખ આવી બેઠા, એટલે ગુરુ બાલ્યા; "પુત્ર! આજે તા ચાલ; હું વને આપણે માટે પરમાત્મા—પ્રભુએ ભરી રાખેલા આહાર ભંડાર દેખાંડું; કારણ, આ પ્રમાણે વારંવાર તારે ક્ષુધા વેઠવી પડે છે એ યોગ્ય નહિ. યોગના અભ્યાસીએ તા નિદ્રા, જાગરણ, આહાર, વિહાર ને બીજી સર્વ ક્રિયાઓ કરવામાં સર્વ કાળ નિયમિત રહેવું જોઇએ—અનિયમિત રહેનારને યોગ પ્રાપ્ત થતા નથી." એમ કહેતાંની સાથે યોગેન્દ્ર પ્રભુ ઊભા થયા, ને શિષ્યને સાથે લઇ આશ્રમની બહાર આવ્યા. ત્યાં પેલા સિંહ બેઠેલા હતા. તેણે ઊભેષા થઇ તત્કાળ તેમને વંદન કર્યુ. તેને

<sup>\*</sup> सर्वधर्मान्परित्यज्य मामेकं शरणं वज ।

<sup>†</sup> असंयतात्मना योगो दुष्प्राप इति मे मतिः।

આશીવાંદ દઇ તેઓ આશ્રમની બાજુએ થઇને તેની પછવાડે આવેલી પર્વતકંદરાઓ તરફ ચાલ્યા. ત્યાંની વૃક્ષઘટા, જલનાં ઝરણા, તેની અપાર ઊંડી ગયેલી ખાલણામાં પડતી ધારાઓ, અનેક કુંજો, ગુફાઓ આદિ જોઇને શિષ્ય ચક્તિ થઈ ગયેા. જલનાં ઝરણાથી જે અનેક માટા કરાડાઓ પડ્યા હતા, તેમાં ઊઘાડાં થયેલાં કેટલાંક મૂળિયાં દેખાડીને મહાત્માએ કહ્યું; "આ મૂળને અગ્નિમાં શેકીને લક્ષણ કરવાથી એક માસ પર્યંત કુધા લાગતી નથી. પછી બીજાં જૃદાં જૃદાં દેખાડીને કહ્યું; "આનું લક્ષણ કરવાથી એ માસ તૃપ્તિ રહે છે, આ કંદ ત્રણ માસ સુધી તૃપ્તિ આપે છે, આ દિવ્ય કંદનું લક્ષણ કરનાર યાગીને છ માસ સુધી તૃપ્તિ આપે છે, આ દિવ્ય કંદનું લક્ષણ કરનાર યાગીને છ માસ પર્યંત બીજા કશા આહારની અપેક્ષા રહેતી નથી. આ લાલ રંગનું કંદ અપૂર્વ પુષ્ટિ આપનારું છે; આ શ્વેત મૂળ બહુ જ સ્વાદિષ્ઠ ને શાંતિકર છે." એમ જૃદાં જૃદાં કંદમૂળા બતાવી એમાંના કેટલાંક કંદમૂળા તેની પાસે ખાદી લેવરાવીને તે પાછા આશ્રમ તરફ વળ્યા.

માર્ગમાંના એક ઝરણુમાં તે કંદમૂળ ધાવરાવી પાસેની એક સુન્દર સ્ફ્રિટક શિલા ઉપર પાતે એઠા, પછી કહેવા લાગ્યા કે, "હે દાનદક્ષ! આવા પ્રકારનાં સ્વાદિષ્ઠ ભાજન જેઓને પ્રભુએ અખૂટ આપ્યાં છે, તેઓ ખીજાં લોકિક ભાજનની શા માટે ઇચ્છા કરે?" એ સાંભળી દાનદક્ષ ખહુ હવિંત થઈ, દંડની પેઠે લાંએા થઇ તેમનાં ચરણુમાં વારંવાર પ્રણુમ કરવા લાગ્યા. અહીંયાં એક ચમત્કાર બન્યા. દંડની પેરે તે નમવા ગયા, એવામાં તેના મસ્તકપરની કેશની ગુંડી છૂટી ગઇ; જેમાંથી એક કાષ્ઠની દાખડી નીકળી પડી. એ જોતાં જ મહાતમાં બાલ્યા, 'એ શું છે?"

શિષ્યે કહ્યું; "કૃપાનાથ! એમાં એક મણિ છે."

મહાત્માએ કહ્યું; "તારી પાસે મિલ્લુ કયાંથી? લાવ જેલ ફેવા છે?" દાનવીરે તે દાળડી તેમના હાથમાં મૂકી, જે ઉઘાડીને જેતાં જ અતિ સુંદર તેજસ્વી મિલ્લુ તેમાંથી નીકળ્યા, તેને જેઇ મહાત્મા બાલ્યા; "શું આવા એક ચકચકતા પાષાલાના કકડાને તેં પ્રેમથી જીવની પેઠે મસ્તકમાં છૂપાવી મૂક્યો છે! ભગવત્પાપ્તિના યાગની લાલસા રાખનાર મનુષ્યે આ ક્ષુલ્લક વસ્તુમાં શામાટે પ્રીતિ રાખવી જેઇએ! આવા, તેમજ આ કરતાં પણ વધારે સુંદર પાષાલા તો સામેની કંદરામાં જેઇએ તેટલા પડેલા છે. પરંતુ તેના શા અર્થ?" એમ કહેતાંની સાથે તે કંદરાને જાલે, કાંકરા નાંખીને લતાવતા હાય તેમ, તે મિલ્લુને મહાત્માએ, તેણીમેર ફેંકી દીધા! જે અસંખ્ય વૃક્ષા તથા કાતરાની દુર્ગમ જગ્યામાં

ક્રાેેેે જાેં જાેં જાં પડ્યો, તે જણાયું પણ નહિ. થયું. પાતાનાે વહા લામાં વહાલાે તથા અનેક કચ્ટાે ભાેગવી મેળવેલાે, સર્વસ્વ ધનરૂપ અમૂલ્ય મણિને સહજમાં ફેંકી દીધેલાે જાેઇને, દ્વિજપુત્ર એકાએક મૂછાં ખાઇને પડ્યો; કેમકે, તેને અદાપિ પૂર્ણ અધિકાર પ્રાપ્ત થયાે નહાેતાે.

અર્થીને અર્થભંગથી, કામીને કામનાશથી, ને આશાબદ્ધને આશા-સંગ થવાથી, જે દુ:ખ સ્વાભાવિક થવું જોઇએ, તે સઘળાથી એ મહા-તુભાવ યાંગિરાજ જાણીતા હતા. કેટલીકવાર સુધી તેની આકરિમક સ્થિતિ જોતાં, તે શાંતપણે બેસી રહ્યા, પણ પછી તે વધારે અસાવધ ન થઇ જાય માટે, તેમણે પાસેના ઝરણામાંથી જળ લાવી તેનાં નેત્રાપર છાંટયું; ને હાથ ફેરવી ઢંઢાળી તે તેને બેઠા કરવા લાગ્યા. ઘણીકવારે શુદ્ધિમાં આવી તે બેઠા, ત્યારે રુદ્દન કરવા લાગ્યા. તેને આધાસન આપીને મુનિ બાલ્યા; "પુત્ર! હું જાણતા હતા કે, તું સર્વસ્વના ત્યાગ કરીને કેવળ સંસારથી વિરક્ત થઇને, માટા અધિકાર લઇને અહીં આવ્યા છે ને પરબ્રદ્માન્ શરણ ઇચ્છે છે. પણ તારી તા હજી સઘળી સંસારવાસના જેવી ને તેવી જ ઉથે છે. ધણાન્તિના સમયમાં જે કંઇ અસત્ય પદાર્થપર પ્રેમ ચોંટેયા હાય, તેવા પ્રેમ વિવેકજ્ઞાન ત્રાપ્ત થયા પછી ન જ થાય, પણ તને તેવા પ્રેમ થાય છે, તેથી જાણું છું કે, હજી તું ભ્રાંતિમાં જ છે. એક ન્હાના પાષાણુના ટુકડા સારુ ગતપ્રાણુવત્ થઇ ગયા ત્યારે પર-માત્મા કિવા ગુરુને સારુ દેહાપણ શી રીતે કરી શકશે શું તારી ખાદ્ય ભાવના દેખાય છે તે માત્ર ઉપરની જ છે?"

ઋષિપુત્ર ખદુ કચવાઇને બાલ્યા; "કૃપાનાથ! આપ કહેા છા તેમ એ કંઈ સાધારણ પાષાણુના ટુકડા નહાતા! એ તા ઘણા અમૂલ્ય અને અપાર ધનરુપ-અખૂટ દ્રવ્યના મહાનિધિરુપ સ્પર્શમણ હતા. એ મણિ લગવાન શંકરે પ્રસન્ન થઇને મને આપેલા હતા. એનામાં એવા અદ્દભુત ગુણ હતા કે, તામ્ર લાહ ઈત્યાદિ કૃત્સિત ધાતુને પણ સ્પર્શ કરતાં માત્રમાં તે સુવર્ણ કરી દેતા હતા. તેના ચાગથી જ હું આજ પર્યંત અપાર સુવર્ણ ઉત્પન્ન કરીને ઘણાંક ધર્મકાર્યો કરતા હતા ને લગવત્પ્રીત્યર્થ દ્રવ્ય ખરચતા હતા. એવા અમૂલ્ય ગુણને લીધે જ એનું નામ સ્પર્શ-મણિ હતું. એવા મણિઓ જગતમાં હેરેકેર હાતા કે મળતા નથી, કવચિત કાઇ મહાપુણ્યવાન્ રાજાના લંડારમાં કે આપ સરખા કાઇ મહાન્ ચાગીધરની પાસે હાય, એમ સાંભળવા માત્ર છે. એટલા માટે એને ખાવાયલા જોઈ મને અપાર ખેદ થાય છે."

એ સાંભળી ચાેગિરાજે પૂછયું; "તને એ મણિ શંકરની પાસેથી કેવી રીતે મત્યા હતા ?"

દાનદક્ષે હાથ નેડીને કહ્યું; "પ્રભા! નિર્ધનતાથી કંટાળી, હું મારું ગૃહ, ગૃહિણીને સોંપીને અરણ્યમાં ગયા. ત્યાં મેં મારા ઉપાસ્ય દેવ શંકર**ને પ્ર**સન્ન કરવા તપ આરંભ્યું. છ માસના અરખલિત પર્ણાશન\* વતથી આશુતાષ† ભગવાન શંકર પ્રસન્ન થયા. એક દિવસે એક અતિ ખાલવયના જિટલે મારી આગળ આવી, અક-રમાત્ મારું નામ લઇને કહ્યું: 'હે દિજપુત્ર ! તારું નામ સુવિચારશર્મા છે છતાં. તું વગર વિચારે, શા માટે કાયાને કબ્ટે છે ?' મેં કહ્યું; 'મહા-રાજ! નિર્ધનતાના દુઃખથી પીડાયલા એવા હું, અખૂટ દ્રવ્યની ઇચ્છાથી ભગવાન શંકરને ઉપાસું છું.' જડિલે કહ્યું, 'અચિંત્ય તત્ત્વરુપ શંકરની ઉપાસના ક્ષુક્ષક અને નાશવંત એવા દ્રવ્યને અર્થે કાેઈ કરતું નથી. એની ઉપાસના તો અકામપણે, માત્ર માેક્ષની ઇચ્છાથી જ કરવી ચાેગ્ય છે.' મેં કહ્યું, 'મહારાજ! સંસારની અનેક પ્રબળ કામનાએા પૃરી થયા વિના કિવા નિર્મળ થયા વિના, અકામપણું શી રીતે પ્રાપ્ત થાય ? મારું માનવું એલું છે કે, જે સદાશિવ અકામ છે, તે જ પૂર્ણકામ પણ છે. માટે તે કુપાળુ મારી અકામ તથા સકામ એવી સર્વ વાસનાએાને સફળ કરાે. એવું સાંભળોને તે અટુકરૂપ જટિલે મારા હાથમાં એક મણિ આપીને કહ્યું; 'લે, અખૂટ ધનના ભંડારહૃપ આ સ્પર્શમણિ છે. એ સ્પર્શમાત્રથી લાહાદિક ધાતુને પણ સુવર્ણરૂપ કરી દે છે.‡ તેનાવડે તારી સર્વ કામનાએા– સકામ વાસનાઓને પૂર્ણ કર. અકામપણું તેા માેક્ષનું સાધન હેાવાથી સદ્દગુરુના સેવનવડે પ્રાપ્ત થાય છે; માટે કાઈ મહાક્ષેત્ર વિષે તને કાઈ તત્ત્વવિત્ મહાત્માના સમાગમ થશે, તેની સેવા કરીને તે સંપાદન કરજે.' ગુરુવર્ષ! એટલું કહેતાંની સાથે તે બાળ પ્રદ્મચારી ત્યાં જ અંતર્હિત થઇ ગયા: અને હું તે મણિ લઇને ધર્મકાર્ય કરતાે તીર્થાટન કરવા લાગ્યાે-એવી જિજ્ઞાસાથી કે કેાઇ ક્ષેત્રમાં મને સદ્ગુરુદેવનાં દર્શન થાય; એટલે તેમના કૃપાપ્રસાદ મેળવીને હું નિશ્ચિતપણે ઘેર જાઉં."

એટલું કહીને પુનઃ તે બેલ્યા; "કૃપાનાથ! એવી રીતે પ્રાપ્ત થયેલા અમૂલ્ય મણિ ખાવાઇ જવાથી મને ખેદ થયા છે. મારી સંસારવાસના

<sup>\*</sup> પર્ણારાનલત એટલે માત્ર દક્ષાપરથી પાતાની મેળે ખરી પડેલાં પાકડાં જ ખાઇને ઉપવાસ કરવા તે. † ઝટ પ્રસન્ન થઇ જનારા. ‡ अयः स्पर्शे लग्ने बजति सहसा हमपदवीम ।

માટે આપ કહાે છાે તે ઠીક; પણ એ મણિના દ્રવ્યમાંથી મેં મારા દેહ-સુખાર્થે ચિત્કચિત પણ ઉપયોગ કર્યો નથી. અદ્યાપિપર્યંત માત્ર ધર્મી-શેં જ કર્મ કર્યા કરું છું. છતાં એવા મણિ, કે જે કેવળ સદ્ધર્મના સાધનરૂપ હતા, તેના જવાથી મારા જેવા ક્ષુક્ષક વિચારના જીવને કેમ સંતાપ ન થાય ?" એમ કહીને તે પુનઃ રુદન કરવા લાગ્યા.

અતીવ દયાળુ તે મહાત્માએ જોયું કે, એ જીવની મનેાવૃત્તિ કેવળ લૌકિક કે વિષયી તેા નથી જ; તે પૂર્ણ ધાર્મિક વૃત્તિની છે; મુમુલ છે; માટે એના સંતાપ દૂર કરવા જોઇએ. એવા વિચારથી તત્કાલ તે ઊભા થયા અને દાનવીરના હાથ ઝાલીને ઊભા કરતાં બાલ્યા; "પ્રિય પુત્ર! ચિંતા કરીશ મા-ચાલ આપણે તે મણિને જોઇએ."

મણિશાધન-ચિદ્દગુહા

ગુરુ અને શિષ્ય હિમાલયની ઘટાવાળી કંદરા ભાષી ચાલ્યા; બહ ખડખચડા માર્ગથી ત્યાં ગયા. આગળ જતાં એક માેટું કેાતર આવ્યું. ઘણીજ સાવધતાથી એમાં ઊતરવાનું હતું. તેમાં ઊતરવા માં ટ્યું તેા ઉત્તરાત્તર અંધારું આવવા માંડ્યું. ઘણાક દૂર, ઊંડાણુમાં ને અંધારામાં ઊતરતાં એક આંકાં સરખું ખારણું આવ્યું. તે ખહુ જ સાંકડું હેાવાથી માંહે પેસલું ઘાલું જ કઠિન હતું. મહાત્મા મુનિવર તેં જેતજોતામાં પેસી ગયા; પણ શિષ્ય શરીરને બહુ અહુ સંક્રાચવા છતાં પણ તેમાં પેસી શકયો નહિ ત્યારે, મહાત્માએ તેને નેત્રા મીંચીને માયાપતિનું ધ્યાન ધરવાની આજ્ઞા કરી. તેમ કરતાં જ તે સહજમાં અંદર પ્રવેશ કરી શકયો. અંદર તો ક્રાઇ અલૌકિક નવી જ સબ્ટિ સરખાે આનંદ જણાતા હતા. એ સ્થાન એક માટી ગુપ્ત ગુડા હતી. તેમાં આગળ જતાં સુંદર પ્રકાશ આવ્યે!. અનેક દિવ્ય જાતિનાં વૃક્ષા તથા ચામેરની શિલાઓમાંથી ઝરીને એકઠાં થતાં <sub>ત્</sub>યાંનાં નિર્મળ જલસમૂહની શાભા બહુ આનંદ આ પતી હતી. ચામેરથી અસંખ્ય નાનાં નાનાં ઝરણેા ઝમ ઝમ ઝમ કરતાં વહીને નીચાણમાં વહેતાં હતાં. ને ત્યાંથી એક સરાવરમાં એકઠાં થઈ, એક માટા પ્રવાહરુપે પર્વતના કાતરમાં અક્ષાપ થઈ જતાં હતાં. સર્વ ભૂમિ પાષણમય જ હતી; પરંતુ આ ગુડાના પાષાણે! કંઈ વિલક્ષણ ને તેજોમય હતા. એક સુંદર વૃક્ષ નીચે બેબીને ગુરુ મહારાજ બાલ્યા; "પુત્ર! પેલા ઝરણમાં ઊતરી તેને તળીએથી એક ખાંબા ભરી કાંકરા લઇ આવ."

શિષ્ય જળમાં ઊતર્યો. જળમાં સઘળે માટામાટા કાંકરા જ હતા, તેથી તુરત માટેા ખેખો ભરીતે તે બહાર નીકળ્યા; અને ખાબામાંના કાંકરાને 68.5

જેતાં આશ્વર્યમાં લીન થઇ ગયા. ખાબામાં, સાધારણ ઝરણ કે નદીમાં હાય છે તેવા કાંકરા નહિ, પરંતુ પાતાના સ્પર્શમણિને પણ ઝાંખા પાડી દે એવા તેજસ્વી અને મનાહર કાંકરા હતા. તે લાવીને તેણે ગુરુદેવની સિદ્મધ મૂકયા ત્યારે તેમણે કહ્યું; "પુત્ર! એમાંથી તારા સ્પર્શમણિ એાળખીને ઉપાડી લે અને પછી બીજા સઘળા કાંકરા પાછા ઝરણમાં નાંખી દે." શિષ્ય એક એક કાંકરાને વારંવાર હાથમાં લઇ લઇને જેવા લાગ્યા, તા તે બધાય સ્પર્શમણિએા જ હતા; એકેકને લ્લાવી દે તેવા તેજસ્વી હતા. વિસ્મય પામેલા તે પ્રદ્માળાળ કશું ઉત્તર દઇ શકયા નહિ.

પુનઃ મહાત્માએ તેને બીજા ઝરણમાંથી ખાેબા ભરી કાંકરા લાવ-વાની આજ્ઞા કરી. બીજા ખાબામાં આવેલા કંકર તાે વળી એથી પણ અપાર તંજસ્વી હતા, અને તે પણ બધા સ્પર્શમણિએ જ હતા. ત્રીજા ઝરણ-માંથી પણ એક ખાેબા મંગાવ્યા. એમાંના કંકર તાે આશ્ચર્યજનક જ હતા. એના અદ્ભુત તેજથી તેા એક ટસે સામું પણ જોઇ શકાતું નહેાતું. એ ત્રણે ઢગલા દેખાડીને તે મહાત્મા બાલ્યા; "હે દાનદક્ષ! હે સુવિચારશર્માં! પૂર્ણ વિચાર કરીને, તારા જ કિંવા તારા સરખા જ મણિ હાય તે તું એમાંથી ઉપાડી લે." આશ્ચર્યમગ્ન થયેલાે શિષ્ય ખહુ ગુંચવાયાથી કશું ઉત્તર દુઇ શકયા નહિ; તેમ મણિએ લઇ શકર્યો નહિ, ત્યારે મહાત્માએ કહ્યું; ''ભાઇ! આ બધા સ્પર્શમણિએ છે; પણ તેઓની જાતિએ પૃથક પૃથક છે. આ તું પ્રથમ લાવ્યા તે મણિએ સ્પર્શ-માત્રથી લાહાદિ ધાતુને સુવર્ણ કરે છે; આ બીજા ઢગલામાંના મણિએ માંથી સ્વાભાવિક સુવર્ણ ઉત્પન્ન થાય છે; આ છેલ્લા ઢગલામાંના મણિએા તા એ સર્વ મણુઓનું મૂળ છે; કેમકે એમના સ્પર્શ થવાથી સાધારણ પાષાણ પણ મણિ થઇ જાય છે; એવા અસંખ્ય મણિઓના ભંડારરૂપ આ ચિદ્દ્યુહા છે. પરંતુ એ નાશવંત કંકરના સંગ્રહથી પરમાર્થની સાધના જેને કરવી છે, તેને એ મહાન અંતરાયરૂપ છે. એવા કંક-રમાં કાેેે લાભાય? એ શા ખપમાં આવે? એ મણિસંગ્રહ કયા ભયથી ઉગારે? સદસદ્ વસ્તુના વિચાર કરનાર વિનયસંપન્ન પ્રાણી, સતને ત્યજી, અસત્પર પ્રેમ, કિયા કલ્યાણ માટે એ મણિના સંશ્રહ કરી કરે? વિચાર કર. જે વેળાએ તું પેલા વિકટ જંગલમાં ગુંચવાયા હતા, તારું જીવિત પણ શંકામાં આવી પડ્યું હતું, ત્યારે તારા સ્પર્શમિં તારી પાસે જ હતા, છતાં તેણે તને શી સહાય કરી હતી ? એ દેહાંત સંકટમાંથી ખચવાના કરોા ઉપાય તેણે સચવ્યા હતા?

સંકટમાંથી અચાવવું કે સહાય કરવી તાે રહી, પણ ઉલટા એ તાે અળે કરીને અંધન કરાવનાર પદાર્થ છે. માયાનાં મળ तत्त्वामांના એ મુખ્ય છે. તેમ જ રત્નેગુણી પદાર્થોમાં પણ અગ્રગણ્ય છે. રત્નેગુણના સ્વભાવ માયાપ્રપંચની વૃદ્ધિ કરવાના છે. તું તા કેવળ સાત્ત્વિક પ્રકૃતિના મનુષ્ય છે. માટે જ એ મણિના દ્રવ્યમાંથી કેવળ ધર્મકાર્યો જ કરતા હતા અને એ પુષ્યના પ્રતાપે જ તને ઉત્તમ જ્ઞાન સંપાદન કરવાની જિજ્ઞાસા થઇ છે, એ નિશ્ચે જાણ. પરંતુ રાજસી પ્રકૃતિવાળા મનુષ્યના હાથમાં જો એ મણિ આવ્યા હાત તા તે તેના ઉપયાગ અસંખ્ય દ્રવ્ય ઉત્પન્ન કરી, તેવહે અનેક પ્રકારના વિષયાપેલાગા ભાગવવામાં જ મહત્તા માનત અને તેવઉ અસંખ્ય દુષ્કૃતોના ડુંગર ઊભા કરત; વા વિષયાપેભાગમાં જ લચ્ચા પચ્ચા રહી, આયુષ્ય પૂરું કરી સત્કર્મહીન એવા તે, યમને સ્વા-ધીન થાત. અને તમાગુણી મનુષ્યનું શું થાત ? એવા અમૃલ્ય મણ મળવાથી તત્કાળ જ નરકમાં પડત; કારણ કે તે પાતાની અજ્ઞાનતાને ચાેગે ઊલટું જ આચરણ કરત. હવે દુરાચરણનું ફળ નરકવાસ છે; અર્થાત તારી પણ તેવી રજોગુણી કે તમાગુણી પ્રકૃતિ હાત તા, તું પણ એ જ દશાને પામત. પૂર્વજન્મના સંસ્કારને ચાેગે તારી પ્રકૃતિ સાત્વિક છે, તે પણ ઘણા સમય સુધી રાજસી પદાર્થોના સેવનથી રંજોગુણી થાત; પારણામે તમાંગુણી પણ થાત; કેમકે માયાએ ઉત્પન્ન કરેલા પ્રાપંચિક પદાર્થીના સંગ. એ પ્રાણીને ઉત્તરાત્તર તેની ઉત્તમ સ્થિતિને અધાગતિમાં જ ઊતારનાર છે. આવા અનર્થમૂલક છતાં એ પદાર્થો માયિક હાેવાથી માયાના પ્રપંચની પેઠે જ નાશવંત છે. અનિત્ય છે, ચપલ છે, સુદ્દહ અંધનસૂપ છે. વળી અશાંત, ભયરૂપ, **મા**યાપતિના આશ્રય થવામાં આડે આવનારા, વાસનાઓની વૃદ્ધિ કરનારા અને પરિણામે મહાદુ: ખદાયક પણ એ જ છે. માટે હે પુત્ર! અનિત્ય, નાશવંત, જડ અને અનર્થમૂલક એવા ક્ષદ્ધક માયિક મણિના, મહાત્માએ કે જ્ઞાની જના, જેએ માયાના પ્રપંચથી છૂટવાને યત્ન કરનારા હાવાથી યતિ કહેવાય છે, તેઓ કહિ પણ આશ્રય કરતા નથી. અહા ! પરમ અભયપ્રદ, શરણ્ય, અવિનાશી, પરમ तत्त्वक्षप, आनंहभय अने सर्वार्थ पूर्ण ओवा साक्षात् शैतन्यभीण सर्वे-શ્વર ભગવાનુ માયાપતિના સદાશ્રય મૂકીને એ લુલુક જડ મણિના કાેણ આશ્રય કરે? કર્યા જ્ઞાની જીવ, પરમ આનન્દરસના અમૃતને ત્યજને સંસારી પદાર્થોમાં રમણ કરે? અત્યંત સુખ આપનાર પ્રત્યક્ષ ચન્દ્રપ્રકાશ છાડીને, ચિત્રમાં ચિત્રેલા ચન્દ્રને જોવાથી કાેણ મૃદ આનન્દ પામે ?

મિચ્યા પદાર્થોના ભાેગથી તૃપ્તિએ થતી નથી ને દુઃખની નિવૃત્તિ પણ થતી નથી. જેમ શ્રીમતી ભગવત્પાદાદકી ભાગીરથીને કિનારે ઊલેલા કાેઇ તરસ્યાે દુર્મતિ મનુષ્ય, જળ પીવા માટે કિનારે કૂવાે ખાેદવા કે શાિધવા પ્રયત્ન કરે, તેવી જ રીતે સર્વ વાતે અનુકૂળતા મળ્યા છતાં પરમ કલ્યાણુકારક ચિન્તામણિ પ્રાપ્ત કરવાના પ્રયત્ન મૂંકી દર્ઘ, કયાે ભાગ્ય-હીન દુર્મીત મનુષ્ય આવા જેડ મણિ તરફ દક્ષિ પણ કરે? સારાસાર-વિચારહીન મંદમતિનાં દર્શન પણ મહાપાયસ પ છે. તેના તા જેમ અને તેમ સત્વર સંગ તજવો, એ સન્મતિનું પ્રથમ કર્તવ્ય છે. અને હે શિષ્ય! ચૈતન્યમણિ તા સર્વ અર્થો, સર્વ કામનાએા, સર્વ આશાએા, સર્વ વિદ્યાએા, સર્વ શક્તિએા, સર્વ ચમત્કૃતિએા, સર્વ સુખા, સર્વોત્તમ જ્ઞાન, સમગ્ર શાંતિ, સર્વ પુરુષાર્થો અને સર્વ શ્રી સંપત્તિઓના સામટા સમુદ્ર-રે મહાસમુદ્ર છે. એ સકલ ચમત્કૃતિવાળી અને અઘટિત ઘટના ચાતુર્ય-વાળી મહામાયાના પતિ છે, માેક્ષના સ્વામી છે, ભક્તિના ભૂપ છે, ભવનું ભંજન કરનારા છે, શરણાગતના ત્રાતા છે, દુષ્ટને દુ:ખદ છે, સંતને સુખદ છે, અગણિત ગુણાકાર છે. આનંદસાગર છે, ઘટઘટવાસી છે, સદા અવિનાશી છે, સત્ય છે, નિત્ય છે, સારમાં સાર છે, અકળ છે, અપાર છે, અચિન્ત્ય છે ને પરમ દયાવંત છે. વળી અગમ્ય છે, અગા-ચર છે, અકથ છે, છતાં ગમે તેવા અનિવાર્ય ભય-દુ:ખમાંથી શરણા-ગતનું અવશ્ય રક્ષણ કરનાર પણ એ જ છે; વળી સર્વના સાક્ષી છે, ભયને પણ ભયરૂપ તથા અભયના દાતા છે; સદા ન્યાયી ને સર્વમાં સરખા છે અને વધારે શું કહું ? એનું અશેષ વર્ણન કાેઇથી પણ થઇ શકે તેવું નથી. સર્વ રીતે એની જ પ્રાપ્તિના પ્રયત્ન કરવા, એ મનુષ્યનું આવશ્યક કર્તવ્ય છે. એના વિના બીજું સર્વ મિચ્યા અને દુ: ખરૂપ છે."

આ સર્વ સદ્દેખાધ એકાગ્રતાથી સાંભળી રહેલા દ્વિજપુત્ર, સંશયથી નિર્મુક્ત થવાને લીધે ખહુ આનંદ પામી, તે મહાત્માનાં ચરણામાં નમી પડ્યો ને બાલ્યા: "હે પ્રભા! હે ગુરુવર્ય! હે ચૈતન્યનિધે! હે દયાસિધા! આપની કૃપાથી હવે હું સમજ્યા. મારું અજ્ઞાનપડળ ખસી ગયું, ને સાર શું તથા અસાર શું, તે મેં જોયું. આપના અતુલ પ્રભાવને મેં જાણ્યા."

પછી ગુરુવર્ચે પ્રેમપૂર્વક તેને બેઠા કરી પોતાના હૃદય સાથે ચાંપ્યા, ને અનેક આશીર્વાદા આપી પાતે ઊભા થયા. ખહુ સંતુષ્ટ થયેલા તે દ્વિજપુત્રે, પેલા ત્રણે મણિપુંને જ્યાંથી લાગ્યા હતા, ત્યાં જ પાછા નાંખી દીધા; ત્યારે પ્રસન્ન થયેલા ગુરુદેવ તેને સાથે લઇ ત્યાંથી નીકળી આશ્રમ ભણી ચાલ્યા.

## ચિન્મણિકર્શન

આશ્રમપ્રતિ આવતાં આવતાં સંધ્યાસમય થઇ ગયા. તુરત જ તેમણે સંધ્યાપાસના કરી લીધી. પછી ગુરુ અને શિષ્ય બંને જણ, સ્વસ્થ ચિત્તે પર્ણુશાળામાં આવીને એઠા. ઘણીક રાત્રિ થતાં સુધી શિષ્યે એ પૃજ્યપાદની સેવા કરી. જયારે સર્વત્ર શાંતિ પ્રસરી ગઇ, ત્યારે તે કૃપાળુ મહાત્મા બાલ્યા; "હે દ્રિજપુત્ર! હવે તું હસ્તપાદ પ્રક્ષાલન કરીને પેલા દર્ભાસનપર બેસી જ, આચમન પ્રાણાયામ કરીને ચિત્તને સ્થિર કર, અને હું કહું તે સાંભળ."

શિષ્ય તે પ્રમાણે સ્થિર થઇને બેઠા. પછી મહાતમા બાલ્યા; "હ તાત! મેં તને પ્રથમ કહેલું છે કે, માયાપતિનું સ્વરુપ જેલું આપણ કલ્પીએ તેવું છે. એના અર્થ એવા છે કે, એ પરમ પુરુષનું વાસ્તવિક સ્વરુપ કાેં દથી નહિ જાણી શકાય એવું, કિવા નહિ કલ્પી શકાય એવું-અકલ અને અચિન્ત્ય છે. માટે તે કશા પણ આધાર વિના કેવી રીતે લક્યમાં આવી શકે ? કેવી રીતે તેનાપર મન સ્થિર થઈ શકે ? તેટલા માટે તેનું અમુક પ્રકારનું સ્વરૂપ કલ્પવું પડે છે; અને જે જે કલ્પના આપણે કરી શકીએ, તે તેમ સર્વવ્યાપક અને સકલ સત્તાધીશની સત્તાથી બહારની હાઈ શક્તી નથી. તેની સત્તામાં જ આપણું મન, ને આપણી કલ્પના પણ છે. તેા પછી તેનું આપણે જે સ્વરૂપ કલ્પીએ, તેવા હાવાની પણ તેની સત્તા છે, માટે જ મેં તને એમ કહ્યું છે કે. 'આપણે જેવું કલ્પીએ તેવું તેનું સ્વરૂપ છે.' પણ એમ મનમાં આવે તેવી કલ્પના કરવા કરતાં, કંઇક આધારપૂર્વક કલ્પના થાય તાે તે ઉત્તમ. આ જગતમાં જયારે જયારે અધર્મ અને અધર્મીઓ વધી પડે છે, ને ધર્મપર પ્રહાર કરવા માંડે છે, ત્યારે ત્યારે ધર્મ, જે ભગવાનને પ્રાપ્ત કરી લેવાનું સાધન હાેવાથી, ભગવાન માયાપતિને અતિ પ્રિય છે, તેનું રક્ષણ કરવા સારુ તે કૃપાળુ પાતે જ જગતમાં પ્રકટ થાય છે, અને ધર્મનું સંરક્ષણ કરી, અધર્મના તથા અધર્મીઓના ઉચ્છેદ કરે છે.\* એવું ઘણીકવાર ખુને છે ને તે તે વેળાએ તે સમર્થનું જેવું સ્વસ્ત્પ હાય છે, તેવું સ્વરૂપ તેની ઉપાસનાને માટે સાધકા પાતાનાં અંત:-કરણમાં દઢ કરી રાખે છે. વળી માયાની સાથે રહીને એ માયાપતિ જગદ્રપે થયેલા છે; તેમાં રંકથી રાય, કીડીથી કુંજર, પરમાણથી

यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिभवति भारत!। अम्युत्थानमधर्मस्य तदात्मानं सजाम्यहम्॥
 परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् । धर्मसंस्थापनार्थाय संभवामि युगे युगे ॥

મેરુ, ને સૂક્ષ્મ જન્તુથી ખ્રદ્ધાદેવપર્યંત સર્વરૂપે તે પાતે જ છે; અર્થાત જગદ્ભપ થવાની સાથે એ જગતના નિયંતારૂપે પણ તે જ થયેલા છે. માટે સમગ્ર જગદ્ભપે-વિશ્વરૂપે એ તેને ન ભજ શકાય તા જગતના નિયંતારૂપે ભજવા. કેટલાક સાધકા એ નિયંતૃસ્વરૂપની પણ ઉપાસના કરે છે."

એટલું કહીને તે મહાત્મા પુનઃ બાલ્યા; "હે દ્વિજપુત્ર! મેં તને જે તેજ:પુંજનું ધ્યાન કરવાનું અતાવ્યું છે, તે તેા વળી આ હમણાં ખતાવ્યાં, તે અંને સ્વરૂપા કરતાં વિલક્ષણ છે. તે તા અશરીરી છે; અને તેમાં શ્રદ્ધાપૂર્વક મન સ્થિર થઈ જાય તા અતિ શ્રષ્ઠ! પરમ કલ્યાણ ! પણ શરીરવાનને અશરીરી સ્થિતિનું અવલાકન ખહુ કઠિન થઇ પડે છે, માટે જેપર મન તત્કાલ સ્થિર થઇ જાય, ને પરમ ભક્તિવડે જેનું સદા સ્મરણ કરાય, એવું તે માયાપતિનું શરીરી સ્વરૂપ આજે હું તને અતાવીશ. નેત્રા મીંચીને તારી કલ્પનાદેષ્ટિવડે જે સર્વત્ર મહાતેએલાસ તું જાુએ છે, તે આભાસને વિષે ખૂબ સ્થિર થઇને જો, કે તેના મધ્યભાગમાં એક અહુ વિસ્તૃત અને સપાટ ભૂમિ ઉત્પન્ન થઇ છે. તે ભૂમિ નવા અને લીલા રંગના તૃષ્ણાંકરાથી છવાયલી હાવાથી હારિત રંગી દેખાય છે. તેમાં થાઉ થાઉ અંતરે અનેક જાતિનાં સુપુષ્પાના સ્તબકા આવી રહેલા છે. તેના મધ્યમાં એક સુંદર નવ– પદ્મવિત કદમ્અવૃક્ષ બહુ ગાેળ, ઘટાદાર અને સુપુષ્પિત વિરાજી રહ્યું છે. તેની છાયામાં બહુ શ્વેત રંગની ચુવાન અને હૃષ્પુષ્ટ તથા સુવ-ર્ણુનાં ઝાંઝરા તથા ઘંટાએા વગેરેથી શખુગારેલી સવત્સા ધેનુએનનું માં દું વૃન્દ ઊલેલું છે. તે કુમળા તૃણાંકુરા ચરે છે. તેઓની મધ્યમાં अति दिव्य वस्त्रालं कार सके श्री नवयीवनसंपन्न आक्षाकी तथा किशार વયનાં સુંદર ચપળ બાળકાે, હાથમાં નાની નાની છડીએા–ગેંડીએા વેશુએા લઇને ઊભેલાં છે. એ સર્વની વચ્ચે કદંબ તરુનાં મૂળ પાસે એક અતિ સુલલિત મેઘ સરખી શ્યામ કાંતિવાળા, કામદેવને પણ લજાવે તેવા સૌન્દર્યવાન્ મહાતેજસ્વી આળક ઊભેલા છે. એનું વય છથી આઠ વર્ષોની માંહેનું છતાં એની છબી એટલી બધી મનાહર છે કે, પેલાં સર્વ બાળકા, બાળાએ ને ધેનુઓ તેને મૂકી કારે ખસતાં નથી. એનાં ચરણામાં મણિજહિત ઝાંઝરા, કટિપર પીતાંબરના કછાટા, તેનાપર સુવર્ણકિકિણીયુક્ત મેખલા અને કંઠમાં અતિ (દિવ્ય તેનામય મણિમાણિકયની માળાએ છે. તેની બાંહે મણિના તેજસ્વી

ભાજી બંધા અને પહેાં ચાંઓમાં દિવ્ય મિશું કહ્યું છે. તે શે સુવર્શની કિનારી યુક્ત પીતાં બરના પિછા છે. ખેલે નાં ખેલા છે. તેના ચંદ્રસમા સુપ્રકાશિત અને કમળસમા સુકામળ મુખારવિંદની શાલાના તો પાર જ નથી. પ્રવાલસરખા અધરાષ્ઠ, સુંદર ગાળ બંને ગંડસ્થલા, સુંદર નમણી નાસિકા, કમળ સરખાં વિશાળ મંજીલ નેત્રા, બંને કર્શોમાં પહેરેલાં મિશુજડિત કુંડલા, મસ્તકપરથી લલા ૮૫૨ ને ચામેર ઝુકી પડેલી સુંદર શ્યામ સુંવાળા કેશાની આંકડીએા, વિશાળ લાલમાંનું કેસર કરતૂરીનું તિલક ઇત્યાદિ, સર્વથી તેનું મુખારવિંદ લાવણ્યના પ્રવાહ મુક્તામાળાની અંઈ સરખું દીસે છે. એના મસ્તકપર ઘણે તેજસ્વી, મિશુમાણિકથથી જડેલા સુવર્શના કિરીટપર, સુંદર મયૂર-ચન્દ્રિકાઓના મનહર મુક્કટ શાલી રહ્યો છે. તે પાતાના બંને કામળ કરકમળાવડે મનાહર સવરવાળી બંસીને અધર આગળ ધારણ કરી તેમાં ધાસ પૂરી રહ્યો છે, ને તેમાંથી નીકળતા મહામધુર સ્વરવં તેની આસપાસ ઊલેલાં સર્વ તદાકાર બની રહ્યાં છે."

એટલું કહીને તે યાગિરાજ કેટલીકવાર સુધી શાંત રહ્યા. શિષ્યને પણ સ્થિર થઇ ગયેલા જોઇ તે પાછા બાલ્યા; 'એ બાલક–એ મહા-મનાહર અદ્ભુત ખાલક-સામાન્ય પ્રાકૃત ખાલક નથી. એ આ સમસ્ત વ્યષ્ટિ અને સમષ્ટિ-સકળ પ્રદ્માંડ-અરે આવાં અનન્ત પ્રદ્માંડાને સ્વામી, સર્વના ઇશ્વર, પ્રપંચથી પર, ને માયાના-મહામાયાના પતિ છે. એ મહામાયાના પતિ હાવાથી તે માયાના અનેલા પ્રાપંચિક જગ-તના અને તેમાં રહેલ મારા તથા તારા પણ પતિ-સ્વામી છે, એમ અહુણાં જાણ; તથાપિ તું તેને સ્વામીરુપે જાણતા નથી, માટે અત્યા-રથા તેમને એાળખી લે, કે એ જ તારા સ્વામી છે. એના સેવકરૂપે તારે હાલની સ્થિતિમાં રહેવાનું છે. તારા સર્વ ભાવા તું તેમને અર્પણ કર, ક્રેમકે સઘળું એમની કૃપાથી જ પ્રાપ્ત થયું છે. આ **દ**શ્ય પ**દાર્થ**માં તારું પાતાનું કંઈ જ નથી. તું પાતે પણ એમાંથી-એનામાંથી જ થયે। છે, એટલે એ તદ્રપ જ છે, રે એ જ છે. પણ પ્રપંચમાં ફસેલા હાવાથી તે વાત તું તદ્દન જ ભુલી ગયા છે. એના સદા સહવાસથી પાછું તારુ સત્ય સ્વરૂપ તું સંપાદન કરી લે. એ માયા ને માયાના પ્રપંચ ઇત્યાદિ સર્વ પરિષ્ણામે નાશવંત છે. પણ માત્ર એ તારા સ્વામી જ સદા સર્વદા અવિનાશી છે; એના વગરનું સર્વ નાશવંત છે, દુ: ખદ છે, અકલ્યાણ-કારી છે. એ જ ચૈત-યમણ ! એ જ તારા હૃદયરૂપ અંધારા એાર- ડામાં અજવાળું કરશે. તારા પેલા જટામાંના કે ગુફામાંના નાશવંત મણિ શા કામના ? આ જ ખરા ચન્દ્રકાન્તમણિ! એના અંજનથી, વારા અવિદ્યા-અજ્ઞાન-પટા નાશ પામશે. પ્રપંચમાં પડીને પાષાણરૂપ થઇ ગયેલા તું, આ ચૈતન્યરૂપ ચન્દ્રકાન્તમણિના સ્પર્શથી સાક્ષાત્ સ્પર્શમણિ જ થઇ જઇશ. એ જ તને શીતલ કરશે-તારાં નેત્રા ખાલશે-પ્રકાશ આપશે–અંધકાર નસાડશે. માટે એ મહાચૈતન્ય સ્પર્શમ**ણર∾પ** તારા સ્વામીનાં ચરણારવિંદમાં પૂર્ણ પ્રેમથી પ્રણામ કરવારુપે સ્પર્શ કર; અને હાથ જોડીને તેની પરિચર્યામાં ઊભા રહે. તારી સર્વ પ્રિય વસ્તુએ! તથા સર્વ સુખનાં સાધના તું આ જ ક્ષણથી એના પાદારવિંદમાં અર્પણ કરીને તેની પ્રસાદીરૂપે જ ચહણ કરજે, એની આજ્ઞામાં જ રહેજે-એની આગ્ના વિના કશું જ કરીશ નહિ. મિથ્યા નાશવંત સ્પર્શ-મણિને કાઇ ન જાણે તેવી રીતે તું જ્યારે તારા મસ્તકમાં રાખતા હતા, ત્યારે આ ચૈતન્યરૂપ સ્પર્શમણિને તારાં હૃદયને વિષે રાખવાના છે. તે જડ પારસને, લેાહાદિક જડધાતુંએા સાથે ઘસીને તેજસ્વી-(સુવર્ણ) કરી દેતાે હતા, તે પ્રમાણે આ ચૈતન્ય પારસને તારાં મન તથા મના-વૃત્તિરૂપ મલિન જડ ધાતુંઓને ઘસી તેજસ્વી ચૈતન્ય સરખી કરવાની છે. એ જડ પારસમણિને જયારે જયારે ખપ પડે ત્યારે જ તું સંભા-ળતા, પણ આ પારસને તા પ્રતિદિન અને ક્ષણે ક્ષણ સંભાત્યા કરજે; કેમ કે એ જડ પારસ કાઇ ચારી લે અથવા હરણ કરી લે ત્યારે જ તારી પાસેથી જાય એવા હતા, પણ આ ચેતન્ય પારસ તા વારંવાર સંભાળી રાખીએ નહિ, કિવા અખંડ દષ્ટિ તેના ભણી રાખીએ નહિ, તા આપા આપ ચાલ્યા જાય તેવા ચયળ છે. પણ હા! જે અંતઃકરણ-પૂર્વક તેની સાથે પૂર્ણ પ્રીતિ બંધાઇ, એટલે તે તેને મુકીને ક્યાંય જઈ શકરો નહિ; ઊલટી સદા સર્વદા તે તારી સંભાળ લીધા કરશે અને સમગ્ર સંકટસમૂહ્યકી ને અજ્ઞાનિવિમિરથકી દ્વર જ તને સુપ્રકાશિત રાખશે. એ જ ડ પારસના તું સ્વામી હતા, પરંતુ આ ચૈતન્ય પારસ તા તારા સ્વામી છે. તારે નચિતાઈજ રાખવી કે, તારા જડ પારસના રક્ષણની તું કાળજી રાખતા, પણ આ તા ઊલટું તારુ રક્ષણ તેને માથે આવેલું છે. તે તારું, મારું અને આખી સૃષ્ટિનું રક્ષણ કરવા સમર્થ છે. હે દાનદક્ષ! પ્રથમ જડ પારસ તારી પાસે હતા, પણ તું ધનાહ્ય ન હાતા. ખરા ધનાહ્ય તા હવે તું થયા; માટે આ ચૈતન્યધનની સારી રીતે સંભાળ રાખજે; અને પ્રીતિથી તેનું સતત સેવન કરજે.'

એ પ્રમાણે ચૈતન્યધનના લંડાર પાતાના સુપાત્ર શિષ્ય આગળ ખુલ્લા મૂકીને પછી તે સદ્દગુરુ પાતાના મનમાં ચિત્સમરખુ કરતા શાંત-પણે એઠા, અને તે દ્વિજ પુત્રને, ચૈતન્યમણિનાં સ્વરૂપને વિષે સમાધિ લાગી ગઈ. સ્વરૂપાનંદમાં તદ્વીન થઇ ગયેલા તે, ઘણીકવાર સુધી એાલ્યા પણ નહિ; પણ પછી "જય પ્રભા ! જય જય ગુરુદેવ!" એમ એાલતા એકાએક ઊભા થઇ, અતિ આનંદની ધૂનમાં પડી ગયા.

પછી સદ્દગુરુદેવ તેને ઊભા રાખી પાતાના હૃદય સાથે ચાંપીને બાલ્યા; "બાપ! તારું કલ્યાણુ થાઓ. હવે તું ભાગ્યશાળી થયા, અનાય મટી સનાથ થયા, ને તે પૂર્ણકામ, કાેટીકામ, પરમ પરમાત્માની કૃપાથી તેને તેનાં ધ્યાનસ્પ ચૈતન્યમણુ પ્રાપ્ત થયા. હવે તેને સતત સભાળી રાખી તેના ખરા ઉપયાગ કરવાના તારે આરંભ કરવા જોઇએ. એની સંભાળ તાે હું પૂર્વાપર કહી ગયા તે પ્રમાણ, એનાપર પૂર્ણ અને વિશુદ્ધ પ્રેમ ઢઢ થવાથી, ને તેવેઢ એનાપર અખંડ દષ્ટિ રાખવાથી રહે છે. એ બે વાત કદી ન ભ્લાય, તેને માટે બહુ સાવધ થવાનું છે. એ અખંડ દષ્ટિ કયા નેત્રાવઢ રાખવાની છે તે તું સમજયા ?"

શિષ્ય વિચારમાં પડ્યો. તેણે અજ્ઞાનપણું દર્શાવ્યું ત્યારે મહાતમા બાલ્યા; ''તેં હમણાં જે સ્વરૂપ જોયું તે શાવઉ ?"

શિષ્યે કહ્યું: "કૃપાનાથ! એ તા મનવઉ જોયું. અને હા, હવે હું સમજયા કે એનાપર અખંડ દષ્ટિ પણ મનવઉ જ રાખવી.''

સદ્દગુરુ બાલ્યા: "જેમ દૃષ્ટિ મનામય નેત્રાવહે જ રાખવાની છે, તેમ પ્રેમ પણ મનવહે જ રખાય છે. તું સારી પેઠે સમજ્યો હાઇશ, કે એ સર્વેશ્વર પ્રભુ માયાપતિને શરણ થવાનું ને તેની સેવા કરવાનું મુખ્ય સાધન મન છે. પણ તું જાણતા નહિ હાય કે એ મન માયાના પ્રપંચમાં લદ્દખદ હાવાથી ઘણું હઠીલું, ચપળ, ઉન્મત્ત અને ભારે જોરાવર છે. વળી એ સાથે જડ હાવાથી સ્વભાવે નીચ અને મલિન પણ છે. માટે કાઇ પણ સાધકે પ્રથમ તેને શુહ, સ્થિર ને પોતાને સ્વાધીન કરવાની આવશ્યકતા છે."\*

<sup>\*</sup> अन्तीनने पश्च भनना अति यथणपश्चा विशे रांडा यह द्वती. (त्री. ६-3४) चन्नलं हि मन: कृष्ण! प्रमाथि बलवहृद्वम् । तस्याहं निप्रहं मन्ये बायोरिव सुदुष्करम् ॥ श्रीहृष्णे तेने। ६पाय अताव्या द्वती. (श्रीभह्नस्थावह्शीता अ. ६-3५.) असंशयं महाबाहो मनो दुर्निप्रहं चलम् । अभ्यासेन तु कौन्तेय! वैराग्येण च गृह्यते ॥

એ સાં<mark>બળી શિષ્ય</mark> બાેલ્યાે; "કુપાનાથ! ત્યારે એના શાે ઉપાય હશે **?"** 

સદ્રગુરુ બાલ્યા; "પુત્ર! સર્વ વસ્તુઓના ઉપાયરૂપ મેં તને એ ચૈતન્યરુપ સ્પર્શમણિ આપ્યા છે, તેના ઉપયાગથી તું ધારીશ તે કાર્ય કરી શકીશ. પેલી ચિદ્દગુહામાં જે ત્રણ પ્રકારના સ્પર્શેમણિએા તેં જોયા, તેમાંના પ્રત્યેકના પ્રભાવ જાદા જાદા હતા. એમાં છેલ્લા સ્પર્શમણિયુંજ સૌથી વધુ તેજસ્વી ને સર્વોત્તમ ગુણવાળા હતા. યીજાઓને મૂકી દઇ, માત્ર એમાંના એક જ કંકરનું જે અર્થી ગ્રહણ કરે, તેના સર્વ અર્થો–પેલા ત્રણે પુંજવાળા મણિએાથી થનારા સવળાં કાર્યો, માત્ર એ એકલાથી જ સધાઇ શકે તેમ છે; કારણ કે, સર્વોત્તમ સ્પર્શમણિ સાધારણ પાષાણને પણ સ્પર્શમાત્રથી સ્પર્શમણિ કરી દે તેવા છે, અને ખીજાઓ તાે માત્ર ધાતુને 🕶 સુવર્ણ કરી દેનારા છે. તેવી રીતે મેં આ ચૈતન્યસ્પર્શમણિ તને સા કરતાં શ્રેષ્ઠ આપ્યા છે, કે જેવડે તારાં સઘળાં કાર્યો સધાશે. પરખ્રદ્ધા પરમાત્મા માયાપતિ-ની ચેતન્યમય દિવ્યમૂર્તિ હ્રપ સર્વોત્તમ સ્પર્શમણિનું ઘર્ષણ થવાથી તું પાતે મલિનતારહિત ચૈતન્યમય સ્પર્શમણિ થઇ જઇશ; અને તારું મન કે જે જડ પાષાણવત્ છે, તે પણ વારવાર તે મહામણિની સાથે ઘસવાથી સ્પર્શમણિરૂપ થશે; અને પછી અતિ મલિનતા તથા કઠાર-તાને પ્રાપ્त થયેલી લાહિપત્તલાદિક ધાતું એક પ તારી મનાવૃત્તિએ। तथा भने।विकारे।, ते तारा उक्कवस अने पवित्र अनेसा भने।भय સ્પર્શમિં સાથે ઘસાઇ ઘસાઇને ઉજ≁વલ નિર્મળ સુવર્ણ સરખા થઇ જશે. એમ થશે ત્યારે જ તારું કાર્ય પૂર્ણ થયું, ને તને મળેલા દિવ્ય ચૈતન્યમણિના તેં યથાર્થ ઉપયાેગ કર્યા એમ કહેવાશે; ત્યારે જ તું પૂરા ભાગ્યવાન્ અને અખૂટ ચૈતન્યમણિના આગારના સ્વામી થઈશ. પછી તે શ્રેવન્યમ શ્રિકની તારી પાસેથી ખાસશે જ નહિ, તું અને તારું મન પણ તેની પાસેથી ખસશે નહિ, અર્થાત્ એ ને તું એકઢપ થઇ જશા. પછી સદા સર્વદા અખંડ સુખ, અખંડ પ્રીતિ, અખંડ પ્રેમ, અખંડાનંદ ને અખંડ જ્ઞાનરૂપ અતુલિત ઐશ્વર્યના તું ભાષ્તા થઇશ."

એ સાંભળી શિષ્ય પ્રાર્થના કરવા લાગ્યા કે; "હે કૃપાસિધા! આપે આપેલા એ ચૈતન્યમણિના યથાર્થ ઉપયાગ કરી, મારાં મન તથા મનાવત્યાદિકને શુદ્ધ સુવર્ણસ્પ કરવાનું આપ કૃપા કરી અતાવીને સેવકને પૂર્ણ કતાર્થ કરા." સદ્દગુરુજીએ કહ્યું; "આપ! હા, હું એ પ્રકારને અવશ્ય જણાવીશ, પણ તે કંઇ એક ઘડીમાં કે એક દિવસમાં જણાવી શકાય તેમ નથી; એને માટે તા લાંબા સમય જોઈશે. આજે રાત્રિ ઘણી ગઈ છે. તું શ્રમિત પણ ખહુ થયા છે, તેથી જરા વિશ્રામ લે; તારા સ્વામીની સેવામાં તત્પર થા; પછી નિશ્ચિન્તપણું હું તને સર્વ પ્રકાર જણાવવાને આરંભ કરીશ."

### એક नूतन शिष्य

બીજે દિવસે દિજપુત્ર પાતાનાં પ્રાતરાહ્નિકનાં કર્મથી નિવૃત્ત થઇ, ગુરુચરણમાં વંદન કરવા ગયા, ત્યારે મુનીશ્વરે તેને આશીર્વાદ દઇને કહ્યું; "પુત્ર! પેલા કાલે આપણે લાવ્યા છીએ, તેમાંનું એક શ્વેત કંદ તું લઇને યથેચ્છ ભક્ષણ કર; પછી સ્વસ્થ ચિત્તે હું કહું તે શ્રવણ કરજે."

ગુરુની આજ્ઞા થતાં શિષ્ય ત્યાંથી ઊઠવા જાય છે, એટલામાં આશ્રમમાં કંઇ પદસંચાર સંભળાવાથી તેણે આશ્રમદ્વારભણી જોયું, તો કાઇ આશ્રમમાં આવતું હિન્ટએ પડયું. તે ગુરુદેવને જણાવતાં જણાવતાં તો એક અતિ અદ્દભુત સુંદર કિશાર મૂર્તિ, ઘણી ચપલ ચાલથી, પણંકુટીના દ્વાર આગળ આવીને ઊભી રહી. તે મૂર્તિ, "गુદ્દવર્ષાય નમો નમ:" એવા ઉચ્ચાર કરવા સાથે તે ચાેગિવરનાં ચરણામાં અતુલ હવેથી નમી પડી.

એ અદ્ભુત મૂર્તિનું સ્વસ્ત્ય અતિ મનાહર હતું, તેના મસ્તક પર સુન્દર જટાજાટ શાભી રહ્યા હતા. તેના સર્વાંગે ભસ્મ ને ગળાંથી ચરણ સુચી તેણે એક માટે વ્યાદ્યાંબરના ઝભા પહેરેલા હતા. તેના એક હાથમાં જલનું કમંડલ ને બીજા હાથની બગલમાં કૃષ્ણાજિન હતું. આરંભાયલી શરદ્ ઋતુનાં આછાં આછાં વાદળથી ઢંકાયલા ચંદ્રસમાન તેના ભસ્મથી ઢંકાયલા મુખારવિંદપર રમશ્રુકેશા ઊગ્યા નહાતા, તેથી જેનારને અનુમાન થતું હતું કે, તે કાઇ પંદર સાળ વર્ષોની અંદરના બાલક છે. તેને જેતાં જ, ચાંગરાજ જાણું તેને આળખતા જ હાયની તેમ બાલી ઊદ્યા: "હે ધર્માર્થપૂર્ણ પ્રેષિત!" તું અમરગિરથી આવ્યા ? ત્યાં મુનિ ધર્માર્થપૂર્ણ પ્રસન્ન છે ?" એ સાંભળી, ચાંગીશ્વરના અન્તર્યામીપણાં માટે આશ્ચર્ય પામીતે તેણે તત્કાલ "હા કૃપાનાથ! મુનિવર ધર્માર્થપૂર્ણ કશળ અને સુપ્રસન્ન છે, ને તેમણે આપને પરમ પ્રેમાવેશથી પ્રણામ કદ્યા છે," એમ કહેતાંની સાથે બીજીવાર દંડવત્ પ્રણામ કર્યા.

<sup>\*</sup> ધર્માર્થપૂર્ણ નામના ગુરુએ માેકલેલા.

ગુરુવર્યે તેને ઊઠાડી આશીર્વાદ આપી સામે બેસાડીને કહ્યું: "હે છદ્મલિગ!" તારું કલ્યાણુ થાએા; તારું આગમન સક્લ થાએા. તારા આવવાની હું એ દિવસા પૂર્વે વાર જેતા હતા, છતાં તને માડું થયું, તા કંઇ ચિતા નહિ. ભગવદિચ્છા અલવતી છે. પણ મહાતમાં મુનિ ધર્માર્થપૂર્ણે તને શી આજ્ઞા કરી છે, તે મને કહે."

ગુરુદેવનાં એ વચના સાંભળી, છદ્મલિંગ બાલ્યા; ''પ્રભા! મારી મનાવૃત્તિને યથાર્થ જાણી લઇ, મહાત્મા મુનિવરે મને કૃપા કરી, આપની પાસે આવવાની આત્રા કરી અને કહ્યું કે, 'તું જે જ્ઞાન ઇચ્છે છે, ને જેવા જ્ઞાનના તને અધિકાર છે, તેવા પ્રકારનું જ્ઞાન તે સ્થળે જવાથી તને મળશે; કેમકે ત્યાં તેવા જ્ઞાનના ઉપદેશ લેવા સારુ એક દ્રિજપુત્ર, એ પૂજ્યપાદ મુનિવર પાસે આવેલા છે, ને તેને ઉપદેશ કરવાના તેઓ હમણાં જ આરંભ કરવાના છે; તેઓ મારા પરમગ્રેમી છે. માટે હું તને તેમની પાસે માેકલું છું.' એટલી આજ્ઞા કરીને તેમણે મને આ એક દિવ્ય ગુટિકા આપી, અને જણાવ્યું કે, 'એ ગુટિકાને મસ્તકમાં રાખીને જવાથી તું અગમ્ય સ્થળમાં પણ નિર્ભયપણે સત્વર ચાલી શકીશ, ને જ્યાં જવું છે તે સ્થાન પ્રત્યે આપા-આપ જઇ પહોંચીશ' અને હે દેવેન્દ્ર! એ જ પ્રમાણે એમની આપેલી ગુટિકાના ચમતકારિક પ્રભાવથી, મને આજે આપનાં પુષ્યસ્ત્પ દર્શન થયાં છે; હવે હું પૂર્ણ કુતાર્થ થયેા છું; આપને શરણે છું. જેમ આ ઋ િષપુત્રને આપે અપત્યરૂપ માનીને વાત્સલ્ય કર્યું છે તેમ મને પણ ગણીને આપની અમૂલ્ય સેવાના લાભ આપા. આ ઋષિપુત્રને આપ પૂજ્ય છા, ને મારે તા આપ તથા આપના પદૃશિષ્ય હાવાથી એ ઋષિપુત્ર પણ પૂજ્ય છે; માટે આપની સમસ્ત સેવાના અધિકાર હવે કૃપા કરી મને જ આપશા."

એટલી પ્રાર્થના કરીને પુનઃ છદ્મલિંગ કર જેડી બાલ્યાે; ''કૃપાનાથ ! હું તાે માત્ર આપની સેવાથી જ કૃતાર્થ થઇશ, કેમ કે મારા અધિકાર માત્ર સેવાના જ છે; જ્ઞાનશ્રવણના નથી. જ્ઞાનશ્રવણ તાે સુખુદ્ધિ, સદ્રિચાર, સદાચરણ, તપ ઇત્યાદિથી સંપન્ન જીવનું જ કર્તવ્ય છે. પણ એ સર્વથી હીન અજ્ઞાત એવા મજ સરખા પ્રાણીનું કર્તવ્ય તેા માત્ર સદ્ગુરુસેવન જ છે. તે લાભ આપના કૃપાળુ ચરણારવિંદમાંથી મને મળશે, એવી પૂર્ણ આશા છે."

આ સઘળું સાંભળી રહેલા તે મહાતમા યાગીશ્વર, એ છદ્મલિંગ કે છે કે કયાંથી આવેલા છે કે તેના કેવી વૃત્તિ છે કે તેના કેટલા અધિકાર છે કે તે શું ઇચ્છે છે કે કત્યાદિ સર્વ પાતાના યાગબળથી જાણતા હતા; તેથી તેની એવી નમ્ર પ્રાર્થના સાંભળી તે બહુ પ્રસન્ન થયા, ને બાલ્યા કે: "તારું કલ્યાણુ થાએા. આ દ્વિજપુત્રમાં ને તારામાં મને કશું અંતર નથી. તારું નિર્મળ અને સત્ત્વશીલ તપસ્વી અંતઃકરણ જ, તારાં મહદ્ભાગ્યાદયનું મૂળ છે. તારા પવિત્ર ધેર્યને અને શુદ્ધ મનાભાવને ધન્ય છે. હવે તમે અંને શિષ્યા મિત્રભાવથી રહા, ને અતિ ઉત્કૃષ્ટ અને અલભ્ય એવું ભગવત્સંબંધી-પરમપુરુષસંબંધી સાન સંપાદન કરા. પ્રથમ તમને વારંવાર ક્ષુધા બાધ ન કરે, એટલા માટે (દ્વિજપુત્ર ભણી દૃષ્ટિ કરીને) પૈલાં કંદમળાનું યથેચ્છ ભક્ષણ કરા."

એ આતા થતાં જ દ્રિજપુત્ર ઊઠીને કંદમૂળા ગુરુની પાસે લઇ આવ્યા. તેમણે બંનેને નિર્વિકાર બુદ્ધિ આપનારાં તથા લાંબા કાળપર્યંત તૃપિ આપનારાં કંદમૂળા વહેંચી આપ્યાં. જે લઇને ભક્ષણ કરવા સારુ તે બંને શિષ્યા આશ્રમમાંના સરાવરપર ગયા.

#### ज्ञानक्थन

ખીજે દિવસે મહાત્મા યાગીશ્વર ક્રુપા કરી બંને શિષ્યાને સમ્મુખ એસાડ્યાન્ પછી તેમણે પૂર્ણાનંદ પૂર્ણ પુરુષાત્તમ સર્વેશ્વર એવા વ્યાપક પર- પ્રદ્રાનું ધ્યાન–સ્મરણ ત્ર્પા મંગલાચરણ કરી, તે પરપ્રદ્રાની પ્રાપ્તિ થવા માટે સર્વોત્તમ પ્રકારનું કથન કરવાના આરંભ કર્યો. પ્રથમ પ્રત્યેક મનુષ્ય પ્રાણીને જન્મ સાથે જ અત્યાવશ્યક કર્ત વ્ય શું છે તે કહ્યું; પછી માયાના સર્વ પદાર્થોના મનમાંથી ત્યાગ કરીને, મનને ભગવાનનું અનન્ય શરણાગત કરનું, એવા સિદ્ધાંત કહી સંભળાવ્યા. એ મન અદશ્ય અને સર્વમાં વ્યાપક છતાં ગૃઢ, પણ સર્વ શક્તિમાન્ ભગવાનને શરણે સદા સર્વદા અનન્ય ભાવયા શી રીતે રહે, અને માયાના પદાર્થોથી વિરક્ત શી રીતે અને, એ વાત સર્વ કરતાં કઠિન હાવાથી અને સમજણમાં ઝટ લઇને ઊતરી શકે તેવી નહિ હાવાથી, તેને વિસ્તારથી તેમણે પોતાના શિષ્યોને પૃથક્કરણપૂર્વક કહેવા માંડી; માયા કાેણ, એના વિસ્તાર, એના છલ, જવ કાેણ, આત્મા એ શું, એની કેટલી સત્તા, પરમાત્મા કાેણ, એને કેમ એાળખવા, એ માટે શાં શાં સાધના કરવાં, જવની સેના, જવના સ્વભાવ, જવનું માયિક ને અમાયિક ખલ, ખલાબલથી જીવની પરાધીનતા, પરમાતમાનું શાધન–ગ્રાન, એનું

નિર્લેપપશું-શુદ્ધતા, એનું સામર્થ્ય-સામ્રાજ્ય, તત્ત્વબલ, મનુષ્યની મૂર્ખતા, સંતોનું મહત્વ, ચૈતન્યપ્રાપ્તિ માટે શરીરની અને હુદયની રક્ષા, માયિક નિર્માયિક પદાર્થો, પરલાક, મૃત્યુ, જીવની અખંડતા, પ્રાશુ-ચૈતના, ચૈતન્યકલા, યમમાર્ગ, માયાના વિચાગથી માયિક જીવને થતાં દુઃખા, અભિમાનની નીચતા, માનસિક નરકા, સ્થૃલ દુઃખ ઇત્યાદિનું વર્શન કરવારુપે જ્ઞાનની આવશ્યકતા જણાવીને પછી મનુષ્યનું મન તથા મનાવૃત્તિઓને ભગવદ્ભ્ય મસ્શિના સ્પર્શ તથા ઘર્ષણથી કેવી રીતે સુવર્શ્યુજ્ય કરી દેવાં તેના પ્રકાર, ઘણાં સ્પષ્ટ અને દીર્ઘ એવાં, અસંખ્ય દર્શતા આપી, અને સિદ્ધાંતાથી સ્કુટ કરીને તેઓને સમજાવ્યા.

ઘણા લાંબા સમય સુધી નિત્ય નિયમપૂર્વક મહાતમા સદ્ગુરુની પાસેથી શ્રવણ કરેલા ઉત્તમાત્તમ જ્ઞાનવડે, બંને શિષ્યા દેવળ ચન્દ્ર-કાન્ત-મિણુરુપ બની ગયા અને પૂર્ણ કૃતાર્થતાપૂર્વક વારંવાર ગુરુનાં ચરણામાં પ્રણામ કરવા લાગ્યા. જ્ઞાનાપદેશની સમાપ્તિના આનંદમાં— હ્રુપંસિધુ વિષે નિમગ્ન થયેલા અંને શિષ્યાને અંતિમ મંગલાચરણુરુપે ગુરુદેવે પાતે ઉપદેશેલા ચૈતન્યરૂપ સ્પર્શમિણુના સ્પર્શ કરવાનું, એટલે દે તે ભગવત્સ્વરુપનું ધ્યાન કરવાનું કહ્યું; અને પાતે પણ તે કૃપાળુ પ્રયાના મંગલસ્વરૂપના ધ્યાનમાં સમાધિસ્ય બની ગયા.





# શિષ્યોના વાર્તાલાપ

- 并依书: 并允许-

अहिमिव जनयोगं सर्वदा वर्जयेयः कुणपमिव सनारी त्यक्तकामो विरागी। विषमिव विषयान्यो मन्यमानो दुरंतान् जयति परमहंतो सक्तिभावं समेति॥

અર્થ-જે વૈરાગ્યશીલ પુરુષ, સદ્રાય સર્પની પેઠેમનુષ્યસંગ કરવાની ઇચ્છા કરતો નયી, શબની પેઠે સુંદર સ્ત્રીના ત્યાગ કરવાને ઇચ્છે છે તથા પરિણામે દુઃખ દેનારા વિષયાને વિષસમાન માને છે, તે પરમહેસ, વિજય મેળવે છે તથા મુક્તિને પામે છે.

#### સૂક્ષ્મ બિન્દુ ૧ લું – યથાલાભસંતાષ

મહાતમાં ચાંગિરાજની સમાધિ કંઈ સાધારણ સમાધિ નહાતી. વિદ્યાદાશ હતાં તેમને સમાધિ કંઈ સાધારણ સમાધિ નહાતી. વિદ્યાદાશ હતાં ને પરમ અધિકારી શિષ્યોને પરણદ્ધાના સ્વ-સ્વપના યથાર્થ ઉપદેશ કરતાં કરતાં તેમનું અંત:કરણ સંપૂર્ણ સમાધાન પામી ગયું હતું. એ અવસ્થામાં તેમને નિત્ય કરતાં વધારે અહારાત્ર વીતી ગયાં, તા પણ તેઓ જાગૃત થયા નહિ. એ પ્રસંગે તે બંને શિષ્યા એ સમર્થ ગુરુવર્યની પાસેથી, પરમ લાભ-સર્વોત્કૃષ્ટ જ્ઞાનલાભ મેળવી કૃતાર્થ થયા હતા. તેઓ, એ અવકાશના સમયમાં, પાતે સંપાદન કરેલાં તત્ત્વસંબંધી અનેક પ્રશ્નોત્તરા કરીને જ્ઞાનવિનાદ કરતા હતા.

પ્રસંગ નીકળતાં છદ્મલિંગ દ્વિજપુત્રે સુવિચારશર્માને પૂછ્યું; ''સુહૃદ્વર્ય! આપણા ગુરુ મહારાજે પેલા ઋષિદેવના ઇતિહાસ કહેતાં સ્વવ્યું હતું કે 'તે મહાત્માએ અધ્યયન કરી રહેલા પાતાના શિષ્યાને પાતપાતાને ઘેર ચાલ્યા જવાની, ને ત્યાં જઇ ધર્મયુક્ત ગૃહસ્થાશ્રમ ચલાવવાની આજ્ઞા કરી, અર્થાત્ વેદશાસ્ત્રાદિકનું અધ્યયન કરી રહેલા દિજપુત્રોએ પ્રદ્માચર્યની સમાસિને અંતે ગુરુદેવની આજ્ઞા લઇને પાતાને ઘેર જવું, અને ત્યાં સમાવર્તન સંસ્કાર કરી, કુલીન અને સદ્દગુણી કન્યા સાથે વિવાહ કરીને ગૃહસ્થાશ્રમી થવું; પછી ગુરુ પાસેથી અધ્યયન કરેલાં ધર્મશાસ્ત્ર પ્રમાણે ગૃહસ્થાશ્રમી થવું; પછી ગુરુ પાસેથી અધ્યયન કરેલાં ધર્મશાસ્ત્ર પ્રમાણે ગૃહસંસાર ચલાવવા–એવા સનાતન ધર્મ કદ્માં

200

છે.\* આપણું પણ આ બ્રહ્મવિદ્યાસ્ત્રપ અધ્યયન સમાપ્ત થઇ ગયું છે; શું આપણને પણ હવે ગુરુવર્ય પાતપાતાને ઘેર જવાની આજ્ઞા કરશે ?"

સુવિચારશર્મા બાલ્યા; "હે બ્રાત! એ વાત સત્ય છે કે, ગુરુ પાસે અધ્યયન કરી રહેલા બ્રહ્મચારીએ ગુરુની આજ્ઞા મેળવીને ઘેર જવું, ને ત્યાં વિધિવત્ ગૃહસ્થાશ્રમ કરવા. આપણું પણ આ જ્ઞાનાધ્યયન પૂરું થયું છે, ઘેર જવાની હવે આજ્ઞા મળશે એ સંભવિત છે, તથાપિ આપણું અધ્યયન આટલેથી જ પૂરું થયું હાય એમ હું સમજતા નથી. આપણું જો કે વાચિક જ્ઞાન-શ્રવણ જ્ઞાન ગુરુદેવ પાસેથી મેળવ્યું છે, તથાપિ તેનું મનન તથા નિદિધ્યાસન અવશેષ છે; તે થયા વિના વિજ્ઞાન. પ્રાપ્તિ કેમ થાય ? વિજ્ઞાન એટલે અનુભવજન્ય જ્ઞાન."

છદ્મલિંગે કહ્યું, "મનન, નિદિધ્યાસનાદિક તો ઘેર ગયા પછી પણ થઇ શકશે, તેમ ધારીને ગુરુદેવ કદાચ આપણને ઘેર જવાની આજ્ઞા કરશે, તા કેમ કરીશું !"

सुविचारशर्मा ओह्या; "गुरुहेवनी आज्ञा तेवी थशे ते। ते शिरसा-वंद्य क गणुवी पडिशे; स्मां शी हानि छे १ केमां शिष्यनं सदा हित क समायद्धं है।य सेवी क आज्ञा सह्गुरु हरे छे, छतां तेसे। हदाच डे। हा हार हारणुने तीये स्वेच्छानुसार तेथी विपरीत आज्ञा हरे, ते। पणु तेने वंद्य गणीने अनुसरवुं, से क शिष्यनं हर्तव्य छे. ते आज्ञा गमे तेवी विपरीत है।य ते। पणु शिष्यनं ते। तेने अनुसरवाथी परिष्णामे हित क थाय छे. गरोराज्ञा सरा कार्या मनोवाक्कायकर्मभिः सेटेले मन, वाणी, शरीर अने हमवे हरीने शिष्ये सदा गुरुनी आज्ञानं पालन हरनं. पणु वारु, गुरु महाराक धेर कवानी आज्ञा हरे ते। तेमां तने शी अहम्ब छे?"

છદ્મલિંગે કહ્યું; "અડચણ તેા કંઇએ નથી. પણ આવા સ્થાનમાંથી હવે મને ઘેર જવું રુચતું નથી. ઘર એ જ સંસાર, સંસાર એ જ ઘર. ઘર એ કેવળ કારાગૃહરૂપ છે. તેમાં કસાવું, એવા મારા મનાદય નથી. હું લગ્ન કરનાર નથી, તા પછી આવા કૃપાળુ ગુરુચરણના વિયાગ શા માટે

\* ज्रवे। तेत्तिरीय ७५निषड शिक्षाध्याय-प्रथमा शिक्षावस्थी, स्रोत्तहश सनुवास् वेदं अनुच्य आचार्यः अन्तेवासिनं अनुशास्ति । ...प्रजातंतुं मा व्यवच्छेत्स्वीः । वशेरे.

वेदानधीत्य वेदौ वा वेदं वापि यथाकमम् । अविष्ठुतब्रह्मचर्यो गृहस्थाश्रममावषेत् ॥ ३।४॥ गुरुणानुमतः स्नात्वा समावृत्तो यथाविधि । उद्वहेत द्विजो भार्यो सवर्णो लक्षणान्विताम् ॥ मनुः-म. ३ क्षो. २-४. કરવા ? જેને વિવાહ ન કરવા હાય તેવા ખ્રદ્મચારી, ગુરુ પાસેથી અધ્યયન કરી રહ્યા પછી પણ જન્મપર્યંત નૈષ્ઠિક ખ્રદ્મચર્ય પાળીને ગુરુચરણની સેવા કરતા, સદા તેમની પાસે જ રહે, એવા ધર્મશાસ્ત્રના નિયમ છે, નહિ વારુ ?"

એ સાંભળી દ્રિજપુત્ર દાનદક્ષ બાેલ્યા; "એવી ધર્મશાસાની આ-ગ્રા છે ખરી, તથાપિ આપણા સરખા શિષ્યાના સંબંધમાં તેમ નથી. તે આગ્રા તો જે દ્રિજપુત્ર યંગ્રાપવીતસંસ્કાર પામીને તુરત જ વેદા-ધ્યયન કરવાને ગુરુ પાસે રહે છે તેને અંગે છે અને આપણે તા સમાવર્તનાદિ કરી ચૂકેલા ગૃહસ્થાશ્રમી છીએ; તથા આરંભના અધ્ય-યનાર્થે નહિ પણ અંતિમ અધ્યયનાર્થે એટલે વેદને અંતે કથેલા એવા ગ્રાનના અધ્યયનાર્થે આવેલા છીએ. હવે કહા, સંસાર એ પરમ દુ:ખ-સ્તપ છે, એમ સારી રીતે અનુભવ્યા છતાં, પુનઃ પાછી ગૃહસ્થાશ્રમ કરવાની ઈચ્છા કેમ જ કરીએ ? સંસારના તાપથી તપેલા પુરુષને શાંતિદાયક શીતળ સ્થાન માત્ર આ અનુપમ ગ્રાનપ્રદ સદ્દરદેવનાં ચરણક્રમળા જ છે, તો તે પ્રાપ્ત થયા પછી પુનઃ દુ:ખરુપ સંસારની વાંચ્છના સ્વપ્ને પણ કયા મૂર્ખ જન કરે?"

છદ્મલિગે અતિ આશ્ચર્યથી પૂછ્યું; "શું આપ ગૃહસ્થાશ્રમી છે ? શું ગૃહસ્થાશ્રમના અકાળે ત્યાગ કરીને અહીં આવ્યા છે ?"

સુવિચારશર્મા બાલ્યા; "હા બંધુ! હું ગૃહસ્યાશ્રમી છું નહિ પણ હતા. જ્યારે સારી રીતે સમજવામાં આવ્યું કે, મહાત્માઓ કહે છે અને કહી ગયા છે તેમ ગૃહસ્થાશ્રમ એ જ નરદેહધારીને એક લાહાની બેડી સરખા છે, પરમ અકલ્યાણરુપ અધાગતિને માર્ગ માકલનાર છે; ત્યારથી તેનાથી ઉદાસ થઈ ગયા હતા, અને તે બેડી તાડવાને આતુર થઈ રહ્યા હતા. લગવદિચ્છાથી મારા પગ તેમાંથી ખસી ગયા. કેટલાક સમય પછી તે બેડીમાં સખત રીતે ક્સાવાના પ્રસંગ નજીક આવ્યા, પણ તેટલામાં આ કૃપાળુ સદ્યુરુદેવના સમાગમથી, તેમાંથી સહજમાં છૂટી ગયા છું. હવે હું કેવળ નિશ્ચિત અને નિરાશાથી આનંદમગ્ર છું, તે પુનઃ સંસારમાં કેમ લપટાઉ કે"

સુવિચારશર્માનું આવું બાલવું સાંભળીને છદ્મલિંગ પાતાના મનને વારી રાખવાને ઘણાય પ્રયત્ન કરતા જણાયા, છતાં તેની મુખમુદ્રા તદ્દન મ્લાન પડી ગઈ. આંખમાંનાં ચાડાંક ઝળઝળીઆં સાથે તેનાથી નિ:શ્વાસ નંખાઇ ગયા આમ થવાનું કારણ કંઇ સમજાતું ન હાતું, છતાં

એટલી સમજ પડતી હતી કે, પાતાની કાઇ જાતની દુઃખાતી વા ઉભરાઇ આવતી લાગણીને અહાર ન જણાવા દેવાને તે પ્રયત્ન કરે છે. સુવિચારશર્માંએ એ જોઇને એવું અનુમાન કશું કે, 'એણે જ્ઞાન-શ્રવણુના આવેશમાં 'લગ્ન નથી કરલું' એવી પ્રતિજ્ઞા મારી આગળ પ્રસિદ્ધ કરી, છતાં સંસારથી ઉપરમ નહિ પામેલા એવા કાઇ ઉછરતા જીવ એ છે ને મારી વાત સાંભળીને હવે પછી પાતાનું કેમ થશે, એ ચિંતવનથી તેની પરસ્પર વિરુદ્ધ સ્વભાવવાળી વૃત્તિએા અન્તરમાં લડી રહી છે, તેનું આ ખહિદંર્શન છે.' અસ્તુઃ એ ગમે તેમ હા! શાડીક વારે સ્વસ્થ ખની જઇને છદ્મલિંગ બાલ્યા; ''આપ નિશ્ચિત અને આનંદમગ્ર છેા તેા ભલે, પણ આપની ગૃહસ્થાશ્રમરૂપ બેડી છૂટી ગઈ, ને વળી તેમાં સખત ક્સાઈ પડવા પ્રસંગ આવ્યા હતા ઇત્યાદિ ગાર્ભિત વાતામાં મને કંઇ સમજણ પડી નહિ, તા તે ક્ષમા કરી મને સ્પષ્ટપણે સમજાવશા કે, એ વચનામાં ભાવાર્થ શા છે? આપ મારા વડીલ ળંધુ ગુરુસમાન છેા, હું આપના કનિષ્ઠ બંધુસમાન વા સેવકસમાન છું; વળી મારી ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહેવાની ગર્ભિત ઇચ્છા છે, તેથી હું આપને મારા પૂર્વના નિશ્ચયથી ઊલદું પૂછું છું એમ નહિ, પણ માત્ર એક ન્યાયને માટે જ પૂર્ધું ધું કે, ગુરુ મહારાજે આજ પર્યંત આપણને જે જ્ઞાન સંભળાવ્યું તેમાં તા ઘણાંક દુષ્ટાંતા અને સિદ્ધાંતાથી એવું જ સિદ્ધ કરી આપ્યું છે કે, પ્રત્યેક મનુષ્યે ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહીને જ જ્ઞાન સંપાદન કરવું, એ સુખસાધ્ય ને શ્રેયસ્કર છે. ગૃહસ્થાશ્રમ એ, પુરુષને, એક ઘણાં શત્રુઓવાળા રાજનગરની આસપાસ બાંધેલા મહા દઢ દુર્ગ જેવા છે, છતાં આપ તેને એક બેડી-લાેઢાની બેડી રૂપે કેમ વર્ણવાં છા ?"

સુવિચારશર્મા બાલ્યા; "પ્રિયબંધુ! તું શુદ્ધ ખુદ્ધિમાન છે ને તેથી ગુરુ મહારાજે અર્પણ કરેલા જ્ઞાનામૃતને યથાર્થ પાત્ર પણ છે; અને તેથી જ તારા પૃછેલા પ્રશ્નાના હું બહુ પ્રીતિપૂર્વક સવિસ્તર ઉત્તર આપીશ. ગૃહસ્થાશ્રમ, એ જ્ઞાન સંપાદન માટે નિર્ભય સાધનદુર્ગ છે ખરા, પણ તે યથાર્થ હાય તા જ. જેવા તેવા-રહ્યો કુટ્યો ગૃહસ્થાશ્રમ પાતે પાતાના રૂપને જ શાભાવનારા કે સફળ કરનારા હાતા નથી, તા પછી જ્ઞાન સાધનરૂપ કેમ થઇ શકે? હું ગૃહસ્થાશ્રમી હતા ખરા, પણ મારા તે ગૃહસ્થાશ્રમ જોઇએ તેવા ન છતાં, જ્ઞાન સંપાદન માટે સાધનરૂપ થવાને બદલે અંતરાયરૂપ થઈ પડનારા બન્યા જતા હતા. ગૃહસ્થાશ્રમનું મૂળ સ્ત્રી છે. તે જ્યારે સર્વગુણસંપ્રમ હાય ત્યારે જ

ગૃહસ્થાશ્રમ યથાર્થ ફળ આપનારા મનાય છે. પણ બંધુ! સર્વગુણુન્ સંપન્ન તા બધી સ્ત્રીઓ કયાંથી જ હાય કતાપ સેવાપરાયણતા, આગ્રાનુકૂલતા ને યથાલાભસંતાષ, એટલા ગુણા તા ગૃહિણીને અંગે અવશ્ય તેમ છે જ. સેવાપરાયણતા, તેમ જ આગ્રાનુકૂલતા એ બે ગુણા મારી સ્ત્રીમાં પણ એટલા બધા જાગૃત હતા કે, જેવા બીજી સ્ત્રીઓમાં બાગ્યે જ હશે. તેના પ્રેમાળુ સ્વભાવની પણ કરું તેટલી પ્રશંસા એછી છે. એ ગુણા સામાન્ય ગૃહસ્થાશ્રમને તા ખરેખર શાભાસ્પ જ હતા, પરંતુ હું તેટલાથી સંતાષ પામું તેમ ન હાતું. મારી વૃત્તિઓ મારા ગૃહસ્થાશ્રમના નાશવંત સખની જ અભિલાષાવાળી નહિ, પણ ઉત્તરાત્તર અવિનાશી સખની અભિલાષાવાળી હતી. મને મારી ગૃહચારિણીમાં એક માટા આવશ્યક સદ્ગુણુની ખામી જણાઇ. એ ગુણુ તે પૈલા ત્રીતે—યથાલાભસંતાષ—એટલે જે મળે તેમાં, જેટલું હાય તેટલામાં જ સંતાષ માની, તેવહે પાતાના નિર્વાહ કરવા; પણ સર્વસુખસંપન્નતા માટે ઘણી કાળજી ને ઘણી તૃષ્ણા તથા વ્યાકુળતા રાખીને સદા અસંતોષી ને દુ:ખી રહેલું નહિ.

"તને સ્મરણ હશે કે, ગુરું મહારાજે આપણને સંસાર પ્રવાસની વાર્તા કહ્યું હતી, તેમાં રેપષ્ટ સમજાવ્યું હતું કે, સંસારમાં પ્રાણીનું આવવું, એ એક શાહાક દિવસના પ્રવાસ સરખું છે. પ્રવાસમાં નીકળેલા મનુષ્ય પાતાના મનમાં સારી રીતે નિશ્ચયવાળા હાય છે કે, મારે અમુક સ્થળ જુલું છે, જેમ અને તેમ ત્યાં શીઘ જઇ પહોંચાય, તે માટે તે ખહ સાવધ રહે છે, માર્ગમાં સમય મિથ્યા વ્યતીત કરતા નથી, રસળતા નથી ને ઘરના જેવું સુખ ભાગવવાની આશાએ કરતા નથી. તે પાતાની પાસે જે કંઇ ભાતુંપાતું હાય, તેમાંથી ટીમણ કરી લઇ, તડકા લાગે તા વૃક્ષાદિકને છાંયે ઘડિક બેસી, વિસામા લઇ, પાછા માર્ગે પડે છે તે ધારેલે મુકામે જઇ પહોંચે છે ત્યારે જ કૃતાર્થ થયેલા માને છે. એ વેળા માર્ગમાં ઝાડના છાંચા ઘરના જેવા સુખદ છે કે નથી, ખાવાનું સંતાષકારક છે કે નથી, એ વાતપર તે લક્ષ રાખતા નથી વા તે મેળવવા માર્ગમાં પ્રયત્ન પણ કરતા નથી. તે જાણે છે કે, મારે કંઇ સદાકાળ અહીં બેબી રહેવું નથી-માત્ર વિસામા માટે જ બેસવું છે, ને નિર્ધારેલે મુકામે પહોંચી શકાય ત્યાંસુધી જ ભાતું ખાવાનું છેઃ માટે થાડા સમય સારુ જેમ ખને તેમ ચલાવી લેવું. એ જ પ્રમાણે સંસારરૂપ પ્રવાસમાં આવેલા પ્રાણીએ પણ લક્ષમાં રાખવાનું છે કે, મારે સદા અહીં બેસી

રહેવાનું નથી, પણ અણુધારેલે સમયે સ્વર્લોક પ્રત્યે જવાનું છે. ત્યાં જવા પછી મારું શું થશે, શું કરું તા ત્યાં જઈ સુખરૂપ સ્થાન પામું, એ વાતની જ ચિંતામા રહી, અહીં માર્ગમાંનાં ક્ષબ્રિક સુખા લાગવવા મથલું કે મિથ્યા રસળવું નહિ; પણ યાજાયલા કાર્યમાં તત્પર રહી, તે પૂર્ણ કરી, મૂળ સ્થાનપ્રતિ જતાં વિશ ન નડે, તે જ સંભાળવાનું તેનું કર્તવ્ય છે. પ્રવાસી જે નિર્ધારેલે મુકામે જવાની વાત લક્ષમાં ન રાખતાં, માર્ગમાં સુખ મેળવવાની ઇચ્છાથી રસળે તાે ધારેલે મુકામે જઇ ન શકતાં, માર્ગમાં જ ચૌરાદિકના ઉપદ્રવથી નષ્ટ્રપાય થઇ જાય, કે નકામી વેઠ માથે આવી પડે. તેવી જ રીતે સંસારપ્રવાસી પ્રાણી પણ સ્વર્લોકમાં જવાની વાત ભૂલી જઇ, ઐદ્ધિક સુખની જ લાલસામાં ભટકે તા અંતે મરણશરણ થઇ, યમસદનમાં જ જાય, ને ત્યાં અપાર કલેશ ભાગવે. એટલા માટે, સુજ્ઞ ગૃહસ્થાશ્રમીએ ઐહિક સુખની આશા ન રાખતાં યથાલાભસંતાષ માનીને, માત્ર પરમાર્થપ્રાપિમાં જ પ્રયત્નવાન રહેવું જોઇએ. યથાલામસંતાષ એટલા માટે રાખવાના છે કે, આ લાેકને વિષે મનુષ્ય પ્રાણીને જે કંઇ સુખદુ:ખાદિ પ્રાપ્ત થાય છે, તે સર્વ તેના પ્રારુષ્ધાનુસાર આપાઆપ જ પ્રાપ્ત થાય છે. એ નિયમ એવા અનિવાર્ધ છે કે, ગમે તેમ કરવા છતાં પણ પ્રારુષ્ધ ભાગવ્યા વગર ત્રણ પ્રદ્માંડાવિષે પણ છુટકા થતા નથી. भोगादेव क्षयः । એટલા જ માટે પ્રારુષ્ધના ભાગસંબંધે હર્ષશાકાદિ કરવાં એ વ્યર્થ છે; તેમ જ તે ફેરવવા માટે પ્રયત્ન કરવા પણ વ્યર્થ જ છે. એ પ્રારુષ્ધભાગ સંબંધી આપણા ગુરુમહારાજે આપણી આગળ સવિસ્તર કથન કરેલું છે કે, એ તા જેવા હાય તેવા જ ભાગવે છૂટકા છે; સંભાળ એટલી જ રાખવાની છે કે, તેવા અનિષ્ટ દેનારા પ્રારબ્ધના પાટલા કરી પાછા ન બંધાય. પ્રારુષ્ધ માટે, સંસ્કાર માટે તે ઘણું ઘણું ગુરુમુખે શ્રવણ કર્યું છે, એટલે હવે તારી આગળ તે વિષે વિશેષ વર્ણન કરવાની આવશ્યકતા નથી. તે પરથી આટલું જાણવાનું છે કે, જે વસ્તુ અણુ-ચિત્રવચે ને અનાયાસે આપાઆપ જ સૃષ્ટિકર્તાના દઢ નિયમાનુસાર, મુર્વ કર્મોના યાેગે આવી મળે છે, વા દાય છે, તે નષ્ટ થઈ જાય છે, તા તે માટે ચિતા વા પ્રયાસ કરવા, એ કેવળ વ્યર્થ નથી ? તેટલા માટે, યથાલાભસંતાષ માનીને, કેવળ ભગવત્પ્રાપ્ત્યર્થ જ દઢ પ્રયત્ન કાં ન કરવા ? સંસાર મૂળે તા દુઃખરૂપ જ છે, તેમાં વાસ્તવિક સુખ જ નથી; દુઃખની કિચિત્ નિવૃત્તિ થવાને જ સુખ માનવામાં

આવે છે તેા પછી તેવાં એક 'માનવા ' માત્ર સુખની આશાથી

સદા સંતપ્ત શા માટે રહેવું ?"

એટલું કહીને પુનઃ તે બાલ્યો; "પ્રિય બંધુ! સદસદ્ વસ્તુના વિવેક જાણનારા પુરુષા એવી મિથ્યા આશાથી કદી સંતપ્ત રહેતા નથી. છતાં પરાશે તેને કાઇ એવી આશામાં બંધાવા પ્રયત્ન કરે, એ તેને કેટલું બધું કન્ટરુપ થઇ પડે, એના તું જ વિચાર કર. મારે પણ એવી જ રીતે હતું. મારી સ્ત્રી આ વાતમાં બીજી પ્રાકૃત સ્ત્રીએાના સરખી જ હતી. મારે ત્યાં સાંસારિક પ્રત્યેક સુખની તેને ઉણ્પ લાગતી; તે ઉણ્પ પૃરી કરવા માટે પ્રયત્ન કરવાને મને વારંવાર વિનવતી, છતાં હું લક્ષમાં ન લેતા, એથી હઃખિની બનીને, કાઇ કાઇ વાર સ્ત્રીસ્વભાવને લીધે તે કલેશ પણ કરતી. આ કારણથી પરમાર્થસાધનને વિષે મારા ગૃહસ્થાશ્રમ મને એક અંતરાયરુપ થઇ પડેલા હતા. દિનપ્રતિદિન મારા અંતરમાં સંસારપ્રતિ પુષ્કળ તિરસ્કાર આવી ગયા. એટલામાં શ્રીહરિની કૃપાથી મારી તે બેડી સહજમાં છૂટી ગઇ."

એ સાંભળી છદ્મલિંગ બાલ્યા; ''મિત્રવર્ધ ! આપની એ બેડી સહજમાં શી રીતે છૂટી ગઇ ! શું આપનાં પ્રિય પત્નીનું અકાળે દેહા-

વસાન થયું ?''

સુવિચારે કહ્યું; "ના; તેનું દેહાવસાન તેા થયું નહિ; પણ તેના ને મારા લાંબા સમયને માટે વિયાગ થઇ ગયા."

છદ્મલિંગ બાલ્યા; "શું તે બિચારી અજ્ઞાત અબળાના આપે

ત્યાગ કરી દીધા ?"

સુવિચારે કહ્યું; "નહિ નહિ; જે બિચારીનું આખું જીવન મારા દેહ પછવાડે અપિત થયેલું, તેવી અબળાના ત્યાગ કરવા, એ વાતને હું યાગ્ય ગણતા નથી. પણ અમારા વિચાગ માટે સ્વાભાવિક જે કારણ બન્યું, તે તું સાંભળઃ તે વારંવાર સંસારસુખાની ઓછપથી અસંતુષ્ટ રહેતી ને ઉદ્ધિય થઇ જતી. એક દિવસે મને એવી ઊર્મિ થઇ આવી કે, આ અને સંસારસુખમાં જ સાર્થકતા—કૃતકૃત્યતા છે એમ માને છે અને મનાવે છે. સાંસારિક સુખ જો કે મિથ્યા અને પરિણામે દુઃખનું કારણુત્પ છે, છતાં એ વાત તેને અનુભવ વિના માનવામાં આવે તેવી નથી; માટે એકવાર તેને તે વાતના અનુભવ કરાલું તા ઠીક-અર્થાત સંસારસુખ ભાગવીને, તે પાતાની મેળે જ તેને મિથ્યા, તેમ જ અપાયસ્પ સમજે તા ઠીક. પણ એ વાત તે દ્રગ્યવિના ખની શકવી

કહિન જ. તે સારુ પ્રથમ પુષ્કળ દ્રવ્ય મેળવવાના મેં નિશ્ચય કરચો. બીજે જ દિવસે 'હું તારે માટે કદી નહિ ખૂટે તેવું દ્રવ્ય મેળવવાને જાઉં છું,' એમ કહીને મેં સદાને માટે ગૃહના ત્યાગ કર્યો." અહીં સુધીના વૃત્તાંત કહીને સુવિચાર મૂક રહ્યો.

ત્યારે છેલે પાછું પૂછ્યું; "કૃપાબન્ધુ! પછી ?"

સુવિચાર બાલ્યા; "પછી શું ? દ્રવ્ય કંઇ માર્ગમાં પહેલું નથી કે ગાંસડા ખાંધી ઘેર આવું, તેમ સહજમાં કાંઇ કાેઈ કાેઇને આપીએ દેતું નથી, તાે તે મને કયાંથી મળે કે હું તે લઇને ઘેર જઇ મારી અીને સંતુષ્ટ કરું ?"

ત્યારે છદ્મલિંગ બાલ્યો: "વારુ, ત્યારે તે આપ તેને સમજા-વવારુપ કહે કે છળવારુપ ખહાનું કરીને જ માત્ર ઘેરથી નીકળી ચાલ્યા, તે પછી પાંસરા અહીં આ એકાંત સ્થાનમાં આવી રહ્યા છે ? શું એ યથાર્થાચરણી શિષ્ટ જનને છાજતી વાત ગણાય ?"

"નહિ નહિ, પિય બંધુ! એમ નહિ; મેં એમ કરયું નથી, તે એમ કરવું એ યોગ્ય પણ નથી. ઘેરથી નીકળ્યા પછી મારું શું થયું, તે હું હવે તને અવકાશ મળશે તો કાલે કહીશ. આજે તો હવે આશ્રમપરિચર્યાનો \* સમય થઇ ગયો છે, ને તે પછી લાગલા જ સંધ્યાસમય થશે, એટલે આજે વાત કરવા માટે અવકાશ મળવાના નથી. ચાલા, જય શ્રીહરિ! જય સચ્ચિદાનંદ! ગુરુમહારાજને વંદન કરી આપણે આપણું કાર્ય કરીએ." એમ કહી બંને શિષ્યા પર્ણશાળામાં ગુરુવર્યના દર્શનાર્ય ગયા. યાગીશ્વર સમાધિસ્થ હતા. તેઓએ ભાવયુક્ત તેમને નમન કર્યું ને પછી છૂટા પડી ગયા.

(ર) શિવારાધન-અર્થસિદ્ધિ

બીજે દિવસે પાતાનું નિત્યકૃત્ય આટાપી લઇને પાછા તે બંને શિષ્યા ગુરુદેવને સમાધિમાં જોઇ, તેમને વંદન કરીને આશ્રમમાંના એક સુંદર પુષ્પિત વૃક્ષ તળે જઇને એઠા છદ્મલિંગે નમન કરી પૂછ્યું:-"ઘેરથી નીકળ્યા પછી આપે શું કરવું તે કહેા!"

"સુવિચારશર્માંએ પેતાના વૃત્તાંત કહેવાના આરંભ કરયો.

"ઘેરથી નીકજ્યા પછી હું મારા ગ્રામની સીમમાં આવેલા એક શિવાલયમાં ગયાે. ત્યાં તે આદિ દેવનું પૂર્ણ પ્રેમથી વિધિવત્ પૂજન

<sup>\*</sup> આશ્રમપરિચર્યા એટલે આશ્રમમાં વાળઝાડ કરવી, વૃક્ષાને સૉચવા વગેરૈનું તથા ક્ળ પૂલ વગેરેની સંભાળ લેવઃનું કામ કરવું તે.

કરીને નિત્યની પેઠે ઘેર ન આવતાં, મંદિરની આગળના મંડપમાં, તે हैवाधिहेवनुं ध्यान धरवा लेहा. श्रे क भंडपमां लेसी आगण हुं नित्य ध्यान धरवा लेहा. श्रे क भंडपमां लेसी आगण हुं नित्य ध्यान धरता, ने ते वेणा ते प्रसाना पूर्शनंहमय स्वरूपना मारा हुहयमां साक्षात्कार थता; पश्च ते हिवसे तेम थयुं नहि. नित्ये ते। मारुं हुहय डेवण निष्डाम हुतुं, मने डेाई कातनी आशा डे डामना ન હાતી, કેવળ ભક્તિભાવને માટે જ હું ભગવાન્ સદાશિવનું ધ્યાન ધરતા હતા, પણ એ દિવસે તા મારા હૃદયમાં દ્રવ્ય, દ્રવ્ય ને દ્રવ્યની જ વાસના વસી ગઇ હતી. શિવ પ્રભુનું ધ્યાન કરીને પણ મનામય રીતે તેમની પાસેથી હું કેવળ દ્રવ્ય જ માગવાના હતા, તેથી નેત્રા મીંચીને ધ્યાન કરવા માંડું કે, તુરત શંકરના કર્પૂરગૌર સ્વરૂપને ઠેકાણે અનેક પ્રકારનું દ્રવ્ય તથા તેને પ્રાપ્ત કરવા પછી અનિ સંતુષ્ટ કરવાની, સારાં ઘર, અનેક સુખસાધના, સારાં ભાજના ઇત્યાદિ વસ્તુઓ જ મારી મનામય દર્ષિ આગળ રમણ ભ્રમણ કરવા માંડી. સકામપણે ભગવદ્દભક્તિ કરવામાં ને નિષ્કામપણે કરવામાં કેટલું અધું અંતર છે, તેના અનુ-ભવ મને તે પ્રસંગે પૂરેપૂરા થયા. હું મારા મનને ઘણીક રીતે વારી વારીને ઠેકાણે લાવું, પ્રભુના ચરણમાં લગાડું, પણ ક્ષણવાર થઈ કે પાર્જુ દિષ્ટ આગળ દ્રવ્ય જ દાેડાદાેડ કરે. છેવટે હું થાકયાે. ઘણે પ્રયતને હું જેમ તેમ કરી પ્રભુનું જેવું તેવું એકવાર ધ્યાન થયું, એટલે સંતાષ માની, જરા શાંતપણે બેઠાે. હવે મારે કરલું શું, તથા કયા ઉપાયથી પુષ્કળ દ્રવ્ય મળશે, તેના વિચારામાં હું લીન થઈ ગયાે. મારા મનથી મેં અનેક પ્રકારા ને ઉપાયા તપાસી નેયા, પરંતુ કાઇ પ્રકાર, મારી મનાવૃત્તિને અનુકૂલ જણાયા નહિ. કૃષિકર્મ, વ્યાપાર, રાજસેવા, વિદ્યાવિક્રય તથા ભિક્ષા આદિ સર્વ પ્રકારા મને પરમ દ્ભાત દેખાયા; તેમ જ તેમાંના એક્ક્રેથી જોઇએ તેટલું દ્રવ્ય શીઘ મેળવી શકલું, એ પણ દુષ્કર દેખાયું. જેનું મન જેવા સંસ્કારાથી ઘડાયું હાય છે, તેવી વૃત્તિ તેની બંધાય છે. તે જ પ્રમાણે મારે પણ થયું. મારા પિતાશ્રી કેવલ અયાચક વૃત્તિવાળા હાઇને યદેચ્છાલાભથી સંતાષ માનતા અને બ્રાહ્મણપણાંનું તેન મન ધનથી પાલન કરતા, એટલે નિત્યકર્માનુષ્ઠાનરૂપ તપશ્ચર્યા ને ઈધરારાધનામાં જ તેમના કાલ-ક્રમ વ્યતીત થતો. તે પ્રમાણે હું પણ તપશ્ચર્યા, ઇશ્વરારાધન ને પરમ તત્ત્વસેવનમાં જ મારા પાતાના મુખ્ય ધર્મ માનતા હતા.\* માટે

तपःस्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि कियायोगः ।

મારી વૃત્તિ એ માર્ગે દ્રાેડી. મેં તુરત નિશ્ચય કર્યો કે, મારે દ્રાેઇ કહિન તપ કરીને ભગવાન શંકરને પ્રસન્ન કરવા, કે જેઓ મારા મનારથ પૂર્ણ કરે. પણ તે માટે કાઇ પવિત્ર અને એકાંતસ્થાન જોઇએ, એટલા માટે હું તુરત એ શિવાલયમાંના દૈવતને નમન કરીને ત્યાંથી ચાલી નીકળ્યા. થાડાક દિવસામાં ઉત્તર ભૂમિને વિષે આવેલા એક અરણ્ય<mark>મા</mark>ં જઈ પહોંચ્યા. એ નિર્જન પણ રમ્ય અરણ્યની ભૂમિ, અનેક પર્વતા, ગુઢાએા, જળપ્રવાહા અને સુવૃક્ષાથી વ્યાપ્ત હતી; મનને સ્વાભાવિક રીતે પ્રસ**ન્ન**તા ઉપજે એવી હતી. ત્યાં એક સુંદર પ્રવાહની સમીપમાં આવેલી ગુઢાને વિષે મેં નિવાસ કરચો. બીજે દિવસે પવિત્ર જળમાં મનાનાદિ પાતરાદિક કરીને સૂર્યસમ્મુખ બેસીને સંકલ્પ કરવો કે, પાતાના ભકતાપર શીઘ્ર પ્રસ**ન્ન** થનારા એવા ભગવાન્ શિવ**છ** પ્રસ**ન્ન** થઇને મારાે અખૂટ ધનપ્રાપિરૂપ મનાેરથ જ્યારે પૂર્ણ કરશે ત્યારે જ & અન્નપ્રાશન કરીશ. પછી પાર્વતીસહ શંકરનું સર્વદા ધ્યાન અને તેમના 🕶 મંગલ નામરૂપ મન્નના એકાથ્રપણે જપ કરતા હું, એક માસપર્યંત વનકળોના, નિત્ય પ્રતિ એકવાર આહાર કરીને રહ્યો. બીજે માસથી મેં વનકુળાે તજી માત્ર શુષ્કપત્રાશનથી\* જ ચલાવવા માંડ્યું. એમ કરતાં પાંચ માસા વીતી ગયા. મેં વિચાર કરવો કે, આમ કંઇ પાર આવવાના નથી. अर्थ साधयेद्वा देहं पातयेत्। એવા નિશ્ચયથી છેઠ્ઠે માસે મેં પર્ણા-શનના પણ ત્યાગ કરીને કેવળ અનશનવત કરવા માંદ્યું. ભગવાન્ શંકરને ભક્તજનાએ આશુતાષ કહ્યા છે, તે કેવી રીતે યથાર્થ છે, તેની મને અરાબર ખબર પડી. અનશનત્રતથી મારું શરીર કેવળ શુષ્ક થઇ ગયું ને પ્રાણ રહેશે કે નહિ, તેની પણ શંકા થઇ પડી. મારી નેત્રાદિ સર્વે ઇદ્રિયામાંથી પાતપાતાનું કાર્ય કરવાની દૈવી શક્તિ જતી રહી. જિહ્નાથી મત્રના જય પણ થતા અટકી પડ્યો. હું તે મંત્ર માત્ર અંતઃકરણમાં મનામય રીતે જપવા લાગ્યાે અને એવી સ્મૃતિ પશુ વધારે વાર રહી શકશે કે નહિ, એમ મને નિશ્ચય થયેા."

આ છેલ્લું વાકય સાંભળી છદ્મલિંગ પાતાના શરીરને કમકમાટ લાવીને બાલ્યા; "અહા! જે ઓની દ્રવ્યલાલસાને લીધે તેના પતિની છેક આવી દયાર્દ્ર–મૃત્યુસમાન અવસ્થા થઇ, તેના સરખી દુષ્ટ ઘાતકી પતિદ્રોહિણી ઓ બીજી કયી હશે ? હર હર! ધિક્કાર છે, તે કઠાર કાળજાની કૃત્યાને, કે જેણીએ ક્ષુલ્લક સુખને માટે પાતાના આ લાકના

<sup>\*</sup> શુષ્કપત્રાશન–પાતાની મેળે ઝાડપરથી ખરી પડેલાં સુકાં પાંદડાં જ ખાઇને રહેવું તે.

તથા પરલાકના સાથીરુપ, પાતાના પરમેશ્વરરૂપ, પાતાના સત્યસૌભાગ્ય-રૂપ ને પાતાના સર્વસ્વરૂપ પતિનું શું થશે, તેના હિંચિત પણ વિચાર ન કરચો! પણ આપ સરખા દયાળુ ને સદસદ્ભિવેકી પુરુષા તેવી અભ-ળાઓની સ્વાભાવિક જડતાને લીધે થયેલા અપરાધાને ગણતા નથી, એ માટે આપને પરમ પ્રેમપૂર્વક પ્રણામ!" એમ કહેતાં કહેતાં તેની આંખામાં આંસુ ભરાઇ આવ્યાં.

ત્યારે સુવિચારશર્માએ કહ્યું; ' પ્રિય સખે! માત્ર મારા વૃત્તાંત સાંભળીને જ જ્યારે તમને આટલું બધું થયું, ત્યારે જેની પ્રસ- જ્ઞતાને માટે મેં ઉગ્ર તપ આરંબ્યું હતું, તે દયાના બંડારરૂપ શંકરને પાતાના ભક્તમાટે કેમ દયા ઉપજયા વિના રહે? તેને અત્યંત કરુણા ઉપજી. થાડાક ઉપવાસાને અંતે એક સુંદર બાળયાગીને વેશે તેઓ મને પ્રત્યક્ષ થયા ને મારા ઇચ્છિત મનારથ પૂર્ણ કરી, ક્ષણવારમાં મારી દિવસમ્મુખ મને આનંદાશ્વર્યમાં મગ્ર કરી દેતાં અદશ્ય થઇ ગયા!"

અહીં સુધીના વૃત્તાંત કહીને સુવિચારશમાં મૌન ધરી રહ્યો, ત્યારે છદ્મલિંગે પૂછ્યું; "કૃપાબન્ધુ ! શંકર પ્રભુએ આપના ઇચ્છિત મનારથ કેવી રીતે પૂર્ણ કર્યો ?"

સુવિચારશર્મા બાલ્યા; ''હવે સમય થઇ ગયા છે, માટે અવકાશ મળશે તા શેષ વૃત્તાંત કાલે કહીશ.'' એમ કહી તેઓ સમાધિસ્થ ગુરુદેવનાં ચરણાનું વંદન કરીને, પાેતપાેતાના નિત્યકૃત્ય માટે છૂટા પક્યા.

( 3 ) त्यागनिर्ध्य

ગુરુજએ આજ્ઞા આપેલી, તે પ્રમાણે જપ-સ્મરણ-ધ્યાનાદિ ક્રિયાથી-નિત્યકાર્યથી પરવારી ત્રીજે દિવસે નમતા પહારના તેઓ એક સ્મ્ય વૃક્ષ તળે એકઠા થયા ત્યારે, છજ્ઞના પૃછવાથી સુવિચારે પાતાનું પૂર્વવૃત્ત પુનઃ કહેવા માંડ્યું. તે બાલ્યા; "મિત્ર! બાલજટિલરુપ-ધારી શિવજીએ, મારા હાથમાં એક તેજસ્વી પાષાજીના કાંકરા આપીને કહ્યું કે, 'હે બ્રાહ્મભ્રુપુત્ર! લે આ, પથ્થર! એ તારા મનારથ પૃદ્ધું કરવાને અર્થે હું તને આપું છું. એ અસંખ્ય સુવર્ણના ભંડાર છે. તને જે વેળાએ જેટલું સુવર્ણ નેઇશે, તેટલું એમાંથી પ્રાપ્ત થઇ શકશે. એનું નામ સ્પર્શમાણ છે, એટલે તામ, લાહ આદિ ધાતુને સ્પર્શમાત્રથી સુવર્ણ્ય કરજે. એના એનામાં અમૃલ્ય ગુણ છે. એ દ્રવ્યના તું સદા સદ્વ્ય કરજે. એના યાગે તને કાઈ વેળા મહાત્મા સદ્યુરુનાં દર્શન થશે; જેમની અનન્ય સેવા કરીને તું આત્મજ્ઞાનરુપ અલભ્ય લાલ

મેળવીશ,' મિત્ર! શંકર ભગવાનના વચનથી ચેતના પામી, હું સદા સદ્યુરુની શાેષ કરતા હતા, તેવામાં મને આ મહાતમા સદ્યુરુવર્યનાં ચરણા પ્રાપ્ત થયાં છે. એ સ્પર્શમિણના યાેગે મેં અનેક પ્રખ્યાત અને ગુપ્ત તીર્થા જેયાં, ઘણાક સંતા-મહાત્માઓનાં દર્શના કરવાં ને તેઓનાં દર્શનાની લાલસાથી સ્થળે સ્થળે, કાેઇ ન કરી શકે તેવી રીતે, માેટા મેળાઓ કરવા, ઘણાંક ધર્મકાર્યા ચાલુ કરવાં, કે જેના યાેગે તેવા મહાત્માઓ સ્વાભાવિક રીતે તેવે સ્થળે આવે, અસંખ્ય આશીર્વાદા આપે, ને મારા સમાગમ થાય! એ સમસ્ત પુષ્યના ઉદયરૂપે, છેવંટે એક સ્ય્યાયહણના મેળામાં, કુરુક્ષત્રને વિષે મને આપણા કૃપાળુ ગુરુદ્વનાં દર્શન થયાં, જેની કૃપાથી હવે હું કૃતાર્થ થયાે છું.''

એ સાંભળી છદ્મલિએ; "તમે કુરુક્ષેત્રમાં શા માટે ગયા, ત્યાં તમાએ શા પ્રયત્ન કર્યા, ગુરુદેવનાં દર્શન કેવી રીતે થયાં, ત્યાંથી અહીં તેઓ તમને સાથે તેડી લાવ્યા કે કેમ, તમારા તે સ્પર્શમણિ કયાં છે, મને તે દેખાડશા, ઇત્યાદિ પ્રશ્ના કરવાથી, સુવિચારે પાતાના સર્વ વૃત્તાંત ઇત્થંભૂત કહી સંભળાવ્યા. ને સ્પર્શમણિ ગુરુમહારાજે ફેંકી દીધા તથા એ માટે મને ખેદ થતાં એના ખદલામાં ખીજા અસંખ્ય મણિએા દેખાડ્યા, એ કથા પણ અથથી તે ઇતિ સુધી વર્ણવી, ત્યારે પાતાની કાઇ ધારેલી ધારણા પાર પડી હાય, તે રીતે બહુ આનંદમાં આવી જઇ, છદ્મ ઉત્સાહી મુખે બાલ્યા; "વારુ ત્યારે, મારા પ્રાથુ-મિત્ર! જો કે તમને પ્રયાસ ઘણા કરવા પડ્યો, તાપણ અંતે તમારી અંતર્ભાવના જ્ઞાનપ્રાપ્તિરૂપ ભગવત્કુપાથી સિદ્ધ થઇ, એટલે હવે આપ સર્વથા કુતકૃત્ય થયા છેા. આપને હવે કશું કરવાનું, કે મેળવવાનું રહ્યું નથી. તાપણ વિનતિ કરવાની આજ્ઞા લઉં છું કે, પૂર્વ આપે પાતાના ઘરમાં જ સ્ત્રી ખતિ અને 'મારા સ્વામિનાથ આજ ઓવે, કાલ આવે.' એવી વાટ જેતી અબળાને–કહેા કે અપરાધિની અબળાને–કેટલા લાંભા સમયથી તજી દીધી છે, તેની શી દશા થઇ હશે, એનું આપને કેાઇ-વાર પણ સ્મરણ થાય છે? કયાને લીધે પણ કાઇવાર તેની પતિ-વિચાેગ**રૂપ અપા**ર પીડાનાે વિચાર આપને આવે છે? આપ તેના સંબંધમાં શું કરવા માગાે છા ?"

સુવિચાર બાેલ્યા; ''સખે ! જયાંસુધી હું ગુરુવિહીન એકલા જ વિદેશામાં કરતા, ને સ્પર્શમણિની સહાયથી, જેમાં અપાર દ્રવ્યના વ્યય થાય તેવાં અનેક ધર્મકાર્યો કરતા, તેવામાં કાેઇ કાેઇવાર તે દ્રવ્ય- લાલસાવાળીનું મને સ્મરા થઇ આવતું, કે આ વેળા તે મારી પાસે હાત તો પાતાને હાથે અસંખ્ય દ્રવ્યના યથેચ્છ ઉપયોગ કરીને કેટલા આનંદ પામત ! પ્રસંગાપાત્ત તેની, પાતિવિયાગપીડાસંબંધી વિચાર પણ મને આવતા, પરંતુ તેથી શું ! એ માટે કંઇ હું અપરાધી ન હાતા. મેં કંઇ અકારણથી વા તેના કલેશથી તેના ત્યાગ કરયો ન હાતા, પણ માત્ર તેની દ્રવ્યેચ્છા પૂર્ણ કરવા સારુ જ તેને એકલી મૂકીને હું ચાલી નીકળ્યા હતા. માટે તેના સંતાપનું ફળ તેને મળ્યું. તેમાં મારા અપરાધ શા !"

"અસ્તુઃ પણ હવે ?" છદ્મે પૂછયું.

"હવે શું ? હવે તા જે થલું જોઇતું હતું, તે આપાઆપ જ થઇ ચૂક્યું છે," સુવિચાર બાલ્યા.

"મુક્તિમાર્ગમાં અંતરાય પડાવનારા જે હેય-ત્યાગ કરવા યાગ્ય પદાર્થી-કનક અને કાંતા-તેઓ પાતાની મેળે જ અળગા થઇ ગયા છે. ઘણા લાંબા સમય થઇ ગયા, માટે સ્ત્રીનું પણ થવાનું તે ઘઇ ગયું હશે-કાં તા મરણ પામી હશે વા મન વાળીને ઘરમાં બેઠી હશે,-ને મણિ પણ ખાવાઇ ગયા, એટલે હવે તા નિશ્ચિતપણે લગવદ્ધ્યાન કરતાં ગુરુમહારાજની સમીપમાં જ નિવાસ કરવાના મારા વિચાર છે. પણ મિત્ર! તારા હવે ગૃહસ્થાશ્રમસંબંધી શા વિચાર છે?"

"મેં મારા તા નિશ્ચય પૂર્વ જ આપને કહી અતાવ્યા છે કે, મારે સર્વથા લગ્ન કરવું જ નથી;" છે કે કહ્યું, "પણ જે છે લગ્ન કીધેલું હાય, તેણે પત્ની જીવતાં તેના ત્યાગ કરવા, એ શાસ્ત્ર રીતે અને વ્યવહાર રીતે પણ સર્વથા નિંઘ જ છે. છતાં આપ તે માટે કેમ ઊલટા નિશ્ચય-પર આવ્યા છા ? શું સ્ત્રીના ત્યાગ કરનાર જ ત્યાગી ગણાય? મારા શ્રવણ પ્રમાણે તેવા પુરુષને ત્યાગનું યથાર્થ કળ પણ મળતું નથી. શ્રીના ત્યાગ કરીને તા તમે વગર વિધિથી પરમ ધર્મરૂપ આખા ગૃહસ્થાશ્રમના ત્યાગ કરા છા અને એ તમારા ત્યાગ યથાર્થ નહિ, પણ રાજસી ત્યાગ ગણાય. એ માટે આપ પૂર્ણાવતાર શ્રીકૃષ્ણચન્દ્રનાં સર્વમાન્ય વચનરત્નાને કેમ વસરી જાઓ છા ? તેણે ત્યાગનાં લક્ષણો વર્ણવ્યાં છે, તેમાં સ્પષ્ટપણ કહ્યું છે કે; 'દુ: स्વिमत्येव यत्कर्म कायक्रेश-भगात्यजेत । स कृत्वा राजसं त्यागं नैव त्यागफ कं कमेता કર્મ એ દુ:ખ છે, એ-મ ધારીને તથા તેવ કે શરીરને બહુ કહ્યા વેઠવા પડે છે એમ માનીને, ભયથી જે કે છે કર્મના ત્યાગ કરે છે, એ રાજસી ત્યાગ ગણાય છે,

ને એથી ત્યાગનું ફળ પ્રાપ્ત થતું નથી.' વળી દ્વિનોને વ્યાદ્માસ, ક્ષત્રિય, વૈશ્યાના ગૃહસ્થાશ્રમ વેદાકત કર્મત્વપ જ છે. તા સ્ત્રીના ત્યાગ કરતાં, તમે અવિધિથી ગૃહસ્થાશ્રમના ત્યાગ કર્યો ને ગૃહસ્થા-શ્રમ તજરો, એટલે સ્વાભાવિક સર્વ વેદાક્ત કર્મીના ત્યાગ કરચો એમ થયું; અને એ કર્મોના ત્યાગ પણ રાજસત્યાગ થયા, એટલે તેનું ફળ તમને તેવું જ મળશે, શ્રય:પ્રાપ્તિના શ્રમ વ્યર્થ જશે. સૌથી પહેલું તાે એ જ વિચારવાનું છે કે, આવશ્યક કર્મા તાે ત્રિકાળે પણ તજવાં ચાગ્ય નથી, તે અનેક દેાષવાળાં હાય તાપણ શું થયું ? सहजं कर्म कोंतेय ! सदोषमपि न त्यजेत्। भ्येभ छतां आपने त्याजी थवा उपर ज વધારે પ્રીતિ–શ્રદ્ધા હાય તેા તેવા ત્યાગીનું ખરું સ્વરૂપ પણ તે पुरुषे। ताभे अर्जुन प्रत्ये ४ देखुं छे है-यस्तु कर्मफब्द्यागी स त्यागीत्यभिधी-यते। सभूणे। કર્મના ત્યાગ કરનાર ત્યાગી નહિ, પણ કર્મ વિધि पूर्वक કરવા છતાં તે કર્મનાં ફળના જે ત્યાગ કરે છે, તે ખરા ત્યાગી કહે-વાય છે; કારણ કે, કરવા માટે શાસ્ત્રાદ્વારા નિશ્ચિત થયેલાં પાતાનાં નિયત કર્મના તા ત્યાગ કરવા ન જ જોઇએ. કદાચ માહથી તેના ત્યાગ કરવામાં આવે તેા તે ત્યાગ તામસી ત્યાગ ગણાય, એટલે રાજસી ત્યાગ કરતાં પણ તે તા ઊતરતા છે. કહ્યું છે કે, नियतस्य त संन्यासः कर्मणो नोपपयते । मोहात्तस्य परित्यागस्तामसः परिकीर्तितः ॥ तभारी गृहिस्। કે જેને વિષે જ આખા તમારા ગૃહસ્**યાશ્ર**મ સમાયલા છે તેના ત્યાગ કરશા, તા તમે શાસ્ત્રવિધિના લાપ કરવાના દાષથી લેપાશા અને શાસ્ત્રની આજ્ઞાને ન ગણુકારતાં જે મનુષ્ય પાતાની ઇચ્છામાં આવે તેમ વર્તન કરે છે, તેને કર્મયાેગની સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થતી નથી. એટલું જ નહિ, પણ તેને આ લાેકમાં સુખ મળતું નથી, તેમ પરમ ગતિ પણ મળતી નથી. એ માટે આપ તે પુરુષોત્તમ શ્રીકૃષ્ણચન્દ્રના અદ્વિતીય વાકયને કેમ વિસરી જાએ। છે। ? તેમણે સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે, यः बाज-विधिष्ठात्मुज्य वर्तते कामकारतः । न स सिद्धिमवाप्नोति न छसं न परां गतिम् ॥ પત્ની જીવતી છતાં તેની પ્રસન્નતાપૂર્વક અનુમતિ લીધા વિના જે મનુષ્ય ગૃહસ્થાશ્રમના ત્યાગ કરે છે તે મહાપાપભાગી થાય છે એમાં સંશય નથી. એ વાત આપથી કંઇ અજાણી નથી."

એ સાંભળીને ઋષિપુત્ર સુવિચારશર્મા બાલ્યા; "મિત્ર! તું કહે છે, તે સર્વ પ્રકાર ધર્મચુક્ત છે. સ્ત્રીની અનુમતિ વિના ગૃહસ્થાશ્રમના ત્યાગ કરનાર દ્રષિત છે, તેમ કર્મોને દુઃખરૂપ સમજનાર તથા આવ-

શ્યક કર્મોના ત્યાગ કરનાર પણ તેવા જ દેાષભાગી છે. પણ તેવા પ્રકાર મારા સંબંધમાં ખનેલા નથી. ત્યાગ નહિ કરવાયા ગ્ય તથા અત્યા-વશ્યક કર્મો-યજ્ઞ, દાન, તપ, સ્વાધ્યાય આદિના ત્યાગ મેં કરવો નથી અને સ્ત્રીના પણ ત્યાગ કરવાના હેતુથી હું ઘેરથી નીકળ્યા નહાતા. સારે ભાગ્યે ઘેરથી નીકેત્યા પછી આજ સુધી સઘળા સંયોગો જ એવા મળતા ગયા કે, જેથી મારા કર્મથી જ આપાેઆપ તે પીડા નીકળી ગઇ છે! ભ્રાત! તેં ગૃહસ્થાશ્રમસંબંધી ને કર્માદિકની આવશ્યકતાસંબંધી જે વિવેક કહી ખતાવ્યા, તે હું પ્રથમથી જ સારી રીતે જાણું છું; પરંતુ તે સાથે એટલું અવશ્ય ધ્યાનમાં રાખવાનું છે કે, ધર્માદિકના ગર્ભિત હેતુ જ્ઞાન પ્રાપ્તિને માટે નેઇતી ચિત્તશુદ્ધિ થવાના છે કે આ લાેઠ પરલાકનાં સખની પ્રાપ્તિ થવાના છે, તે કહે ? ચિત્તશદ્ધિ અને ચિત્તની પ્રસન્નતા થવામાં જે પદાર્થી પ્રતિકૃળ હાય, તેવા ગૃહસ્થાશ્રમને શા માટે આચરવા ? તેલું કર્મ શા માટે કરતું? મેં તેને પૂર્વે કહી જ અતાવ્યું છે કે, મારા ગૃહસ્થાશ્રમ મારા ચિત્તને શુદ્ધ અને પ્રસન્ન કરવાને ખદલે ઊલડું મહામલિન-અને પરમ અસ્થિર-વિક્ષિપ્ત કરી નાંખે તેવા હતો; પ્રસન્નતાના અદલામાં મારા ચિત્તવિષે સદા ઉદ્વેગ જ રહ્યા કરતા અને મનઃશુદ્ધિના અદલામાં દ્રવ્ય કેમ મેળવવું, સ્ત્રીનું મન શી રીતે મનાવલું, ઇત્યાદિ વિચારા જ રમ્યા કરતા. પણ હવે તા ગુરુ-વર્યની કૃપાથી ત સર્વ દુઃખ સમૂળ લય પામી ગયું છે. આજે હુ નિર્દ્વેદ્ધ છું. આ જગતમાં મનુષ્યજીવનનું સાફલ્ય આત્મકલ્યાણ થવું એ જ છે, એ આત્મકલ્યાષ્ટ્રને અર્થે જ સમગ્ર સતકર્માની આવશ્યકતા શાસ્ત્રામાં વર્ણવેલી છે. ધર્મશાસ્ત્રમાં સમગ્ર ગૃહસ્થાશ્રમાદિક ધર્મોનું જ પ્રતિપાદન કરેલું છે. તેમાં સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે:—

> इज्वाचारदमाहिसादानस्वाध्यायकर्मणाम् । अयं तु परमो धर्मी यथोगेनात्मदर्भनम् ॥ ( यात्र. १-१-८)

અર્થ-યજ્ઞ કરવા, સદાચાર પાળવા, ઇંદ્રિયાનું દમન કરવું, કાઇ પ્રાણીને પીડા ન કરવારૂપ અહિંસા બ્રર્મ પાળવા, દાન કેવું, વેદનું પઠન કરવું ઇત્યાદિ સર્વ કર્મોના ખરા બ્રર્મ (હેતુ-ફળ) એજ છે કે, જે વડે આત્મદર્શન થઇ શકે; અને એનું નામજ આત્મકલ્યાણ ગણાય છે.

આ જગત્માં જન્મીને જે કંઈ કરવું, તે માત્ર આત્મકલ્યાજ્ઞને અર્થે જ કરવાનું છે. આત્મકલ્યાજ્ઞ જેનાથી થાય તે જ ધર્મ, ને તે જ આચરવા ચાેગ્ય છે. ઇતર જે કે ધર્મ ગણાતા દ્વાય તાપણ તે ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે, અને તે ન્યાયથી આત્મકલ્યાષ્ટ્રની આડે આવનારું સલળું જ ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે. શિષ્ટ જનાએ કહેલું પહ્યુ છે કે આત્માર્થ પ્રથિની ત્યનેલ ॥ \* અર્થાત્ પોતાના આત્માને માટે એટલે આત્માના કલ્યાષ્ટ્રને માટે, આખી પૃથ્વીના પણ ત્યાગ કરવા. હે મિત્ર! હે ધર્મન્ન મિત્ર! તારા કહેવા પ્રમાણે હું માત્ર ઓનું જ પ્રિય કરવા અર્થે એ મારા તેવા કઢંગા ગૃહસ્થાશ્રમમાં લચ્ચાપચ્ચા રહ્યો હાત તા પછી પરિષ્ણામે મારા આત્માનું શું થતે, તેના તું જ વિચાર કર. હવે તા પ્રથામ એ ઘરને, ગૃહસ્થાશ્રમને, ને ગૃહસ્થાશ્રમના મૂળરૂપ તે કલેશ–કારિશ્રી–સંતાષઢારિશ્રી ઓને પણ છેલા છેલા પ્રશામ!

એ છેલા શખ્દો બાલતાં તો છકાલિંગ વચ્ચે જ બાલી ઊદ્યો; "હાં, હાં, કું, ધું, કું પાનાથ! આપ સુત્ર થઈને સીને પ્રભ્રામ, એ શખ્દો કેમ બાલો છા? પાતાના સ્વામીના એમ કહેવાથી તો પતિવત પાળનારી સ્ત્રી પાતાને અત્યંત દેષપાત્ર અને નરકગામિની તરીકે ગણે છે, ને પાતાને માટામાં માટી શિક્ષા થયેલી સમજે છે. તે પ્રત્યક્ષ નથી, એટલે એમ બાલવામાં શી અડચણ છે, એમ આપ માનતા હા તો પરાક્ષપણે પણ અમુક મનુષ્ય પ્રત્યેનું અયાગ્યાચરણ તેને દૂષિત કરે છે. અસ્તુઃ હકેયું જિ बहુના! મારી પ્રાર્થના એટલી જ છે કે, ગમે તેમ થયું, તેણીએ ગમે તેટલા આપના અપરાધ કર્યો, પણ આપનું તો તથી કલ્યાણ જ થયું છે, ને તેના તો દુઃખના પાર પણ નહિ હાય સહૃદય પુરુષોને એમ છાજતું નથી કે, પાતાની ભૂલને લીધે ઊડા જળમાં જઇ પડેલા ને ડચકાં ખાતા દીન મનુષ્યને તે દુઃખમાંથી ઉદ્ધારવાને બદલે, માટો ધક્કો મારીને ડૂબાડી દેવું."

એ સાંભળી સુવિચાર બાલ્યો; "પ્રિય સખા! હવે બહુ થયું. વારંવાર એ વાતને શા માટે છેડવી! ભારેલા કે એાલવેલા અગ્નિને ફરીથી પ્રદીપ્ત કરવાનું કશું પ્રયોજન નથી. જે થવાનું હતું તે આપેા-આપ જ થઇ ગયું છે. તે કયાં ને આપણે કયાં! તે સંબંધે હવે જરાએ

અર્ય-એક જણના ત્યાગ કરવાથી કળ બચાં હાય તા લહે તે એકને તજવા. તેમજ એકાદ કુળના ત્યાગ કરવાથી ગામ ઉત્રરતું હાય તા કુળને તજવું, ગામ તજ-વાથી દેશ બચતા હાય યા તેનું કહ્યાણ યતું હાય તા લહે ગામ તજવું, અને આત્માને અર્થે આખી પૃથ્વી તજવી.

त्यजेदेकं कुलस्यार्थे प्रामस्यार्थे त्यजेत्कुलम् ।
 प्रामं जनपदस्यार्थे कात्मार्थे पृथिवीं त्यजेत् ॥

વિચારવા જેવું રહ્યું નથી. આ તેા ઇશ્વરે અશુધારી જ કૃપા કરી છે ને સકળ ઉપાધિએામાંથી મને મુક્ત કરવો છે, તેા પછી નિષ્કારણ તે વાતને સંભારવી, એ મને રુચતું નથી. હવે તેા ગુરુસેવા એ જ આપણું કર્તવ્ય છે."

ત્યારે છક્કલિંગે કહ્યું; "કૃપાનાથ! હું નથી ધારતા કે, કૃપાળુ ગુરુ મહારાજને તમારા વિચારા માન્ય થાય. મારા ધારવા પ્રમાણે તે મહાપુરુષના જાણવામાં જ નહિ હાય, કે આપ આવા અનર્શ કરીને અત્ર આવેલા છાં; નહિ તા તેઓ કદી આપને આદર આપતે નહિ. તેઓ અંતર્યાં મી હાવાથી કદાચ જાણતા પણ હશે, તા તમારું જ્ઞાનપ્રાપ્તિનું કાર્ય પૂર્ણ થતાં સુધી જ તમને ઉપદેશ નહિ દેતા હાય, પણ કાર્ય પૂરું થયેથી મને લાગે છે કે, તેઓ તત્કાળ તમને ઘર જવાની આજ્ઞા કરશે. વળી આપને એ માટે મારી એક પ્રાર્થના છે કે, કદાચ ગુરુ મહારાજ આપને ઘર જવા માટે આજ્ઞા કરે તથા આપ ગૃહસ્થાશ્રમી છા કે કેમ, તે વિષે પ્રશ્ન પૂછે, તો આપ પોતાની ત્યાગી થવાની ઊર્મના વમળમાં તણાઇને, કદી પણ તે મહાયુરુષની વંચના કરશા નહિ; કેમ કે તેવા મહાયુરુષોની વંચના કરનારને પોતાના તે અપરાધ માટે એટલું અધું શોષવું પહે છે, તેના એક ખરા ઇતિહાસ મારા જાણવામાં છે."

એ સાંભળી સુવિચારે કહ્યું; "પ્યારા મિત્ર! સદ્યુરુની વંચના કરવા સમાન બીજું પાતક જ નથી, એ હું સારી રીતે જાણું છું. તે પૂજ્ય-પાદની પવિત્ર આજ્ઞા કરતાં એક તિલ માત્ર પણ ઊલટું આચરવું, એને હું માટામાં માટા અપરાધ સમજું છું; કેમકે સદ્યુરુની પવિત્ર આજ્ઞા પાળવામાં જ શિષ્યનું કલ્યાણ વસેલું છે, તા પછી હુ એથી પ્રતિકૃલ કર્મ કેમ આચરું? પણ તેવા સદ્યુરુની વંચના કરનાર સંબંધી તારા જાણવામાં શા ઇતિહાસ છે, તે હું સાંભળવા ઈચ્છું છું." એમ કહી તેણે સૂર્યસામું જોઇને વિશેષ કહ્યું; "પ્યારા છદ્મ! આપણી વાત-ચીત અવકાશ મળશે તા કાલે કહીશું; આજે તા સમય થઇ ગયા હો વાયી આપણે આશ્રમપરિચર્યા માટે ઊઠવું જોઇએ."



## शिष्योना वार्ताक्षाप-(वात्)

40) to the state of the

केनाप्यनर्थरुचिना कपटं प्रयुक्तमेतत् छहत्तनयबंधुमयं विचित्रम् । कस्यात्र कः परिजनः स्वजनो जनो वा स्वप्नेन्द्रजाळसदशः खळ जीवळोकः॥ अर्थ-अनर्थ करवानी क्विवाणा केछि, भित्र, पुत्र अने लंधुवाणुं आ विचित्र क्षय-अगत् रच्युं छे १ केछि केना चाकर १ केछि केनी भित्र १ अथवा क्राष्ट्रकोनी माख्स १ भरेभर आ छवेदोक स्वप्नामा जीवायका क्षेत्रकणना सरेभा छे.

## સ**ક્ષ્મ બિન્દુ ૨ જીં – સંન્યાસાખ્યાન** Ռ**લ્લ્યા**જ્યાલ્યાલ્યાલ્યા

જે આ જે પણ ગુરુજી સમાધિમાંથી જાગૃત થયા ન હોતા, જે આ જે તે પાણ ગુરુજી સમાધિમાંથી જાગૃત થયા ન હોતા, બંને શિષ્યો પાછા નિત્યને સ્થળે આવી એઠા, ને પ્રસ્તુત વિષયપર પ્રશ્નોત્તરો કરવા લાગ્યા. સુવિચારશર્માએ છલ્નલિંગને પૂછ્યું; "પ્રિય સખા! તારી બુદ્ધિ બહુ જીણી ને અંત:કરણ સ્વચ્છ દર્પણ સરખું શુદ્ધ જણાય છે, કેમકે સનાતન ધર્મના સિદ્ધાંતા તારા અંત:કરણ પર બહુ સારી રીતે સમજણ પૂર્વક જહિત થયા છે. તેને આરંભના દૈહિક તથા માનસિક સંસ્કારા કયાં અને કાની પાસેથી થયા છે, તે માટે તારુ પૂર્વ હત્ત જાણવાની મને ઇચ્છા થાય છે. પણ બ્રાત! તે પૂર્વે તું મને પેલા સંન્યાસીના ઇતિહાસ કહી સંભળાવ."

છદ્મ બાલ્યા; "કુપાનાથ! મારા પિતાશ્રીને માટે આપ પછીથી જાણશા; પણ મારા ગુરુવર્ય, કે જેમની અખંડત પવિત્ર સેવા એ જ મારું સદાનું કર્તવ્ય હતું, તે તા ખરેખર આપના જ સરખા કાંતિમાન્ અને પરમ ધાર્મિક વૃત્તિના હતા. આપને જોતાં જ મને પ્રતિક્ષણે તેમનું સ્મરણ થાય છે. તેઓની પ્રત્યક્ષ મૂર્તિ જ આપ છા, એવી વારંવાર ભાવના થઈ આવવાથી, મારાથી તેમના વિયાગનું દુ:ખ વિસરી જવાય છે. તેથી જ જેમ તેમનાં ચરણામાં વારંવાર પડવાની મારી 2વ હતી, તેમ આપનાં ચરણામાં પણ પ્રેમાવેશમાં મારાથી પડી જવાય છે, જેને આપ અત્યાચાર ગણીને મને પ્રેમઘેલા કહ્યા છા. ભલે કહા, થી મને કંઈ હાનિ નથી. પણ મારાથી તેમ કર્યા વિના રહેવાતું જ

નથી. મને મારા ગુરુના વિચાગ છે-અસદ્ય વિચાગ છે જે સહન થતા નથી. પણ શું કરું ? હું પરમ હતભાગ્ય, અપરાધી, કે મારા પાતાના જ અપરાધને લીધે, ઘણા સમય થયાં તેમની પવિત્ર સેવાથી વિમુખ થયેલા છું. હશે; નિરાશાથી ભરતખંડમાં ચામેર ભટકતાં ભટકતાં આપસરખા સત્સખા અને આ યાગીશ્વર જેવા સદ્ગુરુવર્યનાં દર્શનાના લાભ થયા છે, એ કંઇ થાંડા લાભ નથી. પરિણામે પ્રભુ મારું કલ્યાભુ જ કરશે. પાતાના પૂજ્ય ગુરુજનની મનાવૃત્તિને જેઓ અનુસરતા નથી, વા પાતાની ભર્મિઓને વશ થઇ, તેમની પવિત્ર આજ્ઞાનું ઉલ્લંઘન કરે છે, કિવા તેમની વંચના કરે છે, તેમને કેવાં ફળા મળે છે તે તો મારા ને આપના અનુભવમાં આવી જ ગયું છે. તા પણ આપની મનાવૃત્તિઓ, જે ગૃહસ્થાશ્વમના અને પેલી ગરીખડી અબળાના ત્યાગ માટે ઉચ્છું ખલ થઇ રહી છે, તેનું ભવિષ્યમાં શું ફળ નીપજવા સંભવ છે, તે માટે હું એક ઇતિહાસ કહું છું તે સાંભળા."

એટલું કહીને છદ્મલિંગ બાલ્યા; "પ્રાથમામા ! પૂર્વે પુરયરૂપ જળને વહન કરનારી ગંગાને કિનારે એક ભવ્ય શિવાલય આવેલું હતું. પાષા-ছ્યાદિકથી આંધેલા તે સરિતાના સુંદર ઘાટપર શાબી રહેલા તે શિવ-મંદિરમાં અખંડ પૃજન થયા કરતું. પૂજન કરવા આવનાર સ્ત્રી પુરુષાના 'જય જય શંભા ! હેર હર મહાદેવ! પાર્વતીપતે!' ઇત્યાદિ શખ્દા સહિત ≰ર્ષગર્જનાએા તથા માેટા ઘંટના નાદાે, છેટેથી સાંભળનારના મનને પણ ભક્તિભાવ ઉત્પન્ન કરતા હતા. ઘાટ ઉપર જ શિવાલયની જોડમાં. તીર્થવાસીએ વગેરેને માટે અને જતા આવતા વટેમાર્ગુઓને માટે સુંદર ધર્મશાળાએ આંધવામાં આવી હતી. તેની બેડમાં એક સંદર ુ નવપદ્ધવ સઘન અ**ધત્ય વૃ**ક્ષ આવેલું હતું. ઘાટપર અને તેની સામેના કિનારાપર ખીજાં અનેક જાતિનાં સુવૃક્ષાથી વન સુશાભિત થઇ રહેલું હતું. अत्रत्यः सर्वेद्रक्षाणां विभृतिरीत्ररस्य वै । અશ્વत्य વૃક્ષ-પીપળા એ સર્વ વૃદ્દામાં ઉત્તમ એટલે ઇશ્વરની વિભ્વતિ મા હાવાથી, તેને જળ સિચન કરવું, તેનું પુજન કરવું, ઇત્યાદિ કર્મ અભીષ્ટ ફળ આપનારું છે, એવું જાણીને પાસેના ગ્રામની ઘણીક ઉચ્ચ વર્ણની સ્ત્રીએા, તે અશ્વત્થનું पुजन अरवाने आवती हती."

"એકવાર સર્વ સ્ત્રીએા શિવજીનું તથા અશ્વત્થનું પૃજન–અર્ચન કરીને, પાતપાતાને સ્થાનકે ગઈ, છતાં એક નવયાવનવતી સુંદરી, જાણે રુાઇ પાતાની અહુ કઠિન કામના પૂર્ણ કરવા ઇચ્છતી હાય તેમ, દઢ भनथी, श्रोक्षी अदृती, ते अश्वत्थनं पूळन करीने, तेनी आसपास प्रदक्षिणा करती दृष्टिगायर थर्छ. छेक मध्याह्न समय थवा आव्ये। त्यारे पातानुं ते प्रदक्षिणानुं कार्य समाप्त करीने, ते घर आववा नीक्षणी श्रोवामां, पासेनी धर्मशाणामां श्रोक महाप्रयंड तेळस्वी यतीश्वर जत्त रेता तेनी दृष्टिश्ये पड्या. ळेमनां दर्शन करवा मात्रमां असंण्य पापाना नाश थाय, स्थेवा महात्माने वंदन करवा वगर ळ नह नहि श्रोम धारी, ते युवती तेमनी आगण गर्छ; ने 'नमो नारायणाय' कही तेमनां यरह्यामां नमी, अने ते यतीश्वरे पण्ण 'अलंहतीमान्यवती सत्पुत्रवती भव' स्थेवा आशीर्वाद आप्ये।. स्थे सांसणी ते सुंदरीने कियत् हसदुं आव्युं. पुनः वंदन करीने ते ळवा माटे अली थर्छ त्यारे महात्मा शिव्या. ''आर्छ! तने हास्य क्षेम थ्युं श्रि मारामां क्षेष्ठ आतनुं इषण् तने हेणायुं?"

ચુવતી બેાલી; '' ના કૃપાનાથ ! તેવું કંઇ જ નથી. પણ આપ સાક્ષાત્ ઇશ્વરસમાન પ્રતાપી અને તેજસ્વી જણાએા છેા છતાં આપનું આશીર્વચન મારા સંબંધમાં મિથ્યા છે, એવું જાણીને જ મને હાસ્ય થયું."

યતી ધરે પૂછયું; "કાં પુત્રી! મિથ્યા શાથી ? તું તો સૌભા-ગ્યવતી છેની ?"

યુવતી બાેલી; "પ્રભાે! મારું સાૈભાગ્ય તાે માત્ર નામનું જ છે; કેમ કે મારા સ્વામી તાે આજે લગભગ ખાર માસ થયાં કાશીપુરીમાં સંન્યાસી થયેલાે છે. કહાે કૃપાનાથ! હવે મારું સાૈભાગ્ય અખંડ શાનું ? મારે સત્પુત્ર થવાનાે પણ સંભવ કયાંથી ?"

યતિ બાલ્યા; "બેંટા! મને બહુ આશ્ચર્ય થાય છે કે, તારા સરખી તરુણ સ્ત્રીને નિરાધાર મૂકી, જે પુરુષ સંન્યાસી થયા હશે, તે કેવા નિર્દય હશે! તેવા કૃપણને સંન્યાસ આપનાર ગુરુ પણ કેવા ધર્મ- વિહીન હશે! હર! હર! હર! હર! હર! તેવા ગુરુ અને શિષ્ય બંનેને શાસ્ત્રે દંડ દેવા ઘટે છે. પણ બાઇ! તે સંન્યાસીનું નામ ઠામ કંઇ તારા જાણવામાં છે, કે જેણે તારા સ્વામીને સંન્યસ્ત આપ્યું છે?"

તે તરુણુ એ બાલી; ''મહારાજ! એટલું બધું તા ચાક્કસ કંઈ જાણવામાં નથી, પણ સાધારણ રીતે એમ જણાયું છે કે, શ્રીમતી ભાગીરથીના દશાશ્વમેધ નામના પવિત્ર ઘાટ ઉપર જ એ સંન્યાસી મહારાજના મઠ આવેલા છે, તે તે મારા સ્વામીના ગુરુ આપના સરખા વયાેવૃદ્ધ તથા સમર્થ વિદ્વાન્ છે!'' યતીશ્વર બાલ્યા; "ઠીક! તારા સ્વામીનું વય કેટલું છે? તેનું નામ શું છે? તેના શરીરની સ્થિતિ કેવી છે?"

યુવતી બાલી; "મારા નાથનું શરીર ગૌરવર્ણ, શરીર રામાદિક સામાન્ય, બાંધા સુંદર, નાજીક અને મુખમુદ્રા ખહુ તેજસ્વી તથા શાંત છે; તેમનું વય પાંત્રીસ વર્ષનું પુરું છે. તેમનું નામ વિ–'' એમ નામના પ્રથમાક્ષર જ માત્ર ઉચ્ચારીને પાતાના સ્વામીનું નામ બાલતાં સંકાચ પામતી ને નીચું ઘાલતી તેણીને એઇને; "શું વિશ્વાંતવેતી ?" યતીશ્વર વચમાં જ બાલી ઊઠ્યા. તે સાંભળી યુવતીએ મસ્તક નીચું નમાવ્યું.

ત્યારે યતી ધરે કહ્યું; "થયું, થયું, તારા સ્વામીને મેં ઘણે અશે તો એાળખ્યા, પણ તેની ખાત્રી માટે મારે કેટલીક વિશેષ વિગત જાણ-વાની આવશ્યકતા છે. બેટા ! તું એક કામ કર. તારા ઘરમાં કાેઇ વડીલ મનુષ્ય હાેય તાે તેને તેડીને મારી પાસે આવજે. તારા આવતાં સુધી હું અહીં જ છું!"

યુવતી એાલી; "પિતાજી! હું અહીં મારા પિતાને ત્યાં રહું છું મારાં વૃદ્ધ માતપિતા બંને હજી હયાત છે; મારા સ્વામી અહીંથી જ મને મૂકીને ચાલ્યા ગયા છે. માટે મારા તીર્થરૂપને તેડીને, હું આપની પાસે આવીશ," એમ કહી યતીશ્વરના ચરણામાં પ્રણામ કરીને, તે યુવતી પાતાને ઘેર ચાલી ગઇ.

તે સ્ત્રીના જવા પછી, તે મહાતમા યતી ધર માટે નિઃ ધાસ નાંખીને પોતાના મન સાથે પ્રકટપણે બેલ્યા; "હર હર! આવા માટે અનર્થ કરવાના આરાપ તો ખરેખર મારા પોતાના જ શિરપર આવ્યા! અહા! તે વિધાં તેવીને જ મેં શિષ્ય કરી સંન્યસ્ત દીક્ષા આપી છે. તેની શરીરાકૃતિ વગેરે આ યુવતીએ કહી તેવી જ છે, વય પણ તેટલું જ છે, સમય પણ તેને મારી પાસે આવ્યાને કહ્યો તેટલા જ થયા ને સ્થાન પણ તેણીએ કહ્યું તે જ. હવે શું વધારે જાણવાનું છે? પણ અરે! તે દુષ્ટે મારી વંચના કરી? મેં પૃછયું ત્યારે સ્પષ્ટ કહ્યું હતું કે, 'મારે સ્ત્રી કે પુત્રાદિ કંઈ જ નથી.' હા, તેના વૈરાગ્ય, તેના શીલ, તેની જ્ઞાનનિષ્ઠા, સઘળું તો પ્રશંસનીય છે; પરંતુ તેણે પાતાના ગૃહસ્થાશ્રમમાં આવા દાવાનળ સળગતા મૂકીને, તેના ત્યાગ કર્યો? એના જેવા બીજો અનર્થ એક્ષે નથી. હા દેવ! હે પરમાત્મન્! હવે મારે શું કરવું? તેણે તા મહા અનર્થ કરવા છે જ, પણ તેવા અનર્થમાં મારા જેવાનું કર્તવ્ય સંડાવાયું. તેના સઘળા અપરાધ મારે શિર આવે છે. ચાલ. હવે તે

અહીંથી હું પાછેા કાશીપુરી પ્રત્યે જાઉ ને તે દુષ્ટને શિક્ષા કરું. પણ રે! .મેં કાશીથી સેતુબંધ રામેશ્વર જવાના સંકલ્પ કરીને પ્રયાણ કરયું છે, તેનું કેમ?"

આવી અનેક પ્રકારની ઘડભાંજ યતીશ્વર પાતાના મન સાથે કરે છે, એટલામાં તે સ્ત્રી, પાતાના પિતાને તેડીને ત્યાં આવી પહેાંચી. ડોસાએ આવતાં વેત યતી<sup>શ્</sup>વરને નારાયણમંત્ર બાેલી વંદન કર્યું. **મધ્યાહ્ન** સમય થઇ ગયા હતા. માટે પ્રથમ તા બીજી સર્વ વાત પડતી મૂકીને, તેણે તેમને ભિક્ષાસારુ પાતાને ઘેર પધારવા માટે પ્રાર્થના કરી. મહાતમા બાલ્યા; "દિજવર્ય! ભિક્ષાના સમય વહી ગયા છે ખરા; પરંતુ તમા**રી** પુત્રીનું મહાભારત દુઃખ જ્યારથી મેં સાંભળ્યું, ત્યારથી મારી ક્રુધા અને તૃષા સર્વ વિસરાઇ જવાઇ છે; ઊલટેા અંતઃકરણમાં એવેા માેટા ખેદાગ્નિ પ્રગટ થયેા છે કે, તેને કેવી રીતે શમાવવા, તેના માર્ગ પણ તત્કાળ દેખાતા નથી. હું કાશીપુરીથી શ્રીરામેશ્વરની યાત્રા કરવાને અર્થે નીકજ્યા છું; પણ તે યાત્રા હવે મારાથી પૂર્ણ કરાય, એમ મને લાગતું નથી; કેમકે તમારી પુત્રીના દુઃખાનલ સળગાવવામાં કેટલેક અંશે મારા પણ ભાગ છે, એમ જણાય છે." એમ કહી તે મહાત્મા ખહુ ખિન્ન થઈ, પુન: બાલ્યા; ''શું તમારા જમાઇનું નામ વિશ્વાંતર્વર્તી છે? એ જ નામના તરુણ અને વિદ્વાન્ નૈષ્ઠિક ખ્રાह्मણે સુમારે ખાર માસ થયાં, મારી પાસેથી સંન્યસ્ત દીક્ષા ગ્રહણ કરી છે. ખીજી સઘળી નિશાનીઓ તમારી પુત્રીના મુખથી સાંભળતાં મને નિશ્ચય થાય છે કે, તે જ તમારા જમાઇ હાવા જોઇએ. સંન્યસ્ત દશાનું તેનું શું નામ છે, એ કંઈ તમારા જાણવામાં આવ્યું છે ?"

ડાેસાએ કહ્યું; "હા, ગુરુદેવ! સંન્યસ્તપણાંનું એમનું નામ ચૈત-ન્યાશ્રમ પડ્યું છે, એમ મને ત્યાં જઈ આવેલા કેટલાક એતદ્દેશીય સજ્જન યાત્રાળુએાએ કહ્યું છે."

યતીશ્વર બાલ્યા; ''એ જ મનુષ્ય! એ જ તમારા જામાતા! પણ તે ઉગ્ર વૈરાગ્યશીલ જણાતા લખાડે, મારી આગળ ચાખ્ખી પ્રતિજ્ઞા કરી હતી કે, મારે સ્ત્રી કે સંતતિ આદિ કશુંએ નથી, ને હું સંસારાનલથી અત્યંત ત્રાસ પામીને, આપને શરણે આવ્યા છું, માટે મને કૃતાર્થ કરા. મેં તેનાં નિષ્ઠાવૈરાગ્યાદિ લક્ષણા જોઇને તેનું કહેવું સત્ય માન્યું અને વિધિવત્ વિરજાહામ\* કરાવીને દીક્ષા આપી છે. અરે! તે કૃટિલે મને ક્સાવ્યા?"

<sup>\*</sup> અવધૂતત્વસંયાદ્રક હાેમ.

એ સાંભળી, તે બાઈના પિતા બાલ્યા; "કુપાનાથ! એમની નિષ્ઠામાં તા કશી ન્યૂનતા નથી જ. મેં પણ એમનું સંદાચરણ ને પવિત્ર વૃત્તિ જ્યારી કન્યાનું એમને પ્રદાન કરયું હતું. એમણે પ્રદ્માચર્યાવસ્થામાં સારું અધ્યયન કરવા ઉપરાંત સઘળાં તીર્થીમાં અટન કર્યું છે; એમનું અંતઃકરણ વિશુહ, નિર્વિકારી, ભક્તિનિષ્ઠ, વૃત્તિ ઉદાર તથા સંતાષો, સ્વભાવ દયાળુ ને માયાળુ છતાં નિલેપ સરખા ને પરમ વેરાગ્યવાન છે. તેણે પાતાના તે વૈરાગ્યના ઉભરામાં જ સંસારની સઘળી પીડા ઝટ ટળી જવા સારુ આપની આગળ અસત્ય પ્રતિજ્ઞા કરી હશે, એમ મને લાગે છે. મારી પુત્રીને પણ તેઓ નિત્યપ્રતિ કહેતા કે, 'તું મને હા કહે તા હું હમણાં જ ચાલ્યા જાઉં ને ત્યાગ ધારણ કરું; મને સંસારમાં પડી રહેવું ઠીક લાગતું નથી.' નિત્ય તેઓ એમ કહેતા, પણ તે કહેવાને મારી પુત્રી માત્ર ઉપરનું જ હસવા માટેનું જ સમ-જતી. એક દિવસે તેમણે સહજ વાત કરતાં કરતાં પૃથ્યું કે, 'તું કહેતી હાય તા હું નિર્ગમન કરું.' આ કન્યાએ મુગ્ધપણામાં હસતાં હસતાં હા પાડી દીધી. તે જ દિવસે અધી રાત્રિના ઊઠીને તેને શય્યા-માં જ મૂકીને તેઓ ચાલ્યા ગયા છે- ક્રેટલેક મહિને સમાચાર મળ્યા કે, તેમણું તા કાશીપુરીમાં ત્યાગ ધારણ કર્યો છે. એ સાંભળી અમે સૌ કેવળ નિરાશ થઇ ગયાં; આ પુત્રી તથા એની માતા તાે અતિ-શય જ કલ્પાંત કરવા લાગ્યાં, ને મારું અંતઃકરણ તાે વજના ઘાની પૈઠે હુણાઈ ગયું; કેમકે હું અપુત્ર છું. આ એકની એક દીકરી છે, તેના પણ જન્મારા વ્યર્થ થઇ ગયા. એણે હવે પાતાનું છવિત કેવી રીતે ગાળવું, એના અમને વિચાર થઇ પદ્યો. અમે વૃદ્ધ થયેલાં દંપતી, સુશીલ પુત્રી અને તેને ચાગ્ય સિદ્ધાન જામાતાને જોઇને, તેને પુત્ર-રૂપ જ ગણી સંતાષ પામતાં હતાં, ને અવસાનની માર્ગપ્રતીક્ષા કરતાં હતાં, એટલામાં આ દુઃખરુપ વજના પ્રહાર અમારા પર થવાથી અમે કેવળ નિરાધાર બની ગયાં છીએ. મારાં મનને મેં बळीयसी केवळ-मीयरेच्छा-सौ वाते डेवण प्रक्षनी ઈચ્છા જ અળવતી છે, એમ સમજને વારયું; સ્ત્રીને તથા પુત્રીને પણ ઘણીક રીતે સમજાવ્યાં અને છેવટ पुत्रीना संतेषार्थ अने डालडमणार्थ में तेने अधत्थपूकन प्रति-

<sup>\*</sup> સમય સરળતાથી વીતે તે માટે. † અધાય: —અ કહેતાં નહિ, ધ કહેતાં આવતી કાલે તથા સ્થ કહેતાં રહેનાર. અર્થાત્ જેની સ્થિતિ આવતી કાલે નથી, એમ અધાયના અર્થ છે. આના બીજો લાક્ષણિક અર્થ કેહ અથવા સંસાર યાય છે

દિન કરવાના પ્રચાગ અતાવ્યા. મેં કહ્યું કે, 'બેટા! તું પ્રતિદિન નિયમિતપણે અશ્વત્થસેવન કર, એથી પ્રભુ સા કલ્યાલુ કરશે.' સ્ત્રીઓના સંબંધમાં અશ્વત્થસેવા ખહુ સાભાગ્યદાયિની છે. ત્યારથી તેણે તે પ્રયાગ ચાલુ કર્યો, જે તે આજપર્યંત અસ્ખલિતપણે સાધતી આવી છે. હવે શ્રીહરિ જે કરશે તે ખરું."

યતીશ્વર ભાલ્યા; "પ્રભુ કરશે તે જ ખરું; પરંતુ તે સંબંધે હવે શું કરલું, એ કંઈ લક્ષમાં આવતું નથી. આ તે પરમ ધર્મસંકટ આવી પડ્યું!" એમ કહી કેટલીકવાર સુધી પરમ ઉદ્ધિગ્રપણે બેસી રહી, માટે નિ:શ્વાસ નાંખીને તેમણે કહ્યું; "હશે, ચાલા; હરિ હરિ! મારી યાત્રા હું અહીં જ પૂર્ણ કરું છું. તમે માતા, પિતા ને પુત્રી, ત્રણે જણાં મારી સાથે તૈયાર થાએા. કાલે જ પ્રાત:કાળે આપણે કાશીપુ રીના માર્ગ લઇએ."

ડેાસાએ કહ્યું; ''કૃપાનાથ! આપ શ્રીરામેશ્વરની યાત્રાને સંકલ્પે નીકજ્યા છેા, તેા તે સંકલ્પના ભંગ થાય, એ માટે અમને અહુ ભય લાગે છે; આપ ભલે એકવાર યાત્રા પૃર્ણુ કરાે. ત્યાંથી પાછા વળતાં અત્રે પધારશાે, એટલે અમે સાથે કાશીપુરી આવીશું.''

યતી ધર બાલ્યા; "દ્વિજવર! એમ કરવા જેવું નથી. તમા જાણે છા કે, આ દેહ તો અનિત્ય છે, કાલે વા ઘડી પછી શુ થશે, તેના કશા નિશ્ચય નથી; તો પછી આવા માટા અપરાધમાંથી મારે કયારે છટલું કે સેંકડા મણ રૂના માટા ઢગલારૂ પ મારી યાત્રાના પુષ્યપુંજને– પુષ્યોના ઢગલાને તમારી પુત્રીના પતિવિયાગજનિત દુ:ખરૂ પ મહા પ્રજ્વલિત અગ્નિ, ક્ષણવારમાં આળીને ભરમ કરી નાંખે તેવા છે. માટે હવે તા આ દેહનું પ્રારબ્ધ હશે તા રામેશ્વરની યાત્રા સારુ કરી અવાશે, પણ અત્યારે તા પાછા જ ચાલા."

બીજે દિવસે પ્રાતઃકાળે કાશીપુરી પ્રત્યે ચારે જણાંએ પ્રયાસ કરવાનું નક્કો કરયું. પિતા પુત્રીની સાથે યતીશ્વર તેમને ઘેર પધાર્યા. ત્યાં ભિક્ષા કરીને તે પાછા ધર્મશાળામાં ગયા. ડેાસાએ પ્રાતઃકાળે ચાલી નીકળવાની તૈયારી કરવા માંડી. ઘરખાર સંબંધી વ્યવસ્થા કરીને પ્રાતઃકાળ થતાં તેઓ ત્રણે જણાં ઘેરથી નીકળીને યતીશ્વર પાસે આવ્યાં.

કારણ કે તેના સ્થિતિ વિકારને પામે છે. ભગવદ્ગીતાના ૧૫ મા અધ્યાયમાં ઇશ્વરની વિભૂતિસ્પ જગતને—સંસારને અશ્વાયસ્પે સરખાવ્યું છે. અહીં અશ્વત્યના અર્થ પીપળા થાય છે તથા તેનું પૂજન એટલા માટે કરતું કે તેમાં સર્વ દેવોના વાસ છે.

યતીશ્વર તેમની વાટ જ જોઇ રહ્યા હતા. તે તુરત દંડ કમંડલ લઇને, નારાયણનું નામસ્મરણ કરતા કરતા ઊભા થયા, અને જે માર્ગેથી આવ્યા હતા, તે જ માર્ગે આહ્ર થઇ ગયા.

પ્રતિદિન માર્ગમાં ચાલતાં, પ્રભુચરિત્રો, ધર્મકથાએ ને લક્તિ જ્ઞાન વૈરાગ્યાદિકનાં દર્ષાંત સિદ્ધાંતાનું કથન, મહાત્મા યતીશ્વરના મુખથી શ્રવણ કરતાં કરતાં ને પોતાને આ અલભ્ય સત્સમાગમવડે કૃતાર્થ માનતાં તે ત્રણે જણાં, તનમનધનથી એ મહાત્માની પરિચર્યા કરતાં લગભગ માસ દોઢ માસની મુદ્દતે કાશીપુરી જઇ પહેાંચ્યાં.

## કાશીમાં પુનરાગમન

યતીશ્વરે તે ત્રણે જણાંને ગંગામાં સ્નાનાદિ કરાવીને ઘાટપર આવેલા એક શિવાલયમાં બેસાડ્યાં, અને હું બાલાવું ત્યારે આવેજો, એમ કહી પાતે એકલા જ, કાેઇને કશી ખબર આપ્યા વગર એકા એક પાતાના મઠમાં જઈ પહાંચ્યા.

છવા બાલ્યા; પૂજ્ય સખા! ઓછામાં ઓછા ચાર પાંચ માસા સુધીમાં જેમનાં દર્શન થવાના સંભવ જ નહાતા, તેમને થાડાક સમયમાં અણ્ચિતવ્યા આવી ચહેલા જોઈને, તથા જેમની મુખમુદ્રા સદા પરમ શાંત અને પ્રસન્ન જ દેખાતી, તેને અત્યંત કુર ને અત્યંત કાપાવેશથી આરકત નેત્રવાળી જોઈને યતિ ચૈતન્યાશ્રમ તા પરમ વિસ્મિત થવા સાથે બહુ ભયભીત થઈ ગયા. તાપણ ચિત્તને હઢ કરી, જેવા તે તેમના ચરણારવિદમાં વંદન કરવા જાય છે, તેવા જ તેને તરછાંડીને, તે ગુરુ યતીશ્વર બાલ્યા; "મૃઢ! કારે ખસ! રે અપવિત્ર! તારું મહાં મને દેખાડીશ નહિ! પાપી! તેં મને છેતરયા ! કાપત્ર્યથી તે મારા છળ કર્યા! મારી આગળ અસત્ય કયાં લગી નબે? તારા પાપેજ તારું અસત્ય પ્રકર કરયું છે. ને મને સત્વર જાગૃત કીધા છે. આરંભમાં જ જે કાર્યના પાયા અસત્ય અને કપટથી નંખાયા હાય, તેનું પરિણામ પુણ્યરુપ કયાંથી જ આવે! જેની પાસેથી કલ્યાણપ્રાપ્તિની ઇચ્છા હાય, તેવા ગુરુજનના જ છળ કરનાર મનુષ્યના સરખા બીજો પાપી કાેણ ? તેવા દુષ્ટને તા નિશ્ચિન્તપણે નરકની જ શિક્ષા થાય છે!"

આ પ્રમાણે તેએ કહેતા હતા, એટલામાં તો તેમણે સંકેત કરી રાખ્યા પ્રમાણે પૈલાં વૃદ્ધ માતિપતા પોતાની પુત્રી સહિત ત્યાં આવી પહોંચ્યાં. તેમની સામે આંગળી કરી, યતીશ્વર બાલ્યા; "મૂઢ! તું કહેતો હતો કે, મારે તો નથી સ્ત્રી, કે નથી કુટુંખ. જરા તારાં ચર્મ- અક્ષ્રોએ ઉદ્યાં કે જો. આ સૌ કાેણ ?"

ચૈતન્યાશ્રમ તે પૂર્વે જ પાતાના ગુરુને જાઇને જ આશ્ર્ય તથા લીતિમાં સ્તબ્ધ બની ગયા હતા, તેમાં વળી આ પાતે સદાને માટે ત્યાગ કીધેલી મંડળી, અકસ્માત્ પાતાની દૃષ્ટિ સમક્ષ આવી ઊલેલી જોઈ, છેક જ વિસ્મિત અને લિજ્જત થઇ ગયા. પાતાના સસરા, સાસુ અને સહધમંચારિણી પત્ની! જેઓની આગળ પાતે સદા વસ્ત્રો, ઉપવસ્ત્રો અને ઉપવીત અલંકારાદિકયુક્ત પૃર્ણ કર્મનિષ્ઠ પ્રાદ્મણાત્તમરૂપે હતા, તેમની આગળ કેવળ વસ્ત્રવિહીન-\*માત્ર કાષાય કૌપીન† જ ધારણ કરેલા અને શિખા‡ તથા સૂત્ર વગરના ત્યાગી, અવધૃત વેશે દેખાલું તેને મરણ કરતાં પણ અધિક દુઃખપદ અને લજ્જસ્પદ થઈ પડ્યું. એવા નમસ્ય કરતાં પણ અધિક દુઃખપદ અને લજ્જસ્પદ થઈ પડ્યું. એવા નમસ્ય કરતાં પણ અધિક દુઃખપદ અને લજ્જસ્પદ થઈ પડ્યું. એવા નમસ્ય કરતાં પણ અધિક દુઃખપદ અને લજ્જસ્પદ થઈ પડ્યું. એવા નમસ્ય કરતાં પણ અધિક દુઃખપદ અને લજ્જસ્પદ થઈ પડ્યું. એવા નમ્યા કરતાં ભારતા કરતાં ભારતા આપે તો તેમાં સમાઇ જલું, એ જ ઉત્તમ, એલું તેના મનને લાગ્યું. તે પાતાના ગુરુ-વર્યનાં ચરણામાં પ્રણામ કરી, ભાયમાં મુખ સંતાડીને ભૂમિપર પડ્યો. તેમણે કરેલા તિરસ્કારના ઉત્તરમાં તે એક અક્ષર પણ બાલી શકયા નહિ! એની આ સ્થિતિ ને એ વેશ જોઇને પેલી નૃતન મંડળી પણ અતિ આશ્ચર્ય તથા ખેદ પામીને અનિવાર્ય અશ્રુપાત કરવા લાગી.

આ કષ્ટમય પ્રસંગ, જેનારને પણ તત્કાળ કરુણાથી દ્રવિત કરે તેવા હતા. કેટલીકવાર સુધી શાંત રહીને, ગુરુ યતીશ્વર પાછા બાલ્યા; "કેમ રે ગૈતન્ય! ગૈતન્ય છતાં જડવત્ કેમ થઇ પડ્યો છે! મુમુક્ષુ સરખાં આચરણવાળા છતાં હજા તું શું એટલું નથી જાણતા કે, ગુરુની સાથે છળ કરનાર તથા અસત્ય બાલનાર મનુષ્ય દ્યાર નરકની શિક્ષાને પાત્ર છે? એક સામાન્ય વાતના છળ માટે એવી માટી શિક્ષા છે, પરન્તુ તે તો એવા માટા છળ કરચો છે કે, જેના ફળમાં મારે પણ માટી યાતના ભાગવવી પડશે; તેવું તારું કર્મ દ્યાર પાપરુપ છે. આ બિચારાં સત્વશીળ-નિર્દોષ મનુષ્યા પણ કેવળ દુ:ખના સમુદ્રમાં ડૂબેલાં છે, તેઓનું અને એમાંએ વિશેષ કરીને આ તરુણ બાળાનું પરાકાશનું દુ:ખ જેઈ, મને તે સહન ન થવાથી, મારા રામશ્વરની યાત્રાના સંકલ્ય પણ મિથ્યા કરીને, હું અહીં આવ્યા છું; અને તારા અપરાધની હવે તને સંપૂર્ણ શિક્ષા કરવા ઇચ્છું છું."

એ સાંભળી ભોંય પહેલા યતિ ચૈતન્યાશ્રમ, કે જે પણ આવનાર મંડળીની પેઠે અશ્રુપાત જ કરતા હતા, તે ગદ્ગદિત કંઠે બાલ્યા; "श्रम्यताम! श्रम्यताम! कृपासिघो! ममापराघ: श्रम्यताम! અવશ્યમેવ આ શરીર

<sup>\*</sup>વસ્ત્ર વગરના. †આગલી લંગાદી જ.‡ મસ્તકના કેશ-ચાટલી. §યજ્ઞાપવીત-જનાઇ.

મહત્ અપરાધી છે, આપ જે કરવા ઇચ્છા છા, તેથા પણ તે મહા શિક્ષાને પાત્ર છે. એટલું જ નહિ, પણ તે અપરાધ કાઇ રીતે ક્ષમ્ય ન થતાં, તેને ચાગ્ય શિક્ષા થવી, એ જ શ્રેયસ્કર છે, પુષ્ય દેનારું છે; છતાં ક્ષમા એટલા માટે યાચું છું કે, જે સદુદ્દેશથી આ ચતુર્યાં શ્રમ આપની પાસેથી શ્રહણ કરવામાં આવ્યા છે, તે ઉદ્દેશ આપની શિક્ષાથી નિષ્ફળ ને ભ્રષ્ટ થઈ ન જાય અર્થાત્ મારા માક્ષસાધનમાં વિદ્ય ન આવે એટલી કૃપા કરા."

ગુરુ યતી શ્વર બાલ્યા; "એ અધી વાત તા ઠીક છે; પણ તું ન જાણતા હાય તા તારે અવશ્ય જાણવું જોઇએ કે, શિષ્યનું કર્તેવ્ય શું છે તે તેનું કલ્યાણ શામાં સમાયલું છે? ગુરુની આજ્ઞાનું ઉલ્લંઘન કરવામાં કે ગુરુની આગળ અસત્ય બાલીને તેની વંચના કરવામાં શિષ્યનું કલ્યાણ નથી; તેમ એકલાં વેદાંતવાકયાનું પાપટ પેરે શ્રવણ કે પઠન કરવામાં પણ કલ્યાણ નથી; પણ તે વાકયા પ્રમાણે યથાર્થ આચરણ કરવામાં, ગુરુસેવામાં, તેમ જ ગુરુની આજ્ઞાના પાલનવિષે તત્પર રહેવામાં જ શિષ્યનું કલ્યાણ સમાયલું છે. જિલ્લા कો, તો ગુદમજ વા ખરા શિષ્ય કેાણ કે જે ગુરુના ભક્ત હાય તો. હવે તારા અપરાધની યાગ્ય શિક્ષા થવા માટે હું તને જે આજ્ઞા કરનાર છું, તેના પાલનમાં જ તારું કલ્યાણ રહેલું છે. ચાલ બેઠા થા, તે હું કહું તે પ્રમાણે કર." એટલું કહીને તેમણે એક વસ્ત્ર લાવી, તેના શરીર ઉપર નાંખ્યું તે હાથ ઝાલી તેને બેઠા કર્યો.

કઠ્યાદ અંગાને તે વસ્તથી આચ્છાદિત કરી લઇ, બે કર જેડીને ગુરુચરણામાં વંદનપૂર્વક તેણે કહ્યું; "હે કૃપાનાથ! આ અપાર અને કેવળ દુઃખરુપ અગાધ જળથી ભરેલા ભવસાગરમાં ડુખતા અને ડચકાં ખાતા એવા મને, નિઃશંકપણે પાર ઉતારનાર દૃઢ નાકારૂપ આપ સદ્દૃગુરુ જ છો. હું સારી પેઠે સમજ્યા છું કે, આપના શ્રીમુખમાંથી નીકળેલા વચનનુ યથાર્થ પરિપાલન કરવું એ જ માત્ર મારા આત્માનું કલ્યાણુ કરનાર ને આ દેંહનું મુખ્ય કર્તવ્ય છે. પ્રથમ તા મેં જાણી જેઇને કરેલા આપના વંચનારૂપ આ માટા અપરાધના કૂર ફળથી, હું આપના શાપ વગર મુક્ત થઇ જવાની સંધિમાં છું, તે અલભ્ય લાભ પણ માત્ર આપની આજ્ઞાના પરિપાલનરૂપ મારી ગુરુભક્તિપર જ આધાર રાખે છે. અહેા દેવ! દેવના પણ દેવ! કૃપા કરી આ દુષ્ટ દેહને—અપરાધીને—ગુણવંચ-કને—મારા તે સમગ્ર અપરાધથી વિમુક્ત કરા." એ પ્રમાણે કહી, ચૈતન્મયતિ ગદ્દળદેત કંઠે ગુરુવર્યનાં ચરણામાં પડ્યો.

ગુરુ યતીશ્વર બાલ્યા; "વત્સ! જો કે મારી આજ્ઞા પ્રથમ તા તને અને અન્ય જનાને પણ બહુ કઢંગી, દુ:ખદ, અપવાદરૂપ અને કેવળ શાસ્ત્રવિરુદ્ધ લાગશે, પણ તારું કલ્યાણું તા તે સર્વ વાતને મુંગે મોંઢે સહન કરવામાં જ સમાયલું છે. જો તારું અંતઃકરણ જેવું નિર્મળ છે, તેવુંજ સદ્દોદિત રહેશે, તેા કશા પણ લાકાપવાદાદિકને તું લેખવીશ નહિ. હે શિષ્ય ! તું તારા શુદ્ધ અંતઃકરણથી, માત્ર આત્મકલ્યાણકારી હેતુને પૂર્ણ કરવા માટે જ મને અનન્યભાવે શરણ થયા છે; શાસ્ત્રવિધિપૂર્વક ત્યાગદીક્ષા લઇ તે મારેવિષે ગુરુત્વ સ્થાપન કરયું છે, તેથી મારી આગ્રા એ જ તારે શાસની આજ્ઞાસપ છે. તેટલા માટે કાઇ યતિએ પાતાના શિષ્યને પૂર્વે નહિ કરેલી એવી આજ્ઞા હું તને કરું છું તે સાંભળ. શિખાસૂત્ર અને ખ્રદ્ધાકર્મના ત્યાગ કરી, કાષાયવસ્ત્ર ધારણ કરીને ભિક્ષાન્નનું ભાજન કરવું, એનું નામ સંન્યાસ નથી; પણ અંતઃકરણને સર્વ કામનાઓથી-સર્વ વ્યાવહારિક કર્મોથી-સંસારના સર્વ નાશવંત પદાર્થોથી વિરક્ત અને અસંગ રાખલું-જગતમાં સંસારીની પેટે વિચરવા છતાં તદ્દન અલિપ્ત રહેલું –સંસારમાં જ રહી અહેારાત્ર તે પરમ પુરુષ-પુરુ ધોત્તમમાં સદાકાળ એકનિષ્ઠ થઇ રહેવું, અન્યનું ચિતન નહિ, સેવન નહિ, પ્રેમ નહિ, પણ જેમ જળમાં કમળ રહે છે, છતાં તે જળથી અલિપ્ત રહે છે,\* તેમ સંસારમાં રહેવું, તેનું નામ જ ખરા સંન્યાસ છે. એક સત્પુરુષે કહ્યું છે કે, 'જે વરાગ્ય દેખાઉ કરી, તે તા મન કેરી મશ્કરી!' માટે તારે આ વેશસૂપ સંન્યાસ ત્યજી દર્ઘ, વિશુદ્ધ आंतिरिक्ष तीवतर संन्यास धारणु क्रये। !''

આવી આજ્ઞા ગુરુવર્યનાં મુખમાંથી થતાં જ, ચતન્યયતિના તેર જાણું આત્મા જ ઊડી ગયા ! મુખ શુષ્ક થઇ ગયું, રામ ખડાં થઇ ગયાં. સ્તબ્ધની પેંટે એ આજ્ઞાના ઉત્તરમાં કશું તેનાથી બાલી શકાયું નહિ.

પુન: ગુરુ બાલ્યા; "ધર્મશાસ્ત્રે કહેલા માર્ગના લાપ થાય નહિ, એટલા માટે હું સારા વિદ્વાન્ ધર્મશાસ્ત્ર પ્રાહ્મણાને તેડાવું છું; તેમના દ્વારા તું પ્રાયસ્ત્રિત્ત કરીને પુન: સંસ્કારપૂર્વક પ્રહ્મત્વ ધારણ કર; આ તારી પૂર્વાશ્રમની સહધર્મચારિણીના નિ:ધાસામિને શાંત કરી, મહત્પાપથી મુક્ત થા!"

આ આગ્રા—આ વિલક્ષણ આગ્રાથી ચૈતન્યાશ્રમને પ્ર**ક્ષાં**ડ તૃરી પડવા જેટલું દુઃખ થયું, પણ હવે ઉપાય જ શા ?

<sup>\*</sup> लिप्यते न स पापेन पद्मपत्रमिनांभसा । 🕆 अभे। ५वि.

તત્કાળ ગુરુવર્યે વિદ્વાન્ વિશ્વાને તેડાવીને, તેમની પાસેથી શાસ્ત્રવિધિ પ્રમાણે ચૈતન્યને પ્રાયક્ષિત્તપૂર્વક ગૃહસ્થાશ્રમ ગ્રહણ કરાવ્યો. જે ચૈત-યાશ્રમ કેવળ નિર્મળ અંતઃકરણવાળા, સંસારથી ઉપરિત પામેલા મહાન્ વિરાગી અને મુક્તિના દ્વારમાં પેસી જવાની સંધિ શાધી રહ્યા હતા ને માત્ર વેશધારી નહિ પણ તેવા ખરા ગુણાવાળા સંન્યાસી હતા, તે આજે પાછા એક સત્પાત્ર સુશીલ ધ્રાહ્મણ થઇને ગુરુવર્યનાં ચરણામાં નમી પડ્યા! તે એઇ પ્રસન્ન થઇને ગુરુવર્યે કહ્યું; " ખાપ! તારું કલ્યાણ થાએ . તારા ગૃહસ્થાશ્રમ સંન્યરતરુપ જ થાએ ! તારી પતિવતા સ્ત્રી તારા યોગથી, દેવી અનસ્યાની પેઢે ઇશ્વરાંશરૂપ સત્યુત્રોને જન્મ આપા."

આવા વિલક્ષણ અનાવથી, ઘણાકાને આશ્ચર્ય થયું; શાસ્ત્રવિરુદ્ધ-તાને માટે ઘણાક વિદ્વજ્જનાએ શંકાએ કરી: તથાપિ ગુરુ યતી ધરની મહા વિદ્વત્તા ને પ્રદ્માનિષ્ઠા સર્વત્ર બહુ પ્રસિદ્ધ હતી. 'તે મહાનુભાવે જે કંઈ કરયું હશે તે ચાગ્ય જ હશે ને તેનું પરિણામ શાસ્ત્રવિરુદ્ધ નહિ જ આવે,' એવા નિશ્ચયથી સૌને આનંદ થયા.

પેલી પતિત્રતાને અશ્વત્થ ભગવાનના પુજનથી પૂર્ણ ફળ મન્યું. માતપિતા સહિત તે ત્રણે જણાંનાં સદા ભડકાની પેઠે બળી રહેલાં અંતઃકરણો પરમ શાંતિસહિત હર્ષને પામ્યાં. કેટલાક દિવસાપર્યત તેઓએ ત્યાં રહીને, વિધિપુરઃસર પવિત્ર કાશીક્ષેત્રની યાત્રા કરી; પછી ગુરુ યતીશ્વરની આજ્ઞા થતાં, તેઓ પાતાના દેશ ભણી સિધાવ્યાં.

ઘેર ગયા પછી, ચૈતન્યયિત સંન્યસ્તાશ્રમમાંથી પાછા ગૃદ્ધસ્થાશ્ર-મમાં આવ્યા, એ માટે ઠેર ઠેર તેમની હાંસી ને પરાકાષ્ઠાની નિંદા થવા માંડી. કેટલાક એાછી છુદ્ધિના કુટિલ જેના તો તેને એ લાંછન માટે એટલે સુધી પજવવા માંડ્યા કે, જેથી આવા દુ:ખમાં જીવવા કરતાં મૃત્યુવશ થવું, તેને વધારે ચાગ્ય લાગ્યું.\* પણ ના, સત્પુરુષા ગમે તેવા પ્રાણાંત સંકટમાં પણ પાતાના કર્તવ્યથી અને પ્રતિજ્ઞાથી ભ્રષ્ટ થતા નથી. તેણે તો નિશ્ચય કરેલા કે, 'ગુરુવયની પવિત્ર આજ્ઞાનું યથાર્થ પાલન કરવું, એ જ મારા ધર્મ છે;' તા પછી પ્રાણાંતે પણ તેઓ પાતાના નિશ્ચયથી કેમ ડાં ?

<sup>\*</sup>મહારાષ્ટ્રીય સાધુવર્ય જ્ઞાનેશ્વરના પિતાના જીવન સાથે સરખાવા. જ્ઞાનેશ્વરના પિતાનું જીવનચરિત્ર નાણવા જેવું અને વાંચવા જેવું છે.

હે કૃપાનાથ સખા ! ધન્ય છે એમને તથા એમની ગુરુલક્તિને, કે જેમણે પાતાને તદ્દન અરુચિકર થઇ પડેલા સંસાર, જે એક વાર અંત:કરણપૂર્વક ત્યાગી દીધા હતા, તેજ દુ:ખમય સંસાર, પાતાની રુચિ નહિ છતાં પણ, મહાન અપકીર્તિ ને અપાર લાેકનિંદાના વિષમ માર સહન કરીને, માત્ર એક ગુરુની આજ્ઞાને જ અવલંષી, પાછેા ચહુણ કરવો! સંન્યસ્તમાંથી ગૃહસ્થાશ્રમમાં આવવા જેવું નિદિત કર્મ એક નથી, પરંતુ તેનું તેણે પ્રેમથી સેવન કરયું. એને માટે પાતાની ज्ञातिना श्राह्मधों भे तेने ખહિષ્કૃત કરયો, તેમ છતાં તે જરાએ ડરયો કે ડગ્યો પણ નહિ. નિદા પણ એટલી અધી વધી પડી કે, તેથી ત્રાસ પામીને તેણે ચામમાંથી નીકળી, નદીને કિનારે એકાંતે એક પર્ણશાળામાં નિવાસ કર્યો. આટલું છતાં પણ તેની પાતાની આંતરિક પ્રહ્મનિષ્ઠા કિચિત્ પણ શિથિલ થઇ નહિ. એ ખ્રહ્મનિષ્ઠાનું માહાત્મ્ય તાે આપણા ગુરુમહારાજે કહ્યું જ છે કે, यस्मिन्स्थितो न दुःखेन गुरुणापि विचाल्यते ! એ નિષ્ઠામાં સ્થિર થયેલા અંત કરણવાળા મનુષ્ય ગમે તેવાં મહાભારત દુઃખથી પણ ચલાયમાન થતા નથી.

આ પ્રમાણે કેટલાંક વર્ષોપર્યંત તેમના પવિત્ર ગૃહસ્થાશ્રમ ચાલ્યે: ને તેનાં ફળરૂપ તેને ત્યાં એક પછી એક ચાર સંતાના થયાં. પૃવે થયેલાં ગુરુવર્યના આશીર્વાદ પ્રમાણે ખરેખરાં ઇધ્વરાસક્ત થઇ ગયેલાં તે અંને પતિપત્ની, એ આળકેાને લઘુ .વયમાં મૂકીને જ પરમ પદને પામ્યાં; પણ તે બ્રહ્મરૂપ સંતાનાએ અસંખ્ય ઇશ્વરી ચમત્કારા જગતમાં हेणाडी अज्ञात मनुष्याने श्रद्धातत्त्वापहेश हरीने, संसारभयथी मुक्त કસ્યા હતા, તે વાત જગત્યસિદ્ધ છે.\*

એ ઇતિહાસ સંભળાવીને છદ્મલિંગે કહ્યું; 'કહાે કૃપાનાથ ! ગુરુ વંચનનું ફળ શું છે તે જાણ્યું ? ગુરુની પવિત્ર આજ્ઞાનું પાલન કરવા-રૂપ શિષ્યધર્મની મહત્તા કેટલી. અને નિરપરાધિની અબળાના પાતાની જ્ઞાનનિષ્ઠાથી ત્યાગ કરવાનું પરિણામ કેવું, એ સર્વ આપે હવે યથા**ર્થ** રીતે જાણ્યું છે. આપ હવે સમજ્યા હશા કે, પેલી નિરાધાર મૂકેલી આપની ચરણદાસીને અકાળે ત્યાગ કરવાના જે આપના નિશ્ચય, તે ખરા ધર્મરૂપ નહિ, પણ માત્ર એક નવલ વૈરાગ્યના આવેશ રૂપ જ છે. ચંતન્યાશ્રમની નિરપરાધણ સ્ત્રીની વહાર જેમ તેમના કૃપાળુ ગુરુ-

<sup>\*</sup> આ ક્યા સાધુવર્ય જ્ઞાનદેવના પિતાના ચરિત્ર સાથે મળતી આવે છે. જ્ઞાન-દેવને બે બંધુએ। અને એક ભગિની હતી. જે ચારે મહારાષ્ટ્રમાં પરમ ભક્ત ગણાયાં છે.

વર્ષે કરી હતી, તેમ જ હું ધારું છું કે, તમારી સ્ત્રીની વહાર પણ, જે તમે પૂર્વથી પાતાનું કર્તવ્ય નહિ સમજો, તા આપણા આ અંતર્યામી ગુરુવર્ય જ કરશે. પણ તેમ થતાં કદાચ તમે કાે અણુધારેલી અવકુપાના પાત્ર થઇ જાઓ એવા મને ભય લાગે છે. આપ પરમ જ્ઞાની છાે, મારે પૂજ્યસ્થાને છાે, તેથી વધારે શું કહું ? આપને રુચે તે ખરું."

એ સાંભળી સુવિચાર બાલ્યો; ''પ્રિય સખા! વહાલા છદ્મ! હવે ખહુ થયું. તારા કહેલા ઇતિહાસે મને ઘણું શીખવ્યું છે; તેં મારા હૃદયની અવળી આંટી તાેડી નાંખી છે, ને મારા જ્ઞાનમાર્ગપર સારું અજવાળું પાડી આપ્યું છે. આજે તાે હવે સમય થઇ ગયાે હાેવાથી અવકાશ મળતાં કાલે આપણે એ સંબંધે વાત કરીશું."

× × × × × × × × whજે દિવસે પાત પાતાના નિત્ય નિયમથી પરવારી તે બંને શિષ્યા, ગુરુવર્યને સમાધિસ્થ જોઇને, પાછા એક વૃક્ષ નીચે બેઠા. ક્ષણભર બંના ઇશ્વરી લીલા નિહાળ્યા કરતા, આકાશસામી દૃષ્ટિ લગાડી રહ્યા હતા. શી લીલા! આકાશ નવલ નવલ રંગના ચમતકારા દર્શાવ્યું જતું હતું; વાચુ મન્દ મન્દ વાહી રહ્યો હતા. 'ધન્ય પ્રભુ !' એમ કહી સુવિચાર જાગૃત થયા હાય તેમ બાલ્યા; "પ્રિય છન્ન! તારી કહેલી કથાથી તા મારું મન માેટા વમળમાં પડી ગયું છે. વિચાર કરતાં મને નિશ્ચય થાય છે કે, ગમે તેમ હાય, પણ ચૈતન્યયતિના જેટલા અપરાધી તા હું નથી જ. ગુરુદેવની વંચના મેં કરી નથી, તેમ તેની પેઠે પાતાની પત્નીને છેતરી, સુતી મૂકીને પણ હું નાસી આવ્યા નથી. હું તા ઊલટું તેનું પ્રિય કરવા સારુ ચાલી નીંકખ્યા હતા, અને તેમ કરતાં પ્રભુકૂપાથી સદ્ગુરુસમાગમ થઇ ગયા, એટલે હવે ચિત્તવૃત્તિ આપાઓપ શાંત થઇ ગઇ છે! મારા મનની ઊમિએા સર્વ હેંકે બેઠી, એટલે મેં ઘરબાર સઘળું ગુરુદેવના ચરણામાં જ માન્યું છે અને ગુરુદેવ પણ હવે મને ઘેર જવા આજ્ઞા કરે એવા સંભવ નથી. મને નીકળી આવ્યાને સમય ઘણા યઇ ગયા છે, એટલે દ્રવ્યની અતિશય લાલસાવાળી તે સ્ત્રી, દ્રવ્યના અને પતિના બંનેના સામટા વિચાગ સહન કરી શકી નહિજ હાય: ધારું છું કે અવશ્ય તે કલેશિનીના દેહ પંચત્વને પામ્યા હશે."

છકા બાલ્યા, "કૃપાનાથ! એમ હાય તા પણ તમે હુજ માટાં બંધનમાં છા; કેમ કે તમારે પુત્ર નહિ હાવાથી તેની અવસાનકિયા, તેમ જ શાસ્ત્રોક્ત ઉત્તર કાર્ય કરીને તેણીને મેવત્વથી મુક્ત કરી, ઊર્ધ્વ

ગતિ પ્રાપ્ત કરાવવાના સઘળા બાજો તમારા પર જ છે. તેટલા માટે પણ દયાળુ અંતર્યામી ગુરુદેવ તેની શાધનિમિત્તે તમને ઘેર જવાની આજ્ઞા કરે તા તેમાં આશ્ચર્ય જેવું મને તા કંઇ જણાતું નથી. પણ તેટલું ખધું શાને માટે ? તમે કહા છા તેમ તે પંચત્વને પામી હાય, એવા સંભવ જ નથી. કેમ કે તે ગમે તેટલી દ્રવ્યેચ્છ છતાં પતિત્રતા તા હતી જ કેની ? પતિવ્રતાની દ્રવ્યેચ્છા કયાંસુધી ટકી રહે ? પતિના સમાગમ હાય ત્યાં સુધી જ. પતિના વિયાગ થતાં જ દ્રવ્યાદિક સર્વ સખેચ્છાએ નષ્ટ થઈ જઇને તે માત્ર પતિસંયાગ માટે જ સદા આતુર અને પ્રયત્નવાન થઇ જાય છે. એટલે સુધી કે પતિને માટે આત્માર્પણ અર્થાત દેહાંત સંકટ વેઠવાને પણ તે ચૂકતી નથી. માટે હે પ્રદ્માપુત્ર! એ તમારી અર્ધાગના પણ પતિવૃતા હાવાથી માત્ર તમારાં દર્શનાર્થ જ જીવિત ધારણ કરી રહી હશે, તમારી પ્રાપ્તિને અર્થે જ અહારાત્ર પ્રયત્ન કરી રહી હશે, સર્વત્ર તમને જ શોધતી હશે, લજતી હશે, નિહાળતી હશે-હૃદયમાંના માનસિક નેત્રવડે તમને જ જોતી હશે, તમને જ સંભારતી હશે ને સ્વપ્રમાં પણ તમારી જ સેવા કરતી હશે, એમ મારા મનાદેવ કહે છે: કેમ કે તેનું સર્વસ્વ તમે જ છેા. આજે તા તમારા આગળ કરેલી દ્રવ્યલાલસાને માટે તે વારંવાર ખહુ પસ્તાતી હશે ને હવે પછી પ્રભુકૃપાથી તમારા સંયાગ થાય તા તેવા કરાા પ્રાકૃત ભાવ કે લાલસાના કિચિત પણ ઉદ્ભવ ન થવા દેવા માટે તેણે દઢ સંકલ્પ પણ કર્યો હશે. એમ છતાં આપે તેને માટે કિંચિત પણ ખેદ ન કરતાં આવે৷ ઊલટા નિશ્ચય કરવો છે, એ જોઈ મને ખહુ ખેદ થાય છે. આપમાં વૈરાગ્ય અને નિર્દયતા સાથે વસે છે; વૈરાગ્યરુપી મહાસત્તાધીશની પાસે તા દયાર પ દ્રવ્યના ભંડાર ભરેલા હાય, એવું મેં આપ સરખા મહાત્માની પાસેથી સાંભાવ્યું છે."

એ સાંભળા દ્વિજપુત્ર સુવિચારશર્મા બાલ્યે!; "પ્યારા છદ્મ! આ શું તું સાર્ચું કહે છે ? શું તે હુજુ સુધી જીવતી હશે ને એટલી ખધી એકાગ્રતામાં આવી ગઇ હશે ? એમ હાય તા તેના ત્યાગ કરવા, એ ઇશ્વરાપરાધ કહેવાય. પણ હવે તેના સમાગમ થવા દુર્લભ છે; કેમકે ગુરુદેવની આગ્ના થતાં હું ઘેર જાઉં, પણ તે તેા મારા શાધને માટે તં કહે છે તેમ કાેે જાેં કયાં કરતી હશે ?"

છન્ને કહ્યું; "મિત્રવર્ય! વધારે શું કહું. જેવું તેના મનમાં આપનું ચિન્તન હશે, તેવી એકાગ્રતા જે તેને માટે આપની થાય તેા ઇશ્વરી સત્તા એવી બળવાળી છે કે, તમારે અહીંથી તેની શાધ કરવા જવાની પણ જરૂર ન પડે. તે અહીંયાં જ તમને આવી મળશે ! કાઇ મહા-તમાના મુખે મેંઢું સાંભત્યું છે કે, જો મનની એકાગ્રતા સમાન કક્ષામાં હાય તા જેમ લાહને ચુંબક આકર્ષો પાતાપાસે ઘસડી લાવે છે, તેમ એક ગૈતન્ય બીજા ચૈતન્યને પણ ઘસડી લાવે છે. ગૈતન્ય એટલું બળવાન છે કે, તે પાતાની શક્તિથી જ જડ પદાર્થને પણ તાણી શકે છે તા ગૈતન્યને તાણી કેમ ન શકે ?"

સુવિચાર બાલ્યા, "ના, ના, એ વાત તા અશકય છે. ગમે તેટલી પણ તે સ્ત્રી-અબલા જ કેની! આવા અતિ દૂરના દુર્ગમ સ્થાનમાં તેન આગમન થવું, એ કેવળ દુર્લભ જ છે! હું પાતે પણ અહીં કેટલાં ખધાં કષ્ટાને પરિણામે, અને તે પણ ગુરુમહારાજની પૂર્ણ કૃપા થઈ ત્યારે જ આવી શક્યા છું, તા તેના શા આશરા કૈ"

છદ્મલિંગે કહ્યું: "એ વાત ખરી; પણ શું આપ પતિવ્રતાઓનાં પાતિવ્રત્યબળના મહાપ્રભાવ નથી જાણતા ? પૂર્વે પતિવ્રતાઓએ પાતાના પાતિવ્રત્યબળથી માટાં માટાં અદ્ભુત કાર્યો કરેલાં છે, ને તેના જ બળથી પરમાત્માને પણ તેઓએ પ્રસન્ન કરેલા છે. તે જ પ્રમાણે તમારી અનુગામિની પતિવ્રતા પણ તમને અહીં આવી મળે, એમાં મને તા યહિંકિયત પણ આશ્ચર્ય લાગતું નથી."

સુવિચાર મૌન ઘરી રહ્યો. પછી તેણે કહ્યું; "ક્કાચ તે અહીં આવી ચઢે, તો પણ પહેલાંના કરતાં તદ્દન બદલાઇ ગયેલા મારા આ જટાવલ્કલધારી તપસ્વી વેશ જોઇને શું તે મને આળખી શકે ?"

ઝિલ્નિંગે ઉત્તર દીધું કે, "મને આપનું બાલવું સાંભળીને હાસ્ય આવે છે. અરે ! આપ તા અત્યારે પ્રત્યક્ષ અને ચિરંજીવ છાં, પણ પતિવ્રતા ઓઓ તા પાતાના સ્વામીના એક કેશ પણ ગમે ત્યાં છૂટા પડી ગયા હાય તા તેને પણ સારી રીતે આળખી શકે છે! પણ કૃપાનાથ! મને તા ઊલટી તેવી શંકા આપને માટે જ થાય છે કે, કદાચ તે આવીને પ્રત્યક્ષ તમારી આગળ ઊભી રહે તા શું તમે તેને આંળખી શકા ? હું ધારું છું કે, આપ ન જ આળખી શકા. વધારે તા શું, પણ મને લાગે છે કે, તેણે ઘણીક વાર આપને પ્રત્યક્ષ થઇને પ્રણામા પણ કરવા હશે ને આપની સાથે કવચિત્ વાર્તાલાપ પણ કરવા હશે, છતાં આપ તેને ઓળખી શકયા નહિ જ હા ! કેમ કે આપે મારી આગળ કહી ખતાવેલા તેના સ્વભાવ પ્રમાણે તા તે અવશ્ય ક્ષણે ક્ષણ આપને પગલે પગલે જ હશે!"

ત્યારે સુવિચારે કિચિત્ હસીને કહ્યું; "પ્યારા છવા! તું કહે છે તે સઘળું કંઇ માનવા યાગ્ય છે? મારી અર્ધાંગના કે, જેના જેટલા મને બીજા કાઇના પણ સહવાસ નહતા, તેને પ્રત્યક્ષ જેયા છતાં હું એાળખી શકું નહિ, એ કેવળ હસવા જેવું છે. પ્રથમ તા આ વિકટ ભૂમિમાં આવેલું અત્યંત ગુપ્ત અને દુર્ગમ સ્થાન, કે જ્યાં મનુષ્ય તા શું, પણ વનવાસી પશુ પશ્ચાદિકા સુદ્ધાં આવી શકતાં નથી, ત્યાં કામળ અંગવાળી અને ઘર મૂકીને કદી ખહાર નહિ ગયેલી એવી અખળા એકલી અટુલી આવી શકે, એ કદી ખનવા યાગ્ય નથી. હવે ખહુ થયું; એ વાત મૂકી દે. આપણે વિશ્વાંતિના સમય બ્રહ્મવાતાં મૂકી દઇને, માત્ર આવી સાંસારિક વાતામાં જ નિત્ય ખાઇ નાંખવા માંડ્યો છે, એ ઠીક નહિ."

છર્લા નમ્ર થઇ, હાથ જોડી બાેલ્યા; "કૃપાનાથ! મને ક્ષમા કરશા પણ શું માત્ર ખ્રદ્ધા ખ્રદ્ધા કરવા કરવું, એનું નામ જ ખ્રદ્ધાવાર્તા કહેવાય કે ? અને ખ્રદ્ધાપ્રાપ્તિમાં સાધનભૂત વાતા, તેમ જ અંતર પડાવીને વ્યદ્ધાપ્રાપ્તિમાં વિકા કરનારી વાતા, મુમુક્ષએ જાણવી જોઇએ નહિ કે ? એ વાતાથી અજાણ્યા મનુષ્ય એવાં વિઘ્નાથા શી રીતે બચ ને સાધન શી રીતે કરે ? મિત્રવર્ધ! આ વાર્લા-આપના ગૃહત્યાગની વાર્લા-આપ સરખા મુમુદ્ધને પ્રદ્મપ્રાપ્તિમાં માટે અંતરાય પડાવનારી મને લાગે છે; ક્રેમકે, આપણા ગુરુદેવે આપણને કહ્યું છે કે, જગતમાંના સર્વ અપ<sup>.</sup> રાધા, સર્વ અન્યાયા, સઘળી દુષ્ટતાએા, સર્વ પાપા, સર્વ દુર્ગુણા ને સર્વ દુર્વાસનાએા, એમનાથી દૂર થયેલા મનુષ્ય જ મુમુદ્ધપણાંન ચાય છે, બીજી નહિ. कुशला बह्मवार्तायां दत्तिहीनाः छरागिणः । तेप्यज्ञानतया ननं पुनरायांति यांति च ॥ ध्रद्धासंબंધી વાર્તા કરવામાં કુશળ છતાં, તેવી વૃત્તિ-રહેણી કરણી વગરના રાગી મનુષ્યા પાતાની અજ્ઞાનતાથી વારંવ ર જન્મ મરણ પામ્યા કરે છે. એટલા માટે આ સાંસારિક વાર્તા નહિ, પણ प्रद्मवार्ता જ છે, तेने। ચૈતન્યયતિના ચારિત્યપરથી આપને પણ અનુસવ થયેા જ છે. માટે હે કૃપાનાથ ! હું માત્ર સમય ખાવાને કિંવા વિનાદાર્થે જ આપને કહુ છું એમ નથી; પણ પેલી પૃતિવિયાગિની અબળાની દયાને માટે ને આપના ઉપરની અતુલ્ય મીંા માટે તથા યુજ્યતાને માટે જ, આ ન્યાયવાર્તા- ષ્રક્ષવાર્તા, આપને નિવેદન કરું છું આપને મારુ કહેલું ઉપહાસવત લાગે છે, પણ તેમ નથી જ; કદાચ તે સત્ય ઠરે, ને ઇશ્વરકૃપાથી આપની અનુયાયિની પત્ની આવા

અગમ્ય સ્થાનમાં આપનાં ચરણાેસમીપે આવી ચઉ તાે આપ મને શું કહેશા ? શું આપ મને વચન આપાે છાે કે તેમ થાય તાે આપે તેનાપર કૃષા કરવી, ને તેના અંગીકાર કરવાે ?"

એ સાંભળી, સુવિચાર પ્રસન્ન થઇને બાલ્યા; " પ્રિય સખા! જેટલા હું તારી આ અદ્ભુત વાર્તાથી પ્રસન્ન થતા નથી, તેટલી પ્રસ-ન્નતા તારાં વાકચાતુર્યપર મને થાય છે. વારંવાર અને પ્રસંગે પ્રસંગે ઉપડેલી મારી સર્વ ઊર્મિઓને તેં તારી મંજીલ ને ન્યાયયુક્ત વાણીથી શમાવી દીધી છે. તારી વાણી ધમેયુકત અને શાસ્ત્રસંમત છે. માટે પ્રસન્નતાપૂર્વક હું કહું છું કે, તારા કહેવા પ્રમાણે થાય તા અવશ્ય હું તેણીના ધર્મ પ્રમાણે અંગીકાર કરીશ."

આ છેલ્લા શખ્દાે સાંભળતાં જ, છગ્ન ખહુ હર્ષિત થઈ ગયાે. તે બાલ્યાે; "કૃપાનાથ! એ ચમત્કાર ત્યારે આપ પ્રત્યક્ષ અત્યારે જ જુઓ! આપ મારું કહેવું માનતા નહાેતા, પણ તે અબળા આપણા આ એકાંત અરણ્યમાં જ છે, ને નિત્યપ્રતિ આપનાં દર્શન વંદન કરે છે, છતાં આપ તેને એાળખી શકતા નથી!"

એ સાંભળી, સુવિચારે વિસ્મય પામીને કહ્યું; "અહા! છવા! તું આવો કામળ અને બાલ્ય વયના છતાં, આવા ચમત્કાર જાણે છે, ને આવી અદ્ભુત વાત કરે છે, તેથી મને લાગે છે કે તું કાઇ ચાગી છે! ડીક! તે અબળા કયાં છે? મને બતાવ."

છેલે કહ્યું, "ભલે, ચાલાે, આશ્રમનાે ખહાર પેલા અરણ્યમાં; ત્યાં જતાં જ તે સમ્મુખ આવીને આપનાં ચરણાેમાં પડશે. પછી જાેઉ છું વારુ, કે આપ તેને એાળાખી શકાે છાે કે નહિ ?"

એટલું સાંભળતાં જ સુવિચાર ઊભા થયા. બંને જણા આશ્રમની પૂર્વભણી આવેલી અતિ રમણીય વૃક્ષઘટામાં ગયા. ત્યાં ફરતાં ફરતાં એક સુંદર નવપદ્ધવ આમ્રઘટા નીચે ઊભા રહેતાં જ ચતુર છદ્મલિંગ અકસ્માત સુવિચારશર્માનાં ચરણામાં જઇ પડ્યો, ને પ્રેમાશ્રુઓવઉ તેઓને લોજવી દેતાં, અતિ ગદ્દગદિત કંઠે બાલ્યા; "હે પ્રભા! હે સ્વામિત્! હે મમ પ્રાણાધાર! આપને જ પાતાનું સર્વસ્વ માનતી, એવી આપની ચરણદાસી, કે જેને આપે ઘણા સમયથી તજેલી છે, તે આપથી વિખૂડી પડેલી છતાં, વિયાગમાં પણ ભગવત્કૃપાથી આપની સેવામાં જ તત્પર રહેલી છે, તે આ હું ઘણા લાંબા વિયાગને અંતે આજે આ નિર્જન અરણ્યમાં આપનાં ચરણારવિંદને શરણે આવી પડી છું, તેને જો ઓળખતા હા તો ઓળખા, ને દયાર્દ્ર વાણીવઉ પાતાની કરીને કૃતાર્થ કરા."

ષ્રદ્માચારી-વિદ્યાર્થીની અવસ્થામાં રહેલા છજ્ઞલિંગને ચરણામાં પડીને આમ બાલતા જોઇ, સુવિચારશર્મા આશ્ચર્યથી બ્રમિત સરખા થઈ ગયા. તેને કશું સઝ્યું નહિ. પછી તેના હાથ ઝાલી, "અલ્યા છજ્ઞ! છજ્ઞ! મને બ્રમિત કરવા જેવું તું આ શું કરે છે? ચાલ ઊઠ, ઊભા થા, ગુરુદેવ જાણુશે તા માટું સંકટ આવી પહેશે," એમ કહીને તેણે તેને બેઠા કર્યો.

ત્યારે પાછા કંઠે વળગી પડીને તે બાલ્યાઃ પ્રાથપિય ! થયું ? ઓળખી રહ્યા ? હવે ક્ષમા કરાે. આ તાે હ્વલિંગ\* નહિ પણ આપની અનન્ય દાસી–આપની અપરાધણ અબળા પ્રકટપ્રજ્ઞાં છે. આપે નહિ એાળખી હાેય તાે હવે એાળખેજો.''

એટલું કહેતાંની સાથે, તેણે પાતાના મસ્તકપર બાંધેલી જટાની ગુંડી છોડી નાંખી, તો તેમાંથી એક દિવ્ય ગુટિકા નીકળીને બોંચપર પડી, કે તુરત જ તેના કંડસ્વર, જે પુરુષના સરખા હતો, તે મટી જઇને અતિ મધુર અને નવયુવતિસમાન થઈ ગયા! સુવિચારને તુરત એાળખાઇ આવ્યું કે, એ ઘણા જ પરિચિત એવા પાતાની પત્નીના શખ્દ છે! તત્કાળ તેણે પાતાના મુખપરથી ભસ્મ લૂછી નાંખી, કંડમાંથી રુદ્રાક્ષાના કંડા કાઢી નાંખી, ને શરીરઉપરથી લાંબી ઊનની કંચા ઉતારી નાંખતાં જ, સુવિચાર સારી રીતે એાળખી શકયા કે, એ મારી અર્ધાગના જ છે! પછી આશ્ચર્યચકિત થયા થકા તે બાલ્યા: "અઢા! પ્રિયા પ્રકટપ્રજ્ઞા! શું તું મને છેક અહીં આવી મળી!"

તે બાલી: "હા પ્રાણવદ્ધભ! હા મારા સુખના સાગર! હું આપની વિયાગિની પ્રેમસરિતા, આપના ભણી વહન કરી રહેલા અમાઘ પ્રેમપ્રવાહના વેગ સહન નહીં કરી શકવાથી, આપને વિ આવી મળી છું ને આપમાં જ લીન થવા ઇચ્છું છું."

પછી તાે બાકી જ શું રહ્યું ! બર્જે પતિપત્ની માટા આનંદાવેશથી પરસ્પર ભુજે ભરીને લપટાઇ ગયાં ને પ્રેમાશ્રુઓથી એકેકનાં અંગને બીજવી નાંખવા લાગ્યાં. સંયાગસુખથી પ્રેમસાગરમાં ડૂબી ગયેલાં તે બજે દંપતી ગદ્દગદિત અવસ્થામાં ઘણીક વાર સુધી એક બીજા પ્રત્યે કશું પણ બાલી શક્યાં નહિ ! તેમ એક બીજા સામે જોડી રાખેલી મીટ કિચિત્ પણ ખસેડી કે મોંચી શક્યાં નહિ !

<sup>\*</sup> છદ્મ= છ્યાવેલું, લિંગ=ચિદ્ધ; પાતાનું ખરું જતિચિદ્ધ છ્યાવીને બીજ વેરાયી રહેનાર તેથી છદ્મલિંગ.

<sup>†</sup> પ્રકટપ્રજ્ઞા—એ તે સ્ત્રીનું નામ છે. ખુલી પ્રકટિત થયેલી શુદ્ધ બુદ્ધિ આત્મ-

પ્રિય વાચક! તે વેળાએ એ દંપતીનાં હૃદય કેવી સ્થિતિમાં હશે, તેનું યથાર્થ વર્ણન કરવાને હું જોઇએ તેવી શક્તિ ધરાવતા નથી. આ તો! માત્ર તારા હૃદયને એ વાતનું કિંચિત દિગ્દર્શન કરાવવા પુરતું, ઉર: રિયત કૃપાળુ પ્રભુએ મને જે પ્રેરયું, તેજ હું તને કહું છું. આ વાતનું રહસ્ય શૂન્ય, દંભી, કૂર, સ્વાર્થી, કપટી, એકલપેટા, અભિમાની, દ્વેષી, દુષ્ટ ને પાપી હૃદયના મનુષ્યા સ્વપ્ને પણ જાણી શકતા નથી–શકનારે નથી. ભાગ્ય કયાંથી હાય કે જાણે! નિષ્પાપ અને સરળ–શુદ્ધ અંત: કરણના મનુષ્યા, કે જેઓનામાં ભગવત્કૃપાથી પ્રેમરસને!–અંશ પણ હાય, તેવા રસિકા જ (બ્રહ્મવેત્તાએ) જ)એ રસના મર્મ સમજે છે!\* પ્રેમ જ સર્વ રસ–સર્વ બ્રહ્મ જાણવાનું સાધન છે. તારામાં પણ તેવી કિંચિત્ રસિકતા હશે, તા તું પણ સમજને અહુ આનંદ પામીશ. રસિકતા જ માક્ષનું સાધન છે; કેમ કે અંત: કરણ શુદ્ધ સરળ થયા વિના રસિકતા ઉપજતી નથી. રસિકતા વિના પ્રેમ નથી, પ્રેમ વિના ભક્તિ નથી, ભક્તિ વિના જ્ઞાન નથી, ને જ્ઞાન વિના મોક્ષ નથી. મોક્ષ વિના જન્મ મરણ જેમનું તેમ જ રહે છે, માટે રસિક જનાની અલિહારી છે.

પ્રેમમાં જ હાલ છે, પ્રેમમાં સર્વ રહે છે, એ અદ્ભૈત છે, એકયનું તત્ત્વ છે. અકયમાં સુખ અને જૂદાપણામાં દુ:ખ છે, માટે જ સર્વત્ર જૂદાપણું ટાળા એકતા કરવાના પ્રયત્ન કરવામાં આવે છે. ઘણા સમય અને ઘણા પરિશ્રમને અંતે તેવી અપ્રતિમ એકતાને પામેલાં તે પતિ પત્નીનાં શરીરા, વાસ્તવિક જૂદાં છતાં, ઘણાકવાર સુધી, એકજૂપ થઈ રહ્યાં! તેઓને પાતાપણાંનું પણ ભાન રહ્યું નહિ. જણાય છે કે, તેમનાં મન પણ બહુધા એક જ થઇ ગયાં હતાં. મન એક થઈ ગયાં એટલે આત્મા એક થઇ જતાં શી વાર ? વચ્ચે માત્ર થાડાક અંતર રહી જતાં હતાં ચર્મદેહની ગમે તેવી એકતા થાય, પણ અંતર રહે જ! એકતા કહેવામાં આવે છે, પણ એ એકતા લાઢિક ને માચિક છે. પણ તે જ એકતા બદલાઇને અલાઢિક પણે માચાપતિની સાથે એડાય તા થયું; આ મ પરમાત્મા એક જ—અખંડાહૈત સચ્ચિદાનંદઘન! અસ્તુ; પણ આ લાઢક એકતા, એ કંઇ સામાન્ય નથી. એનાથી જ અલાઢિક એકતાની પાત્રતા આવે છે. લાઢિકથી જ અલાઢિકની પ્રાપ્તિ છે. માટે તેવી સ્તુત એકતામાં ગુંથાયહું, તે રસીલું એડું ઘણીક વાર સુધી

<sup>\*</sup> જ ાઈ પ્રેમા અંશ અવતરે, પ્રેમરસ તેના ક્લિમાં ઝરે. પ્રેમાનંક.

નિ:સંગ્ર જ હતું, ને એથી પણ વધારે સમય જતાં સુધી તેઓને સંગ્રા આવે, એમ પણ નહેતું. પણ તેટલામાં ત્યાં નજીકમાં એક માટી સિંહુગર્જના સંભળાઇ. તેના પરિચિત શખ્દ કર્ણાં ઉપર અથ-ડાતાં જ તે બન્ને ચમકીને જાગૂત થયાં, ને "અઢા! ચાલા ચાલા, સમય થઇ ગયા; ને કદાચ ગુરુમહારાજની સમાધિ પણ ઊતરી હશે, માટે જ આપણા આશ્રમરક્ષક મિંહે આપણુને આ સુચના કરી છે." એમ બાલતાં બાલતાં તેઓ ઉતાવળથી આશ્રમ ભણી ચાલ્યાં.

ચાલતી વેળાએ તે ફિજપત્નીએ પાતાના મંજીલ પણ તપશ્ચ- થાંને લીધે કંઇક પીળા પડી ગયેલા સુંદર કેશા પાછા જટાના આકારમાં બાંધી લીધા; તેમાંથી કાઢી લીધેલી માંત્રિક ગુડિકા પાછી તેમાં સ્થાપિત કરતાં જ તેના સ્વર પાછા હતા તેવા પુરુષવત્ થઈ ગયા! ભરમ, રુદ્રાક્ષ તથા કંખલકંથાદિ પણ શરીર સજ લીધાં, એટલે તે તા પાછા પ્રદ્રાચારી છન્નલિંગ જ ખની રહ્યો. આ સર્વ બનાવથી આશ્ચ- ર્યસમુદ્રમાં ડુબેલા સુવિચારશર્મા તેને કરી એકવાર ગાંહ પ્રમાલિંગન દઇને, પછી ત્વરાથી આશ્ચમમાં જઇ પહોંચ્યા; પણ ત્યાં કંઇ ચિન્તા કરવા જેવું નહાતું. ગુરુદેવની સમાધિ ઊતરી નહાતી, પણ આશ્ચમ- પરિચર્યાના સમય થઇ ગયેલા છતાં, તે બન્નેમાંથી એક જણને આશ્ચમમાં ભાળ્યા નહિ, અતે પાતાને પણ ખહાર જવું હતું, તેથી તે સિંહે સૂચનારુપ શબ્દ કર્યો હતા. તતકાળ બન્ને શિષ્યા છટા પડી, પાતપાતાનાં નિત્ય કાર્યવિષે પ્રવૃત્ત થઇ ગયા.





## શિષ્યાેના વાર્તાલાપ – (<sup>ચાલુ</sup>)

- 并统并并统并统并

साध्वी शीलवती दयावसुमती दाक्षिण्यलज्जावती तन्वी पापपराङ्सुखी स्मितवती सुग्धा प्रियालापिनी। देवबाह्मणबंधुतज्जनरता यस्यास्ति भार्या गृहे

> तस्यार्थागमकाममोक्षफल्दाः कुर्वन्ति पुण्यप्रियाः ॥ पतिर्हि देवो नारीणां पतिर्वन्धुः पतिर्गतिः । पत्युर्गतिसमा नास्ति दैवतं वा यथापतिः ॥

અર્થ-જે પુરુષના ઘરમાં સ્ત્રી પતિવતા, શીલવતી, દ્રયારુપી ધનવાળી, ડહાપણભરેલી, લજ્જાવાળી, પાપથી દુર રહેનારી, હસતા મહેાડાની, દેખાવડા, પ્રિય બાલનારી, દેવ, હ્યાહાણ, કુટું બીએા તથા સજ્જન પુરુષાપર પ્રીતિ રાખ-નારી ઢાય છે, તે પુરુષના ધર્મ, અર્થ, કામ અને માેક્ષને પુષ્ય હપર પ્રીતિ ધરાવનારા દેવા સફળ કરે છે. પતિ જ સ્ત્રીઓના દેવ, બંધુ અને હત્તમ ગતિ ગણાય છે. સ્ત્રીઓને પતિના જેવા આશ્રય અથવા તા દેવત (બીજું) નથી.

સુક્ષ બિન્દુ ૩ જું – બાળયાગી તે કાેલ

ગાત દિવસના સમાગમથી તે બંનેનાં મન જાગૃત થઈ ગયાં જિલ્લા હતાં, માટે એકેને કશી વાતે ચેન પડતું ન હોતું; આખી રાત્રિ નિદ્રા પણ આવી નહોતી. પ્રાત:કાળ થયા પછી સ્નાન સંધ્યાદિક નિત્ય કર્મમાં પણુ ચિત્ત અરાખર સ્થિર રહેતું નહોતું. છલાને તા પ્રભુકૃપાથી પાતાના મનારથ સિદ્ધ થયા હતા, તે માટે આનંદ યવા ઉપરાંત હવે આ પૃથક્ વાસ મટી જઇ સહવાસ કયારે થાય, તે માટેની જ ભિં ભિલાઇ રહી હતી. પણ સુવિચારના મનમાં બીજું જ હતું. તેણે જેમ તેમ કરીને પાતાના પ્રેમથી આવિષ્ટ થઇ ગયેલાં મનને જરાક માર્ગે વાળ્યું; પણ આ સ્ત્રીજાતિ છતાં અહીં કેમ કરીને આવી હશે, તેણે આજ પર્યંત શું શું કર્યું હશે, તે કયાં કયાં રહી હશે, ને તેનાથી આમ છલાવસ્થામાં શી રીતે રહેવાયું હશે, એ સઘળું

આશ્ચર્ય જાણવા લાણી તેની મનાવૃત્તિ ્યહું ઉતાવળી થઇ. આજે પણ ગુરુવર્યની સમાધિ ઊતરી નહાતી; તેથી સમય મળતાં જ તેઓ અંને નિત્યના વાર્તાસ્થાન પ્રત્યે જઇને એઠાં. છદ્દો વંદન કરતાં જ સુવિચાર કિંચિત હસીને બાલ્યા; "પ્યારા છદ્મ! તારી કૃતિએ ને તારી ખુદ્ધિએ તા મને આશ્ચર્યના પૂરમાં નિમગ્ન કરી દીધા છે! જન્મપર્યંતના તારા સહુવાસમાં પણ તારી આટલી પ્રજ્ઞા મેં કદી જોઇ નહાેતી. દ્રવ્યસંબંધી તારી લાલસા અને આપણા ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહેતી દ્રવ્યની તાણને લીધે તારા ચિત્તના અસંતાષ જોઇ, હું તારાથી કંટાળી ગયા હતા, ને તું કાેઇ પ્રાકૃત પામર સ્ત્રી છે, એમ જાણીને મારું મન તારાથી તદ્દન વિરક્ત થઇ ગયું હતું. પણ હવે તારી આ અદ્ભુત પ્રજ્ઞાને માટે તેને ધન્યવાદ આપ્યા વિના મારાથી રહેવાતું નથી. તેમ જ તારા સુવિદ્વાન્ પિતા, કે જેમણે તારા નામકરણસંસ્કાર વેળાએ ભવિષ્ય વસ્તી લઇને જ, જાણે તારું પ્રકટપ્રજ્ઞા એવું નામ પાડયું છે, તેમને પણ પૂરા ધન્યવાદ છે. પણ હવે, હું ઘેરથી વિદાય થયા પછી તે આજ સુધીમાં તેં શું શું કર્યું, તે જાણવાની મને બહુ ઉત્કંઠા થઇ છે. માટે તારા ત્યાર પછીના સવિસ્તર વૃત્તાંત મને સંભળાવ."

એ સાંભળીને છદ્મલિંગે પાતાનું ઇતિવૃત્ત કહેવાના આરંભ કર્યા:— તે બાલ્યા: "કૃપાનાથ! પતિ કે જે ઓનું સર્વસ્વ છે, તેના વિયાગ થતાં, ને તે પણ અકારણ અને અકસ્માત્ થતાં, સાધ્વી બાળાને કેટલું સંકટ થાય છે, તેનું હું શખ્દાથી વર્ણન કરી શકવા સમર્થ નથી. આપ મને હસતાં હસતાં એલું કહીને ગયા કે, 'હું તારે માટે અખૂટ દ્રવ્ય લેવા જાઉં છું,' તે વેળાએ તો જે કે મને કંઈ સંશય થયા નહિ, પણ ઉત્તરાત્તર જેમ જેમ આપના આવવાને વિલંભ થતા ગયા, તેમ તેમ મારા મનમાં કાસકા પડતા ગયા કે, રખેને મારા સ્વામિનાથ મારાથી કંટાળીને મારા ત્યાગ કરી ગયા હાય! હું તો આપની વાટ જ જેતી છેડી અને સાંજ સુધી પણ આપ જ્યારે નજ આવ્યા, ત્યારે બીજે દિવસે મેં સર્વત્ર આપની શાધ કરાવી. આપના દર્શન થાય તા જ અન્ન લેવું, એવા નિશ્વયથી ઉપવાસ કરી. ઘણા શાધને અંતે પણ આપના પત્તા ન લાગ્યા, ત્યારે માત્ર ફલાહાર ઉપર જ દેહના નિર્વાહ કરવાનું નિર્ધારીને, મેં જાતે જ સર્વત્ર દેશાટન કરી, આપના શાધ કરવાના નિશ્વય કરયા. પણ તે વાતમાં મને એક માટી અડચણ દેખાઇ. એક તા હું સ્ની–અબલા અને

વળી એકલી-માથા વગરની પાલડી સરખી થઇ રહેલી, એટલે મારાથી નિર્ભયપણ દેશાટન શી દીતે થઇ શકે ! મારુ શિયળ શી દીતે સચ-વાય ! આપેજ મને પૂર્વે કહેલું છે કે, યુવાન ઓનું શરીર તો રાંધેલા અનની એ ખુરાખર સુંભાળ ન રખાય તે જેમ અભડાતાં કે અગડતાં વાર લાગતી નથી, તેમ સ્ત્રીના શરીરને પણ દિષ્ટદાષથી કે સ્પશદેષથી ભ્રષ્ટ થતાં વાર લાગતી નથી, એટલા માટે, કૃપાળ પ્રસ્તુની પ્રાર્થના કરીને તથા ક્ષમા માગીને મેં મારા ઓવેશ ગુપ્ત રાખવાનું નક્કી કરયું. પુરુષવેશમાં પણ કદાય હું કળાઇ જઇશ, એવા ભયથી કાઈથી પણ કળી ન શકાય, એવા આ છલવેશ-ચાંગિ-વેશ ધારણ કરવાનાં સાધના સાથે લઇને ઘરમાંથી હું નીકળી.

ઘેરથી નીકળતી વેળાએ તે સા ગ્રામ્ય જનાના જોતાં હું સ્ત્રીવેશ-માં જ હતા, પણ પછી એકાંતમાં આવીને મેં આ વેશ ધારણ કરી લીધા. મેં કેશામાં ભસ્મ રગદાળીને તેને જટાના આકારમાં બાંધી લીધા, આખા શરીરના હુદયાદિકના કાંઈ પણ અવયવા સ્પષ્ટપણે ન જ દેખાઇ આવે, એટલા માટે આ માટી કંખલકંથા ગેરુથી રંગીને પહેરી લીધી, અદરની ખાજુ કટિએ કચ્છ લીડ્યો. હસ્તામાંનાં કંકેણા, કંઠમાંનું મગળસૂત્ર અને મસ્તકપરનાં કેશભુષણા આદિ સૌભાગ્યચિદ્ધાના અદલામાં તે સર્વ સ્થાનામાં રુદ્રાક્ષના મણિએા ધારેલું કરયા; કુંકુમના ખદલામાં લલાટાદિ સર્વાંગે ભસ્મ ચર્ચી લીધી; જળના સાધ નને માટે આ શ્રીકલપાત્ર અને આસનને માટે મૃગચર્મ બગલમાં મારી ती माट आ श्राह्मपात जन जातान नाट रूपचन प्राचन कर द्वीं ते श्रीन माट खाय ते। जा वेशमां क हेंद्रेने। जेत आधुवा;' भेवी में ते वेणा ६६ प्रतिहा हरी. आवी रीते हुं आपना शाधने माट छेड गृहस्थाश्रमी खाहाणी मटीने अरह्यवासिनी ये।जिनी थर्छ. अहार्थी जेनार मनुष्ये। तो मने भेड आण खहायारी-आण्योगी संपेक जेता हता. आटलं छेता પહું મેં જેમ બને તેમ મનુષ્યાના સહવાસ બહુજે ઓછા રાખ્યા હતા. અર્જ્ઞના પછુ મેં ત્યાગ કરયા હતા, એટલે બિક્ષાથે પણ મારે ગ્રામ કે શહે-રમાં જેવું પૈંડતું નહિ; માત્ર અરહયમાંના ફેળાથી અને જળથી જ હું સંતાષ માનતી. સમયે અરણ્યથી છેટું આવેલા કાઇ તીર્થ કે શહેરમાં આપને શોધવા માટે જવાનું થતું, તો ત્યાં ફળાદિક નહિ મળ, માટે તેવે પ્રસંગે ઘણીકવાર મને અપવાસા પણ થતા હતા.

એ પ્રમાણ ઘરથી નીકળીને, મેં ભરતખંડનાં પ્રત્યેક તીર્થી, ક્ષેત્રા, મહાત્માઓનાં સ્થાના, ઋષિ મુનિઓના આશ્રમા ને પર્વતામાં આવેલાં એરેલ્યા તથા ગુહાએોમાં કરી કરીને ખહુજ સૂક્ષ્મપણાંથી આપના શાધ કરયા. કાઈ કાઇ નગરામાં તે તીર્થામાં પર્વણીને ટાંકણે, જ્યાં જ્યાં મનુષ્યાના સમૂહ મળવાના હાય ત્યાં ત્યાં પણ અવશ્ય હું જતી, ને સર્વત્ર કરી કરીને આપને શાધતી, પણ ત્યાં આપનું દર્શન થતું નહિ, એટલે ખહું જ નિરાશ થઇ જતી. વારવાર મારું હુદય ભરાઇ આવતું, તે એકાંતમાં જઇને પછી હું યુષ્કળ રુદન કરતી. આવે પ્રસંગે કાઇની दृष्टिया पडी कवाने। सय रहेवाथी, हुं भारा हृहयने घणीं रीते हाण-વાના પ્રયતન કરતો, પણ તેમાં નિષ્ફળ થઇ જતી. લાકા મને તેમ કરવાનું કારણ પૂછતા ત્યારે તેઓના સમાધાન માટે એમ જણાવતી કે, 'મારા ગુરુવય મારા ત્યાગ કરીને ચાલ્યા ગયા છે, તે હવે કયાંય મળતા નથી, માટે મને દુઃખ થાય છે.' એમ કહેવામાં હું અસત્ય सभावी निद्धिः हेम हे पतिरेव गुरुः स्त्रीणां पतिरेव गतिः ग्रुमा । पति એ જ ઓના ગુરુ અને પતિ એ જ ઓની ઉત્તમ ગતિ છે. એ શાસ્ત્રાક્ત વચન પ્રમાણે આપ મારા પૂજ્ય ગુરુવર્ય જ છા. એવી જ રીતે ટેરટેર મારે યુક્તિપૂર્વક બાલીને અસત્યથી બચલું પડ્યું હતું.

જનસમૂહમાં કરતી વેળા હું જયારે જયારે પંતિપત્નીનાં આનંદે કરતાં યુગ્માને જોતો, ત્યારે ત્યારે આપના વિરહને લીધે મારી બહુ જ દુર્દશા થઇ જતી. એકવાર કાશીક્ષેત્રમાં મારી તેવી દુર્દશા થઇ હતી. ત્યાં ભાગીરથીના ઘાટપર મારા જ સરખી એક દુઃખિયારી પતિવિચા- ગિનીના મને સમાગમ થયા હતા. ઠેરડેર લાકા અદ્ભુત યાગિવેશ ધરાવતી તેને જોવાને બહુ એકડા થઇ જતા, તે વેળાએ આપના શાધ કરવાનું મારે સ્વાભાવિક ખની આવતું. આ તો કાઈ મહાતમા અદ્ભુત બાળચાગી છે, એમ બાબીને, પેલી પતિવિચાગિની ઓ પાતાના પતિને માટે પ્રશ્ન કરવા આવી. તે વેળાએ મારા સમાન દુઃખવાળી તે ઓને એઇને મને આપના અત્યંત વિરહ થઈ આવ્યા; તેથી મારા મનની એ દુઃખદ અવસ્થા થઇ પડી, તેનું હું વર્ણન કરી શક્તી નથી. પૃત્નુ તે અવસ્થા એઇને, તેણે મને તેનું કારણ પૂછ્યું, ત્યારે તેના અને મારા અંતેના મનના સમાધાન માટે, મેં મારા આપના વિચાગરૂપ ઇતિહાસ કહી ખતાવ્યા, તેમાં પણ અસત્યાથી અચવાને માટે મારે બંદુ યુંકિત રચવી પડી હતી. 'મારા એક પ્રાણવાદ્યો મત્ર, કે જમને

હું ગુરુહ્ય માનું છું, તેઓ પોતાની સ્ત્રીના, એક સામાન્ય અપરા-ધને માટે ત્યાગ કરીને ચાલ્યા ગયા છે; ને તેમના શાેધને અર્થે હું યાગ ધારણ કરીને નીકજ્યા છું,' એમ મેં તે સ્ત્રીને કહ્યું હતું. કારણ કે આપ મારા પ્રાણવદ્ભભ મિત્ર છા, ને ગુરુ પણ છાે."

આ વાતચીત ઉપરથી જિજ્ઞાસુ (વાંચક) ના સમજવામાં આવ્યું જ હશે કે, કાશીપુરીમાં ભાગીરથીના મણિકણિંકાના ઘાટ પર દેખા- યેલા પેલા અદ્દભુત બાલચાગી તે કાેે ઘુ હતા ? એ ચાગી નહિ, પણુ મહાસાધ્વી ચાંગની પ્રકટપ્રજ્ઞા હતી! તેનું વાક્ચાતુર્ય અદ્દભુત છતાં કેવું સત્યમય હતું. તે સર્વના સમજવામાં આવ્યું હશે જ! ગુપ્ત વેશ ધારણ કરીને તે અગ્ને અસંખ્ય પ્રસંગામાં બાલતાં પાતાની વાણીને અસત્યના વાચુના સ્પર્શ પણુ થવા દીધા નથી! અર્થાત્ પાતે પુરુષ- વેશમાં છતાં કાેઇની સાથે કશું પણુ બાલવાને પ્રસંગે, પાતાને પાતે સ્ત્રીરૂપે જણાવ્યું નથી! તેમ તેના બાલવામાં તેનાં જાતિચિદ્ધા માટે પણુ કાેઇને કરાા સંશય ઉપજે એવું પણુ બન્યું નથી! અસ્તુઃ હવે પછી તેનું શું થયું ? તે તેના મુખથી જ તને (વાંચકને) સંભળાવું છું.

પછી છક્કલિંગ બાલ્યો; "કૃપાનાથ! બહુ શોધ કર્યા છતાં પણ ક્રયાંય જયારે આપનું દર્શન ન થયું, એટલે હું નિરાશ થઇ ગઇ. અતિ દુ:ખી થવાથી એક જ ઠેકાણે બેસીને આપનું સ્મરણ કરતાં કરતાં દેહના અંત આણ્વાના મેં નિશ્ચય કરયા. પછી ગંગાના ઉત્તર તટપર કરતાં કરતાં એક એકાંત સ્થળ આવ્યું. ત્યાં હું ગંગાસ્નાન કરીને બેઠી, અને આપની પ્રાપ્તિને માટે પ્રસુનું એકાથ મનથી નામસ્મરણ કરવા લાગી. પણ ત્યાંએ મારું મન થાડી થાડીવારે એટલું બધું તો વિદ્ધલ અને શાકાવિષ્ટ થઇ જતું કે, મારાથી મુક્તકણ્ઠે રુદન કરવા વિના રહેવાતું જ નહિ. આવી દશામાં બે ત્રણ દિવસા તો મેં જેમ તેમ કરીને કાઢી નાંખ્યા! એ સ્થાન ગમે તેવું ઉજ્જડ હતું, છતાં અંધારી રાત્રે પણ મને વાઘ વરુ મુદ્ધાંતના ભય લાગતા નહિ. આપના વિયાગથી તો મારી સુધા, તૃષા, તૃષ્ણા, નિદ્રા, શાંતિ, ભીતિ ને સર્વ પદાથો ઉપરની પ્રોતિ, મારા ત્યાંગ કરીને ચાલ્યાં ગયાં હતાં. છેવટે મને કંટાળા આવ્યો કે, 'આવું નિરર્થક અને દુ:ખમય જવિત કયાં સુધી ધારણ કરી રાખવું! માટે હવે ફ્લાહાર પણ કરવા નહિ, તેમ અહીંથી ઊઠલું પણ નહિ; તેમ શ્રીમતી ભાગીરથીના પવિત્ર તટ પણ છાડવા નહિ. વૃથા ભટકીને જીવન ગાળવા કરતાં ગંગાને તટે જ પ્રાણ છૂટી ન્યા જ્રાં શ્રા ભટકીને જીવન ગાળવા કરતાં ગંગાને તટે જ પ્રાણ છૂટી નય ઢિ.

શ્રેયરકર છે, આવા નિશ્ચયથી મેં ત્રણુ અહારાત્ર ગાળા કાઢ્યા ને ચાથા દિવસ, પવિત્ર પર્વણીના હતા, તેથી ઉષ:કાલ થતાં અસંખ્ય મહાત્મા જેના આસપાસના અરણ્યામાંથી એ એકાંત અને પુણ્યરુષ્ય તટપર સ્નાન કરવા આવ્યા. ''जय जय गंग! हर हर गंग! पापहारिण! अवमो- हारिण!" ઇત્યાદિ શખ્દાની ગર્જનાએા સાંભળીને, મને પણુ ઉમળદા થઇ આવ્યા. લાગલાગટ ત્રણુ ઉપાષણા થવાથી મારામાં તે વેળા આય તા રહી જ નહાતી, તાપણુ શ્રહાથી ધીમે ચીમે ઊઠીને મેં પ્રવાહમાં ઊતરી ગંગાસ્તાન કરયું અને પતિતપાવનીને કર એડીને પ્રાર્થના કરી કે, ''હે માતા! સર્વ પ્રાણીઓનાં પાપા હરણુ કરવાં, એવું આપનું બરદ છે, ત્યારે હું, કે જે એક અપરાધણુ અઅળા છું, બાળા છું, વળી પશ્ચાત્તાપ કરવાવાળી છું, ને મારાં પાપાથી જ આ મહાદુ:ખ અનુભવી રહી છું, છતાં આપ પતિતપાવની મારાં દુ:ખના અંત કેમ આણતાં નથી? હે દેવ! કૃપા કરા! કૃપા કરા! મને તારા. હું તમારે શરણે છું! તમે જગજળનની છા, તો આ દીન બાળકીનું રક્ષણ કરા."

એટલું કહીને, છદ્મલિંગ પાછેા બાલ્યા, ''ક્રુપાનાથ ! મારી એ પ્રાર્થના દેવી ભાગીરથીએ સફળ કરી. જેવી હું સ્નાન કરીને તટપર આવી અને ઉદાસ ચિત્ત મારા આસનપર બેઠી, તેવામાં જ ઉત્તર દિશાના અરણ્ય-માંથી એક ઘણા જ વૃદ્ધ વયના મહાત્માને મેં તટ ભણી આવતા નીરખ્યા! તેમની આકૃતિ, પ્રભાવશ્રી અને તેજ જોઇને, મને નિશ્ચય થયા કે, એ કાઇ ઇશ્વરી પુરુષ છે. મેં ઊઠીને તેમનાં ચરણામાં મસ્તક મૂકી વંદન કર્યું. તેઓ મને પાતાની દિવ્ય દૃષ્ટિવડે ઓળખી લઇને બાલ્યા, 'આળે! તારું કલ્યાણ થાંએા! પુત્રિ! તું ઓજાતિ છતાં આ એકાંત અને ઘનઘાર અરહ્યમાં એકલી કેમ આવી છે?' સ્વામિનાથ! આજ પર્યંત મને કાઇએ જ એાળખી નહાતી, તેથી એ મહાત્માનું એવું અંતર્યામિત્વ તથા ઇશ્વરી પ્રભાવ જોઇ, મને ખહુ આશ્વર્ય થયું. જેવી એમણે મને પુત્રી કહી, તેવા જ એમને વિષે મને પિતૃભાવ પણ ઉત્પન્ન થયા. તેમના પ્રશ્ન સાંભળતાં જ, ક્રાઇ મહાદુખિયારી દીકરીની, પાતાના યેમાળુ પિતાને મળતાં જેવી દશા થાય, તેવી જ દશા મારી થઇ ગઇ. મારું હૃદય ભરાઇ આવ્યું, મેહાં સુકાઇ ગયું. પછી નેત્રાનાં ઉષ્ણ જળથી મેં તેમનાં બંજાે ચરણારવિદાનું પ્રક્ષાલન કર્યું. તેમના પ્રશ્નના ઉત્તરમાં હું કશું પણ તેમને કહી શકી નહિ. થાડીવારમાં તેઓ પાતે જ પાતાના ધ્યાનયાગવડે સઘળું જાણી લઇને બાલ્યા, 'પુત્રિ! ચિન્તા કરીશ નહિ.

ભગવત્કુપાવડે તારું સંકટ મારા જોણવામાં આવ્યું છે. પરમાતમાં તે ટાળવા સમર્થ છે! હુમણાં તું અહીં સ્વસ્થપણ એસ; આ પર્વણીના પુષ્યકાળ વીતી જાય છે, માટે તે પૂર્વે મને ગંગાસ્નાન કરી આવવા દે.'

રવામિનાથ ! એ દ્વાળું મહાતમાં સ્નાન કરીને પાછા વળતાં, મને પાતાની સાથે એક એતિ ગુમ અને દિવ્ય સ્થાન પ્રત્યે લઈ ગયા. ત્યાંની ભૂમિ, તૃણાંકુરા, વૃક્ષા, લતાએા, વેલીઓ, જલાશયા ને પક્ષી-ઓદિક સર્વ અદ્ભુત અને દિવ્ય હતું. મને પાતાના આશ્રમે લઇ ગયા પછી પાતાની સામે બેસાડીને તેઓએ કહ્યું, 'પુત્રિ! તારા પતિ ખહુ સુપાત્ર અને મુમુક્ષુ છે. તેને તે તુચ્છ એવા વિષયસુખની લાલસાર્થી કેટલાક ત્રાસ આપ્યા હતા, નહિ વારુ ? તેથી જ તેણે તારા ત્યાગ કરવા છે. હવે તેના મેળાપ થવા, એ તારી માનુષી શક્તિની ખહાર છે. સંસારથકી ને તેમાં વિશેષત: તારા કલેશથી ત્રાસેલા તે, પાતાના એક મહાસમર્થ ગુરુને શરણે જઇ પદ્યો છે. તે સ્થાન એવું તો દુર્ગમ છે કે, ત્યાં ચાેગીએા વિના બીજું કાેઇ જઈ શકતું નથી; પણ તારી विशुद्ध वृत्ति, तारुं पातिवत्य અને પતિપ્રાપ્ત્યર્થ તે સહેલું અપાર કષ્ટ એઇને મને બંદુ કરુણા ઉત્પન્ન થઇ છે; માટે હું તને ત્યાં જવાનું એક સાધન આપું છું. પણ ત્યાં તારા સ્વામીના માક્ષમાર્ગમાં અંતરાય પડાવનારું કશું આચરણ તું કરીશ નહિ!' પછી તેમણે મને આ મારા અંખાડામાં છે, તે ગુટિકા આપીને કહ્યું, 'લે આ એક દિવ્ય વસ્તુ હું તને આપું છું. તેને તું યત્નપૂર્વક સાચવજે. અહીર્નેશ તારા મસ્તકમાં ગુપ્તપણે રાખજે. એનામાં અનેક અમૂલ્ય સિદ્ધિએ છે. એનાવડે તું ઇચ્છીશ, તે દુર્ગમ સ્થાન પ્રત્યે પણ વિના પ્રયાસે જઇ શકીશ. તારામાં કશી અપવિત્રતાના પ્રવેશ થશે નહિ, તેને કાેઇ એાળખી શકરો નહિ. તારા કંડસ્વર ખદલાઈ જશે તથા તારી ખુદ્ધિ ખહુ નિર્મળ અને भगवत्परायण रहेंशे. ये गुटिडाने तुं तारी पासेथी डेारे भूडीश त्यारे જ મૂળ રૂપ પ્રકટ થઇ શકશે. એ લઇને તું તારા સ્વામી પાસે જા. તારા સ્વામી એક પવિત્ર આશ્રમમાં પાતાના ગુરુવર્યની સેવામાં રહ્યો છે, ને मेक्षिप्रद स्थेवा ज्ञानयां जन अवण हरे छे. पण त्यां कराने तुं तारा સ્ત્રીલાવને અનુસરીશ નહિ; તારી પાતાની આળખાણ આપીને તેના आत्मसाधनमां विद्य हरीश निंदुः, परनतु तुं ते महात्मा गुरुना शिष्य-क्र पे थेंछेने शुद्ध चित्ते तारा स्वामीनी साथ की परम पावन ज्ञानयागन श्रवण हरके. ते महात्मा गुरु ते। तने जेता क काणभरी, पंख तमारी

સાનેયાંગ પૂરા થતાં સુધીમાં તારે કરી તમારા સંબંધ પ્રકટ કરવા નહિ. જા, તે મહાત્માને મારા ઘણા પ્રેમથી પ્રણામ કહેજે,'એ પ્રમાણ કહીને તેઓ આશ્રમની બહાર મારી સાથે આવ્યા; ને મને માર્ગસ્થ કરીને, 'એ જ સીધે માર્ગે તું તારા સ્વામી પાસે જઇ પહોંચીશ,' એમ કહી પાછા વળી ગયા. તેજ દિવસે હું અતિ ચમત્કાર બરેલી ત્વરાથી, માર્ગમાંની અનેક ચમત્કૃતિએા અને શાભા નીરખતી નીરખતી આપનાં ચરણામાં આવી પહોંચી છું, ને આપની તથા સમર્થ ગુરુદેવની સેવા કરવાને બાચવતી થઇ છું." એમ કહીને તે સ્રો તેનાં ચરણામાં નમી પડી.

આ સર્વ છત્તાંત સાંભળી, અતિ વિસ્મય અને પ્રસન્ન થયેલા દિજપુત્ર સુવિચાશમાંએ તેની દહતા, પતિભક્તિ ને અપ્રતિમ પ્રેમ એઇને તેને માટે તે તેને બદુ ધન્યવાદ આપવા માંડ્યો. તેની એક એક કૃતિ સભારીને તેણે, મનમાં ને મનમાં જ, આશ્ચર્યમાં ને પ્રેમમાં મથ થઇ જવા માંડ્યું. થાડીકવાર શાંતપણે વિચાર કરીને તે બાલ્યા, "વારુ, સતિ! તારું અદ્દભુત કાર્ય જોઇને મારું મન જેવું વિસ્મય પામે છે, તેવા જ મને એક પ્રશ્ન પણ થાય છે, જે તારે ને મારે બહુ વિચાર કરવા જેવા છે. એા સાધ્વ! તારા આટલા બધા પરિશ્રમને અંત તને હવે યથાર્થ અનુભવ થયા છે જ, કે જે સંસારને માટે મનુષ્યા સદા તલખી મરે છે, તેમાં કેટલું સુખ છે ?"

છત્રે કહ્યું, "કૃપાનાથ! સુખ શાનું? સંસારમાં સુખ તે કયાંય દિષ્ટિગાચર થતું નથી. સૌ વાતે ઊલટું દુઃખ, દુઃખ અને દુઃખજ દિષ્ટિએ પડે છે. આ લાકના જીવ, ખુદ્ધિમાન, પંડિત, ચતુર અને અત્યંત સફમ વિષયના જાણનાર છતાં, તથા ઘણી રીતે સમજવ્યા છતાં પણ જયાંસુધી સાંસારિક વિષયમાં ઘેરાયલા હાય છે, ત્યાંસુધી સત્ય સમજ શકતા નથી, પણ બ્રાન્તિથી માનેલી વાતને સત્ય ગણે છે તથા તેના ગુણાને વળગી રહે છે. એ માટી ને પ્રબળ આવરણશકિત દુઃખની—તમાગુણની છે, પણ એ દુઃખ, સુખાશારુપ આવરણથી ઢંકાયલું હાવાને લીધેજ, અફ જના તેને પ્રાપ્ત કરવાને મિચ્યા પ્રયાસ કર્યાં કરે છે. એ આપણા ગુરુમહારાજે કહ્યા હતા તેવા, સમર્થ માયાપતિની અદ્દ ભુત માયાના ખેલ છે."

સુવિચાર બાલ્યા; "એમ જ છે. તારા મનમાં પણ યાગ્ય રીતે એ વિચાર સ્થિર થયેલા છે. એટલે હવે કંઇ વધારે કહેવું પહે તેમ નથી. પુનઃ કહેવાનું એટલું છે કે, તારા પરિશ્રમ સફળ થયા, મારી ભ્રાંતિ મટી, આપણા વિચાગ દ્વર થયા, ને મેં તને અંગીકૃત પણ કરી. વળી તેં ને મેં આવા વિવિક્ત સ્થાનમાં સાથે જ રહીને પરમ હુર્લભ એવું તત્ત્વજ્ઞાન, એક જ ગુરુવર્ધ પાસેથી શ્રવણ કરયું; અને તે શ્રવણ પ્રમાણે યથાર્થ અનુભવ પણ આપણને ગુરુકૃપાવઢ થયેલા હાવાથી, વિજ્ઞાન પણ થયું. આવા માટે અલભ્ય લાભ આપણને મળ્યા છે, કે જેનાથી અન્ય પ્રાપ્ત કરવા જેવું જગતમાં કાંઇ જ નથી;\* તા પછી આપણે શી આશાને માટે આવું પુણ્યરૂપ સ્થાન તથા પરમેશ્વરતુલ્ય ગુરુદેવનાં ચરભારવિદાની પવિત્ર સેવા મૂકીને, સંસારમાં વા સ્વર્ગમાં પણ જવાની ઇચ્છા કરીએ ?"

છે કે કહ્યું; "કૃપાનાથ! હવે આશા શી ને તૃષ્ણુ શી? આપને તો આશા મૂળથી જ હતી નહિ, ને આપના તથા ગુરુદેવના સેવનથી મારી આશા પણ નિરંતરના ત્યાગ કરી વિદાય થઇ ગઇ છે. મારી આશા અહીંથી કયાંય જવાની નથી, તેમ અહીં આપનાં ચરણામાં રહીને વિષય પ્રમ સંસારસુખ ભાગવવાની પણ નથી. મારી સર્વ મનઃકામના તૃપ્ત થઇ ગઇ છે! માત્ર શુદ્ધ નિર્દાય પ્રેમથી હું તો સદા આપનાં ચરણાની પુષ્યરૂપ સેવા જ કરીને કૃતાર્થ થવા ઇચ્છું છું. અરે! આવું પરમાનંદઘન પ્રદ્મસુખ મૂકીને, તુચ્છ-નાશવત-પરિણામે દુ:ખપ્રદ એવા વિષયસુખની કાણ લાલસા કરે ? પણ કહ્યા વિના ચાલતું નથી, કે આ પામર જવને, આ પ્રદ્મસુખની પ્રાપ્તિ કરાવનાર તો મારી એ વિષયસુખની લાલસા જ છે."

સુવિચાર બાલ્યો; "વિષયસુખની લાલસા બ્રહ્મસુખને પ્રાપ્ત કરાવે, એમ કહેવાય જ નહિ; પણ તારા સંબંધમાં એ વાત અપવાદરુપ છે. તારી વિષયલાલસા બીજાના સંબંધમાં નહિ, પણ તારા પતિના સંબંધમાં હતી ને પતિની પાસેથી પત્નીએ મળી શકે તેટલાં સુખની લાલસા કરવી, એમાં કંઈ ધર્મવિરુદ્ધ કે અપરાધ નથી–જો વિષયસુખની જ ઇચ્છા હોય, પણ તે જો ધર્મને અનુસરીને કરવામાં આવે તા તેનું પરિણામ કલ્યાણુકારક જ આવે છે.† એટલા જ માટે વિષયમાંથી મનુષ્યાની કામના દૂર કરવાને તેમ જ પરિણામે કલ્યાણુરુપ નીવડવાને, ભગવત્યેરણાથી જ્ઞાનયાગ રચાયા છે. ઇશ્વરી આજ્ઞા છે:–મનુષ્યે અવશ્ય ધર્મશાસની આજ્ઞા પ્રમાણે જ આચરણ કરવું. ધર્મશાસની આજ્ઞા લલ્લંઘન કરીને, જે પાતાની ઇચ્છા પ્રમાણે વર્તન કરે છે, તેને આ

यहाभात्र परो लाम: । † धर्माविरुद्धो भृतेषु कामोऽस्मि भरतर्षम! ।

લાક કે પરલાકમાં સુખ મળતું નથી, તે સદ્દગતિ પણ મળતી નથી." આ પ્રમાણે તેઓ વાતચીત કરતા હતા, એટલામાં પર્ણુસાળામાંથી 'નારાયણ, નારાયણ,' એવા શાંત તે ગંભીર ધ્વિત સંભળાયા. "એહા ! શું ગુરુદેવની સમાધિ ઊતરી !" એમ બાલતાં આનંદપૂર્વક, તત્કાળ ખંને શિષ્યા તેમની પાસે દાેડી ગયા ને વંદન કરીને તેમની સેવાવિષે તત્પર થઇ ગયા.

#### પતિવ્રતાના મહિમા

થીજે દિવસે, તે મહાતમા યાગીશ્વર બંને શિષ્યાને પાસે બેસાડીને સુવિચાર પ્રત્યે કહ્યું; "પુત્ર! તમારી બંનેની સ્થિતિ પ્રમાણે તમને જે જ્ઞાન કહેવું જોઇએ, તે સારી રીતે હું કહી ચૂકયા છું. તમાને અહીં આવ્યાને કાળ પણ ઘણા વ્યતીત થઇ ગયા છે; હવે તમે બંને સુખેથી પાતાના આશ્રમ પ્રતિ જાઓ. તમારી સેવાથી હું બહુ પ્રસન્ન થયા છું ને આશીર્વાદ આપું છું કે, 'તમારું કલ્યાણ થાઓ.' આ છદ્મલિંગની સહનશીલતા, પૈર્ધ ને પરાકાષ્ઠાની પ્રેમનિષ્ઠા જાઇને તા મને પરમ આનંદ થાય છે. કેમ સુવિચાર! તું એને એાળખે છે કે એ કાલ્ છે?"

સુવિચારશર્મા તેનું ઉત્તર દેવા જતો હતો, તેટલામાં તો ગુરુવર્યે છવાને આજ્ઞા કરી કે; "પુત્રિ! હવે તને છૂટ છે. ઘણા કાળનું તારું ભીષણ છવાનત સમાપ્ત કરીને આજે તું તારા મૂળ રૂપને પ્રકટ કર!"

આજ્ઞા થતાં જ તેણે પાતાની જટાના બંધ છાડી નાંખ્યા; તેમાંની ગુટિકા ગુરુદેવનાં પાદારવિંદમાં મૂકી દીધી, ને તે સાથે જ, તે છદ્મ મટીને સુંદરી બની ગઇ. પછી મંજીલ સુસ્વર કંઠવંડે "પિતાજી! પિતાજી!" કરતી તેમનાં ચરણારવિંદામાં જઇ પડી.

તેને આશ્વાસનપૂર્વક અનેક આશીર્વાદા આપીને ગુરુદેવ બાલ્યા; "પુત્રિ! તારા અદ્દભુત પ્રેમ અને દૃઢ પાતિવ્રત્યને માટે તને અવશ્ય ધન્યવાદ જ છે. સીતા, દમયંતી, તારા, અરુન્ધતી ને અહલ્યાના જેવી જ તું પણ સતી છે! તારી વિચિત્ર કૃતિને માટે તા માટું આશ્વર્ય થાય છે કે, અખલા જાતિ છતાં તારા સ્વામીને અર્થ તે અપાર કષ્ટ સહન કરીને, તેને મળવા માટે અસંખ્ય પ્રયત્ના કર્યા છે. એ તારી શુદ્ધ-પવિત્ર નિષ્ઠાનું શ્રેષ્ઠ ફળ તને કૃપાળુ પ્રભુએ આપ્યું

<sup>\*</sup> यः शास्त्रविधिमुत्स्रज्य वर्तते कामकारतः । न स सिद्धिमवाप्नोति न सुसं न परां गतिम् ॥ शी. १६ । २३.

છે. તારા સરખી પતિવૃતાઓનાં જગતમાં દર્શના પણ દુલભ છે. પૃતિ! પાતિવૃત્યનું ખળ તા અચિંગને સર્વ કરતાં શ્રેષ્ઠ છે. પતિવૃત એ અચિંગનું માક્ષસાધન છે. પાતે તા શું, પણ પાતાના સ્વામી સુદ્રાને પતિવૃતાઓ પાતાના પાતિવૃત્યના પ્રભાવથી ઉત્તમ ગતિએ લઇ ગઇ છે ને જાય છે. ભક્ત જનાને જેવી ભગવદ્દભક્તિ છે. તેવી જ પતિવૃતાઓને પતિભક્તિ છે. તે જે કંઇ કર્યું છે, તે સર્વ લાકમાં અનુકરણીય છે. પતિની પૂર્ણ ભક્તિ કરનારા એવી તારા ઉપર ભક્તાના પતિ એવા ભગવાન્ પ્રસન્ન થયા છે; ને તેણે તને તારા સ્વામી સદ્ધિત ભવદુ:ખથી સદાને માટે મુક્ત કરી છે. પ્રિય પુત્ર સુવિચારશર્મા! ભગવત્કૃપાથી મેં પૂર્વ જ જાણ્યું હતું કે, તારી સ્ત્રીના તું સદાને માટે ત્યાંગ કરવાના હતા. પણ હવે તું સમજ્યા હાઇશ કે, પતિવૃતાઓનાં ચૂડામણ્જપ આવી ધર્મપત્નીના મૂર્ખતાથી હાઇશ કે, પતિવૃતાઓનાં ચૂડામણ્જપ આવી ધર્મપત્નીના મૂર્ખતાથી ત્યાંગ કરનાર પુરુષ દાર નરકમાંથી કાઇ કાળે પણ ઊંચા આવી શકે નહિ! માટે પુત્ર! તમારું આ પવિત્ર જોડું અખેડિત રહા, ને તમે પુષ્યું પ્રાપ્ત ગુહસ્થાશ્રમનું શ્રેષ્ઠ સુખ ભાગવી, ધર્મ વર્તી, નિષ્કામ, અકામ, વાસનારહિત શુદ્ધ બની, પરમ પદને પામા !"

ગુરુવર્યનાં એ વાકયા સાંભળી, સુવિચાર હાથ જોડીને બાલ્યા; "કૃપાનાથ! આપને શરણે આવીને હવે પાછું તુચ્છ એવા ગૃહસ્થા- શ્રમમાં જવું, એ તા અમૃતના સમુદ્ર મળ્યા છતાં, વાટકી છાશ શાધવા જેવું, કવા સ્પર્શમણુ મળવા છતાં તેને ત્યાગી કાચના મણકા લેવા જવા જેવું છે. ભગવન! કૃપા કરી, હવે તા આપનાં પવિત્ર ચરણાં માંથી અમને તરછાડશા મા. આ સ્ત્રીના વિયાગપરિહાર માટે અમને ગૃહસ્થાશ્રમની આજ્ઞા કરતા હશા, પરંતુ તેને પણ આપના કૃપાપસાદ વડે, હવે સંસારસુખની કિચિત માત્ર પણ કામના રહી નથી. આપનું શરણ અને આ સ્થાન છાડીને જવું, એ તો તેને પણ હવે ઇદ્રપદના ત્યાગ કરીને, ઉકરડા ભણી જવા સરખું જ થઇ પડ્યું છે."

એટલામાં હાથ જેડીને પ્રકટપ્રજ્ઞાએ પણ એવી જ પ્રાર્થના કરી; ''ભગવન! આપ તેા અંતર્યામી છેા, એટલે આપને કશું કહી અતાવાની આવશ્યકતા નથી; છતાં આપ અમને નહિ રુચતી એવી અહીંથી જવાની આજ્ઞા કરા છેા, માટે મારે પ્રણામપૂર્વક વિદિત કરવું પડે છે કે, હવે અમને—આપનાં શરણાગત આળકાને અહીંથી તરે છાડશા નહિ. અમે હવે સંસારસુખથી સર્વથા ભયભીત થયાં છિયે. મારામાં પૂર્વે જે

કંઇ માકૃત ભાવ, મારા એાછા પુષ્યને લીધે હતા, તે સારી પેટ્ટ કુસાવાથી ને આપના પવિત્ર દર્શનથી સમૂળા નષ્ટ થઇ ગયા છે. હવે અહીં રહીને અમને જન્મપૂર્યત આપના ભુવસાગરતરાષ્ટ્રસ્પ પ્રવિત્ર ચરાણારવિદાની અખાદ્ય સેવા જ કરવા છો."

### यहरथाश्रम्नी महत्ता

ભન્ને પતિપત્નીનાં આવાં શુદ્ધ અંતઃકરણ, શુદ્ધ ગુરુભક્તિ અને સંસારપર થયેલા શુદ્ધ વૈરાગ્ય જોઇને, તે કૃપાળુ મહાત્મા ખહુ પ્રસન્ન થઇને બાલ્યા, "મારાં પ્રિય સંતાના ! સંસારમાંથી કેવળ વિરક્ત થઇને, અસંગ રહેવાની ઇચ્છાથી હું અહીં, આ એકાંત સ્થાનમાં આવી રહેલાે છું; ત્યાં પણ તમારાે પ્રેમી જોડાનાે સંગ મને વીંટી વળ્યાે છે. છતાં જે સંગ પવિત્ર પ્રેમમય હાવાથી, મને ખેદ થવા જેવા, અથવા મારા માક્ષમાર્ગના રાધ કરવા જેવા નથી, અર્થાત તમે ગૃહસ્થાશ્રમ ન કરતાં અહીં રહા, તા વમને કિવા મને કાઇ વાતે હાનિ નથી; તાપણ આગહપૂર્વક તમને સંસારમાં જઇતે ગૃહસ્થાશ્રમ કરવાની આત્રા હું કરું છું, તેના હેતુ એ છે કે, ગહસ્થાશ્રમ ત્રણે આશ્રમાનું રક્ષણ કરે છે.\* અન્નદાન અને જ્ઞાનદાનના આધાર ગૃહસ્થના ઉપર છે. એટલા જ માટે શાસમાં કહ્યું છે કે, ज्येषाप्रमा एही। ગૃહસ્થાશ્રમ से। इरवां श्रेष्ठ है, अत्येक प्राणीय पाताथी अनते। इंग्रह पण परे। પકાર કરવા જાઇએ. પરાપકાર સરખું બીજાં કંઇ પરમાતમાને પ્રિય નથી. સલળા પરાપકારામાં પ્રાણીનું જીવિત ખરાવલું અર્થાત્ તેના નાશ ન થવા દેવા, એ ઉપકાર ખહુ માટા છે. વળી દેહના નાશ થવાથી કંઇ પાણી નાશ પાશતા નથી, ને આત્માના તા નાશ કાઇથી થઇ શકતા નથી, તા પછી તેને શા ખુંચાવવા હતા ? પણ એમ નથી. आत्मा सहभे हरी, भृहितभूपृहित अने ज्ञानी थवाथी, पीतामां ने परध्रहामां सेंह नथी अम सम्क तथा अनुभूवीने, किर्वशाति श्रेश पामे हे, तेन नाम क अरु कवुं तथा अमर थवं हे, हुइमें हरी उत्तरे स्था श्री श्री न्रिके न्रिके क्षेत्र के ज्यांशी इसी हतार थता वेणा क न आवे, तेनं नाम नाश के ज्ञानद्वारा तेवा नाश्यी प्राचीने अवाववा, ते सौथी भारामां भारा परापडार के अनिधिहारी आसूरी

<sup>\*</sup> यथा नद्गीनदाः सर्वे धागरे बान्ति संस्थितिम् ॥ मन्नः ६१९०

પ્રાણી તેા પાતાની મેળ જ નાશ પામે છે; તેમાંથી તેને અચાવવા જનારા પણ છેવટ થાકીને નિષ્ફળ થાય છે. પરંતુ દૈવી અધિકારી જવાને ઊર્ધ્વગતિએ જવાના સન્માર્ગો અતાવીને નાશ પામતા અટકાવી શકાય છે. એવા પરાપકારથી પૂર્ણ પરમાત્મા બહુ પ્રસન્ન થાય છે. એ માટે પૂર્વે તેમણે સ્વત: શ્રીમુખથી કહેલું છે કે—'મારા જ્ઞાન-રૂપ પરમ ગુદ્ધ તત્ત્વને જે મનુષ્ય જાણીને, મારે વિષે પ્રોતિવાળા અધિકારી મનુષ્યોને જણાવે છે, તે મારી પરા ભક્તિ પામીને, નિશ્ચય મારે વિષે જ આવી મળે છે અને તેવા પરાપકારી મનુષ્ય કરતાં આ લેકમાં મારું પ્રિય કરનાર બીજો કાઇ નથી; તેમ જ તેના કરતાં અધિક પ્રિય મને બીજો કાઇ થનાર પણ નથી.'\*

''પ્રિય વત્સા ! તમને મેં આપેલું જ્ઞાન, તે માત્ર તમારા એક-લાંના કલ્યાણાર્થે જ નહિ, પણ જગતમાંના સર્વ અધિકારી જવાના કલ્યાણાર્થે છે. તેથી ગૃહસ્થાશ્રમનિમિત્તે સંસારમાં જઇને તમારે તે જ્ઞાનના સર્વત્ર પ્રકાશ કરવાના છે. સંસારમાં રહેવા છતાં આત્મકલ્યાણ કેમ થઇ શકે છે, ને તે માટે પ્રત્યેક મનુષ્યે કેવા પુરુષાર્થ વા કેવું આચરણ આચરલું જોઇએ, તે સઘળું તમારે કરી દેખાડવાનું છે. માત્ર જ્ઞાનના વા સદાચરણના ઉપદેશ જ કરવાથી મનુષ્યા જ્ઞાની કે સદાચરણી થતા નથી, પણ તે પ્રમાણે યથાર્થ આચરણ કરી દેખાડવાથી, જીવ સન્માર્ગી થઇ જાય છે. એ માટે તે પરમાત્માએ, પૂર્વે પાતાના એક પ્રિયતમ સેવક પ્રત્યે કહેલું પણ છે કે, 'હે તાત! તું જે કે કેવળ નિરાશ અને નિષ્કર્મ થયેલા છે, છતાં લાકાને સારે માર્ગ વાળવા માટે પણ તારે सत्रभी अरवां क्रिधंथेः लोकसंग्रहमेवापि संपर्यन् कर्तुमईसि । भाटे क हं તમને મુક્તિના દ્વાર પાસે જઇ ઊલેલાં છતાં, પાછાં સંસારમાં ગૃહસ્થા-શ્રમ ભાગવવાને માેકહું છું; એમ કરવામાં અસંખ્ય મનુષ્યાનું કલ્યાસ્ સમાયલું છે. તમે જાઓ, સુખી થાએા, ફૂલાે, ફળાે ને વૃદ્ધિ પામાે. સમર્થ પ્રભુ તમને પાતાની સમીપમાં જ માલાવી લ્યા. ચિતા નહિ કરા ! તમારી અવર્ષ્ય ગુરુભક્તિને લીધે જ્યારે જ્યારે તમને મારા દર્શનની ઇચ્છા થાય, ત્યારે ત્યારે મહાત્મા સર્વાર્થપૂર્ણની આપેલી આ અદ્ભુત ગુટિકાના પ્રભાવથી તમે અહીં આવી શકશો."

<sup>\*</sup> य इदं परमं गुहां मद्भक्तेष्वभिधास्यति। भक्ति मयि परां कृत्वा मामेवैष्यत्यसंशयः॥ न च तस्मान्मनुष्येषु कश्चिन्मे प्रियकृत्तमः। भविता न च मे तस्मादन्यः प्रियतरो भुवि॥ गीताः

એમ કહી તેમણે તે ગુટિકા તથા એક દિવ્ય મણિ આપીને સુવિ-ચારને કહ્યું; "પુત્ર! આ તારા પેલા શિવજીએ આપેલા સ્પર્શમણ છે; તે પણુ તું તારી સાથે લઈ જા! એવડે તમે અનેક સહમોં અને પરાપકારા કરી શકશા; ગૃહસ્થાશ્રમમાં એ તમને ખહ્ સહાયભૃત થશે. ચૈત-યરુપ સ્પર્શમણિ, કે જે તમારી ચિદ્દ્યુહામાં ગુપ્ત હતા, તે તા પૂર્વે જ તમને સ્પષ્ટપણે દેખાડી આપ્યા છે, તેનાં સ્પર્શન-ઘર્ષણા-દિકની રીતિ પણ આજ પર્યંતમાં અનેક પ્રકારથી મેં તમને ખતાવી છે; માટે તેવડે પણ તમે સંસારમાંનાં અનેક પ્રાણીએાનાં કટાઇ ગયેલાં લાહુરૂપ અંતઃકરણાને ઘસી ઘસીને સુવર્ણમય કરી શકશા. તમારે સંસારથી ડરવાનું નથી. જે જે વસ્તુના તમને સંસારમાં ભય હતા, તે તે ભયને દૂર કરી, સૌ વાતે નિર્ભય રહેવાનાં સાધના તમને પ્રાપ્ત થયાં છે. સંસારમાં સૌથી માટા ભય માયાના છે. તે ગમે તેને ગમે તેમ કરોને પણ ભાેળવી, પાેેેેેેેેેેેેેેે પણ ભાેંગણ ફાંસામાં ફસાવી દે છે: તેના આગળ કાૈાઇનું પણ અળ ચાલતું નથી. તથાપિ તે સ્વતંત્ર નથી. તે આપણા કુપાળુ પ્રભુની દાસી છે, એટલે તે પ્રભુને શરણે પડેલાએાને તે કરોા ર્ઉપદ્રવ કરી શકતી નથી. પરમ પ્રભુએ પાતે **પૂ**ર્વે શ્રીમુખથી પાતાના એક પ્રિયતમ સેવક પ્રત્યે કહેલું છે કે, 'જેઓ મારે શરણે રહે છે, तें थे। भारी ये प्रथण भायाने तरी जाय छे.' मामेव ये प्रपद्यंते मायामेतां त्ररंति ते। માટે તમે કે જે આપણા મહારાજ સર્વસમર્થ માયાપતિને શરણે છેા, તેમને તે, કશી પીડા ક<mark>રી</mark> શક્વાની નથી. પ્રિયપુત્ર સુવિચાર ! જેવું તને મહાત્મા સર્વાર્થપૂર્ણવાળી ગુટિકાનું સાધન મળ્યું છે, તેવું જ કિવા તેના કરતાં પણ અધિક ચમત્કૃતિવાળું એક બીજાું અદ્દસુત સાધન મેં તને આપેલું છે. તે આ તારી પાસેનું, પેલા અરણ્યમાં તારાપર ચાહા ડવામાં આવેલું વ્યાઘાંખર છે. એને પણ તમે ભલે સાથે લઇ જાઓ."

એટલું કહીને ક્ષણવાર શાંત થઇ પાછા ગુરુવર્ય બાલ્યા, "પ્રિય વત્સા ! ચાલા, તત્પર થઇ જાઓ; હું તમને અહીંથી શીઘ ભૂમિપર ઊતરી જવાના એક ગુપ્ત માર્ગ દેખાડું!" એ સાંભળી ગદ્દગદ થઇ ગયેલાં તે અને પતિપત્નીનાં નેત્રામાંથી અશ્રુધારાઓ વહેવા લાગી. તેઓ જડ જેવાં, મુંગા જેવાં,પ્રેમથી અંધાયલા મૂઠ જેવાં થઇ ગયાં. ક્ષણ પછી હાથ જોડી નમી રહેલાં તેઓ ઘણીકવાર સુધી કશું બાલી શકયાં નહિ.

ગુરુવર્યે જાણી લીધું કે મારા વિયાગ એ તેઓને દુઃખહ્રપ છે, તેઓનાં અંતઃકરણ શુદ્ધ છે, જેથી મારા વિયાગ તેઓ સહન કરી શકતાં નથી. ચાલ તેમને સમજાલું. આમ મન સાથે વિચારીને તેઓને સમજાવતાં કહ્યું કે, "તમારા હૃદયમાંના અપાર પ્રેમને લીધે તમે ગમે ત્યાં ગયાં હશા, છતાં મારાથી દ્વર નથી જ, હું સદા તમારી પાસે, ને તમે સદા મારી પાસે જ છે. દ્વરતા તા માત્ર અનાનીઓમાં છે. આપણે તા ચિન્મણ એવા સમર્થ માયાપતિનાં ચરણોમાં છીએ, ને માયાપતિ સર્વત્ર વ્યાપક છે, તા આપણે પણ સર્વત્ર તેનાં ચરણોમાં જ છીએ. પછી આપણે વિચાગ કયાં? જયાં ભેદ હાય, દ્વેત હાય, હું ને મારુ, તું ને તારુ હાય, ત્યાં વિચાગ છે; પણ જયાં અભેદાતમા અનુભવાય છે, સમાન વૃત્તિના ચાગ સેવાય છે, હું એ નથી ને તું એ નથી, અદ્ભેત જ છે, ત્યાં વિચાગ જ નથી. સવત્ર અનુસંધાન છે. આમ તમે બના જાણા છા, તેથી ખેદ ન ધરતાં, સુખેશી ઘર જાઓ."

એ સાંભળી સુવિચાર કંઇક કહેવા જતા હતા, એટલામાં તેના મનના ભાવ જાણી લઇ પાછા ગુરુ બાલ્યા; "પુત્ર! હું સમજયા કે, તું મને તારી પાસેથી ગુરુદક્ષિણા માગી લેવાનું કહેવા ઇચ્છે છે. પણ બાપ! હું તો આટલી જ દક્ષિણા ઇચ્છું છું કે, મેં તમને પરમાત્મ તત્ત્વ સંબંધી જે અભુમાલ ચંદ્રકાન્તમણુ આપ્યા છે, તેના સંસારમાં સર્વત્ર પ્રકાશ અને પ્રચાર કરવા માટે અહનિંશ, તન-મન-ધન-બળથી તમારે પ્રયત્ન કરચા કરવા. હું એનાથી જ સદા સુપ્રસન્ન રહીશ." એમ કહી હાથ ઝાલીને તેમણે બન્નેને ઊભાં કરચાં ને હૃદય સાથે ચાંપી મસ્તક સુંઘી અનેક આશીર્વચના કહીને, પાતાની સાથે લઇ ચાલ્યા. આશ્રમરક્ષક સિંહ પણ ઉદાસ મુખે તેઓની સાથે સાથે ચાલ્યા.

આશ્રમથી થાડેક દૂર આવ્યા પછી, કદી નહિ એવેલા સુંદર માગ તેઓને કેખાડીને ગુરુદેવ બાલ્યા; "પ્રિય વત્સા! આ માર્ગેથી સુખરૂપ તમે તમારે આશ્રમસ્થાને જઇ પહોંચશા; જાઓ! પ્રભુનું રમરણ કરતાં નિશ્ચિતપણે ચાલ્યાં જાઓ."

અપાર પ્રેમથી સાષ્ટ્રાંગ પ્રણામ કરી બંના શિષ્યા તેમનાં ચૂર-ણારવિદામાં પડ્યાં; પ્રેમાશ્રુથી બંને ચૂરણા પલાળી દુઇ અગત સરખાં થઇ ગયાં. પુનઃ ગુરુવર્ષે બહુ આધાસને આપી તેમને હૃદ્ય સરસાં ચાંપ્યાં: પછી શુભાશીર્વાદપ્રવેક માર્ગસ્થ કરીને પાછા વળ્યા. તેમને ચૂને

दरस्थोऽपि समीपस्थो यो यस्य हिंद वर्तते ।
 यो यस्य हृदये नास्ति समीपस्थोऽपि दृःतः ॥

બંધુસમાન થઇ રહેલા પેલા સિંહને પણ, નમન કરીને તે પતિપત્ની મન્દ મન્દ પગે ચાલી નીકળ્યાં.

થાડા જ સમયમાં વિના પરિશ્રમે હિમગિરિપરથી નીચે ઊવરીને, તેઓ પાતાના થામ પ્રત્યે જઇ પહોંચ્યાં. ત્યાં તે દંપતીને ઘણું સમયે ઘર આવેલાં જોઇ, ગ્રામવાસીઓ બહુ આનંદ પામ્યાં; તેમણે તેમને મળેલા ગુરુપ્રસાદના બહુ પ્રેમથી લાભ લેવા માંડ્યો. ગૃહસ્થાક્ષમ ચાલુ કરચા પછી તેઓએ ઘણાક દુ: ખી જનાનાં દુ: ખા અને અજ્ઞાનીઓનાં અજ્ઞાન દૂર કરચાં. સુવિચારે સર્વત્ર સુવિચાર-સારાસાર વિચાર વિસ્તારી દીધા. પ્રકટપ્રજ્ઞાએ સઘળે પ્રજ્ઞા–તત્ત્વપ્રજ્ઞાને પ્રકટ કરી દીધી. અહિનિશ તેઓ ગુરુમહારાજનું સ્મરણ કરતાં, તથા વિરહ વ્યાપતા ત્યારે તેમનાં દર્શન કરવાને જતાં હતાં. એ પ્રમાણે તેમનું પુષ્યસ્પ્ય જીવન પૂરું થયું, ત્યાં સુધીમાં તેઓ અસંખ્ય આત્માઓના ઉદ્ધાર કરીને પરિણામે પરમ પદપર આજ્રહ થઈ ગયાં. પાતાની પછવાડે પાતાના જ સદશ ગુણવાળા એક પુત્ર તેઓ મૂકતાં ગયાં. તેણે પણ પાતાના 'નિજ્યાધ' નામ પ્રમાણે સર્વત્ર આત્મત્ત્વના જ પ્રકાશ કર્યો છે.

#### क्र को**≍्य-क्रस्ट**ः(स्ट

श्रद्धावाहामते ज्ञानं तत्परः सयतेन्द्रियः। ज्ञानं लब्ध्वा परां शान्तिमचिरेणाधिगच्छिति ॥ समस्वं योग उच्यते ॥

શ્રદ્ધાવાન્, તત્પર અને ઇદ્રિયોના સંયમ કરનાર જ્ઞાન પામે છે; જ્ઞાન પામતાં જ થેહા સમયમાં તે પરા શાંતિ કહેતાં માેક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે. સમાનવૃત્તિને જ યાેગ કહેવામાં આવે છે.

इति श्रीनंदनंदनपादारविंदमिछिदेन देशाईकुछोरपन्नेन सूर्यरामस्तेन इच्छा-रामेण विरचिते चन्द्रकान्ते तृतीयभागे पर्णकुटी रहस्य नान्नि चतुर्थप्रवाहे महात्म-दर्शनं गुरुणा किष्याय स्वयर्णाश्रमधर्भे योजनं च नाम प्रथमः खंडः॥





# तत्त्वानुसंधान



后和后和后和后和后和后和后和后和后和后和后和后



सर्ववेदान्तसिद्धान्तगोचरं तमगोचरम् । गोविन्दं परमानन्दं सद्गुरुं प्रणतोऽस्म्यहम् ॥

અર્ધ-સામાન્ય રીતે જાણી શકાય નહિ તેવા, પરન્તુ વેદાંતના સર્વ સિદ્ધાંતાથી જાણવા ધાગ્ય, વેદવાણીનું રક્ષણ કરનારા, પરમ આનન્દમૂર્તિ એવા ગાવિંદ સદ્યુક્તે હું પ્રણામ કરે છું. कुर्वन्ति श्वान्ति विवुधाः प्रहृष्टाः क्षेमं प्रकृषंन्ति पितामहायाः । स्वस्ति प्रयच्छन्ति सनीन्द्रस्रक्या गोविन्द्रभक्ति वहतां नराणाम् ॥ गेविंड भगवाननी अस्ति धरावता पुरुषानी द्वर्ष पामेदा हेवे। श्रांति क्षेर छे, ध्रक्षांडि हेवे। क्ष्याण् क्षेर छे अने सुनीन्द्रामां सुण्य सुनीद्रवर्षी स्वस्तिप्रहान करे छे.

शुभा ग्रहा भूतिवशाचयुक्ता ब्रह्मादयो देवगणाः प्रसन्नाः । लक्ष्मीः स्थिरा तिष्ठति मन्दिरे च गोविन्दभक्ति वहतां नराणाम् ॥ गेविंड भगवानती अस्ति धरावता पुरुषाना भूतिपशाययुक्त अक्षा शुभ यर्ध लय छे, अक्षाडि देवभेषा प्रसन्न याय छ अने तेमना भंडिरमां बहमी-संपत्ति स्थिर यह रक्के छे. गङ्कागयानैभिषपुष्कराणि काशी प्रयागः कुरुजाङ्गलानि । तिष्टन्ति गेहे कृतभक्तिपूर्व गोविन्दभक्तिं वहतां नराणाम् ॥

de la la la la la

ગંગા, ગયા, નૈમિષ, પુષ્કર, કાશી, પ્રયાગ, કુરુક્ષેત્ર અને જંગલકેશ આ બધાં તીર્થસ્થળા ગાવિંદ ભગવાનની ભક્તિ ધરાવનારા પુરુષાના મંદ્રિયાં પૂર્વે તેમણે કરેલી ભગવદ્ભક્તિસાથે રહે છે.

> श्रुतिमपरे स्मृतिमपरे भारतमपरे भजन्तु भवभीताः। अहमिह नन्दं वंदे यस्यालिन्दे परं ब्रह्म ॥

અર્ધ-સંસારથી ભય પામેલા કેટલાએક વેદને, કેટલાએક ધર્મ-શાસ્ત્રને અને કેટલાએક ભારતને ભલે ભજે (શ્રવણ કરે), પરન્તુ હું તો એક નન્દ્રરાયને નમું હું, કે જેના એાટલાપર પરબ્રહ્મ ખિરાજે છે.

पितासि लोकस्य चराचरस्य त्वमस्य पूज्यश्च गुरुर्गरीयान् । न त्वत्समोस्त्यभ्यधिकः क्वतोऽन्यो लोकत्रयंऽप्यप्रतिमश्रभावः॥

અર્ધ-તમે ચરાચર લાેકના પિતા છા, તમે તેના પૂજ્ય છા, મહાગુરુ છા, ત્રણે લાેકામાં તમારા સમાન જ કાેઈ નથી, તાે પછા અપ્રતિમ પ્રભાવવાળાે તમારાથી અધિક અન્ય તાે હાેય જ ક્યાંથી ?

THE STATE OF SERVICE SERVICES SERVICES

SO SE E

आयुः कल्लोंठलोठं कतिपयदिवसस्थायिनी यौवनश्री-र्थाः संकल्पकल्पा धनसमयति हिस्समा भोगपूराः। कण्ठाश्लेषोपगृदं तदिप च न चिरं यित्प्रयाभिः प्रणीतं ब्रह्मण्यासकतिचेता भवत भवभयांभोधिपारं तरीतुम्॥ અર્થ-માયુષ્ય પાણીના માેઝાના જેલું ચંચળ છે, યાેવનશાેબા પણ કેટલાંએક દિવસાે સુધી રહેનારી છે, અર્યા (ધનાે) પણ સંકલ્પના જેવા છે, વૈભવાેના સમૂહાે પણ વર્ષાઋતુના લીજળીના ચમકારા જેવા ક્ષણિક છે અને સ્ત્રીએાથી કરાતું કણ્ડાલિંગન પણ લાંબા વખત સુધી રહેવાનું નથી, માટે હે મનુષ્યા! તમે સંસારજૂપી ભયંકર સાગર તરવા માટે પરબ્રહ્મમાં આસક્ત ચિત્તવાળા થાંચાે.

अधैव हसितं गीतं पठितं येः शरीरिभि:। अधैव ते न दश्यन्ते कष्टं कालस्य चेष्टितम्॥

અર્ધ-અાપણે આજે જ જે દેહદારીઓના સાથે હસીએ છાએ, ગીતા ગાઇએ છીએ અને વાતચીત કરીએ છીએ, તેઓ આજે જ અદશ્ય યાય છે-મરણ પામે છે. ખરેખર કાળનું ચરિત્ર દ:ખદાયક છે.

ا المحمد والمحمد والمح

हितमिदम्रपदेशमादियन्तां विहितनि रस्तसमस्तिचित्तदोषाः । भवस्रखविरताः प्रशांतिचित्ताः श्रुतिरित्तका यत्रयो सम्भवो ये ॥ अर्थ-लेभे खे शास्त्रीक्षा क्ष्मीयी यित्तना सम्भवा है। थे। टाउमा है। थे, लेखा संसारसुणमा विरागदित्तवाणा है। थे, शान्तिचत्त है। थे, श्रुति ६ पर प्रेमवाणा है। थे, समुक्ष है। थे भने धन्दिश्वं संयमन करवावाणा है। थे, तेखा था हितकारी इपहेशपर प्रेम धरे।

> जन्मायस्य यतोऽन्वयादितरतश्चार्थेष्वभिक्तः स्वराट् तेने बद्ध हदा य आदिकवये मुद्धांत यत्स्र्यः॥ तेजोवारिमृदां यथा विनिमयो यत्र त्रिसर्गो मृषा धाम्ना स्वेन खदा निरस्तकुद्दकं सख्यं परं धीमदि॥

અર્ધ-જે પરમેશ્વરથી આ જગતની ક્રત્યત્તિ, સ્થિતિ તથા લય થાય છે, જે પરમેશ્વર ઘડામાં કારણજૂપે જેમ માટી વ્યાપી રહેલી છે અને કડાં, કુષ્ડળા વગેરમાં કારણરૂપે જેમ સુવર્ણ વ્યાપા રહેલ છ તેમ, કાર્યસ્પ આ પ્રવંચમાં કારણસ્પે વ્યાપી રહેલા છે. જે મિશ્યા કાર્યથી નાદા છે, જે પરમેશ્વર જ્ઞાનસૂપ અને સ્વયંપ્રકાશ છે તથા માટ માટા પણ્ડિતા પણ જે વેદનું રહસ્ય જાણવાને મુંઝાય છે, તેના વૈકના પરમાત્મા. આક્રિકવિ એવા બ્રહ્મના મનમાં અંતયીમાપણા**યા** विस्तार धरे छ, वणी स्वर्थनां हिरह्याथी केम आंजवानां कणनी आन्ति થાય છે તે મિથ્યા છતાં સૂર્યનાં કિરણાની સત્તાથી સત્ય ભારે છે, સ્થિર પાણીમાં ભ્રાંતિથી એમ આ કાચ છે, આવું ભાન થાય છે, તે મિથ્યા છતાં પાણીની સત્તાથી સત્ય સાસે છે. અને કાચમાં જેમ લાન્તિથી આ પાણી છે, એવું ભાન યાય છે, તે મિથ્યા છતાં કાચની सत्ताथी सत्य सासे छे, तेम अधिष्ठानक्ष्य के परभात्मामां वमाञ्चलूना કાર્યસ્ત્ર પંચમહાલાતાની સૃષ્ટિ, રત્નેગુણનાં કાર્યસ્ત્ર ઇન્દ્રિયાના સુષ્ટિ અને સત્વગુણના કાર્યજ્ઞ પ દેવતાઓની સૃષ્ટિ પણ કહિયત અને અસત્ય છे-तथापि, परभात्भानी सत्तायी सत्य है।य तेनी भासे छे, नजा के परभात्मा वे पाताना अनिक्षी प्रकाशयी मायाना नाश क्ये छ, के ભાત, ભાવિષ્ય અને વર્તમાનકાળમાં વિદ્યમાન છે, એવા સર્વશ્રેષ્ઠ પર માત્માનું અમે ધ્યાન કરીએ છીએ.

OR OF THE WASHINGTON TO THE WASHINGTON THE WASHINGTON TO THE WASHINGTON THE WASHINGTON TO THE WASHINGTON TO THE WASHINGTON THE WASHINGTON TO THE WASHINGTON TO THE WASHINGTON THE WASHI



### तत्त्वानुसंधान

#### पीठिका

संसारदावपावकसंतप्तः सकलसाधनोपेतः।

स्वात्मनिरूपणनिपुणैर्वाक्यैः शिष्यः प्रचोयते गुरुणा ॥

અર્થ-સંસારસ્ત્રપી કાવાનલથી સંતપ્ત, સર્વ સાધના સહિત અધિકારી શિષ્ધાને આદ્મનિષ્ઠ શ્રીસદ્યુરુવરે, આત્મનિસ્ત્રપણવિષે શ્રેષ્ઠ વાકચાવરે અર્થાત્ છવ પ્રદ્મની એકતાને પ્રતિપાદન કરનારાં ઉપનિષદ્વચનાથી ઉપદેશ કરાય છે.

પૂરે વાર્ચક! અહીં આગળ હવે એ દંપતીના પાવન ઇતિ-દું પૂર્વ વાર્ચક! અહીં આગળ હવે એ દંપતીના પાવન ઇતિ-દું આવા અને પૂરે થાય છે. એમના ચરિત્રપરથી તેં ઘણું ઘણું જાણ્યું છે; તથાપિ ગુરુવર્ચ પાસેથી એમને જે અણુમાલ માશુ-પ્રાપ્ત થયા હતા, તેના ચમતકાર તા તારે હજી જોવા બાકી જ છે. એ ચૈતન્યરૂપ ચન્દ્રકાન્તમાણું અતાવીને, તેના ગુણુનું વર્ણન કરવા સાથે, તેના કેમ અને કેવી રીતે ઉપયાગ કરવા, એ સઘળું ગુરુમહા-રાજે તેઓને અતાવ્યું હતું. તેના સ્પર્શ તથા ઘર્ષણ થવાથી તે જેવી રીતે સામેના પદાર્થને સુવણું જ્ય કરી દે છે, એ સૌ વાતના પૂર્ણ અનુભવ પણ તેમણું તેમને કરાવ્યા હતા. તેના વારંવારના સ્પર્શથી જ તેઓ સુવર્ણ જ્ય તા શું, પણ સ્પર્શમાણ જ્ય થઈ ગયાં હતાં.

વાચક! ચાલ, સાવધ થાઃ આપણે પણ તે સમર્થ અને ઉદાર ગુરુ-વર્ધનું સ્મરણ કરીએ; ને તેઓએ આપ સર્વના કલ્યાણાર્થે પ્રકટ કરેલા તે ચૈતન્ય ચિતામણિ, કે જે આપણી ચિક્સ્ગુહામાં જ અતિ એકાંતે વિશ-જેલા છે,\* તેના લાભ લઇએ. એ કૃપાળુ ગુરુવર્યે પાતાના તે બંને શિલ્યોને જે જે પ્રસંગે, જેમ અને જેટલીવાર, તે મણિનું સ્પર્શ-ઘર્ષણાંહ

<sup>\*</sup> सदा जनानां हृदये संनिविष्टः ।

કરી અતાવ્યું છે, તે જ પ્રમાણે હું પણ તને કહેતા જઇશ. પ્રથમ તા આપણે તે ચિન્મણિરુપ સર્વ સમર્થ સર્વેશ્વર એવા માયાપતિના બહુ પ્રેમથી જય બાલીએ. બાલા જય જય જય!!!

હિમગિરિની એકાન્ત ગુહામાં બિરાજેલા મહાત્માની સમીપમાં ચાલા. આરંભમાં શ્રીમાન પ્રભુ માયાપતિનાં મંગલમય ચરણારવિન્દાનું સ્મરણ-વંદન કરી, યથાર્થ અધિકારી એવા પાતાના અને શિષ્યોને, સાવધાન કરતા તે સમર્થ યાગીશ્વર બાલ્યા; "વત્સા! તમારી હૃદય-રુપ અંતર્ગુહામાં તમે જે ચેતન્યરુપ મહામિલનું દર્શન કર્યું, તે, પ્રાણીને પ્રત્યક્ષ પ્રાપ્ત થઈ શકે, ને પુનઃ કદી ખાવાઈ જાય નહિ, તેના ઉપાયા તમે સાંભળા."

એમ કહીને પછી તેમણે તે ખંનેમાં મુખ્ય એવા ફિજપુત્ર સુવિચાર-શર્માને સંબાધીને સઘળું કહેવા માંડ્યું. તે બાલ્યા: "પ્રિય પુત્ર સુવિચાર! આપણે જે વસ્તુને પાપ્ત કરવા ઇચ્છા રાખીએ, તેને પ્રથમ તા સારી પેઠે જાણવી જોઇએ કે, તે વસ્તુ આવી, આવડી અને આવા ગુણવાળી છે. ત્યારપછી તેને યથાર્થપણે આળખવી જોઇએ કે, અમુક અમુક પ્રકારની આપણે સાંભળી હતી, તે વસ્તુ તે આ: અને તેમ નિશ્ચયપૂર્વક ચાળખ્યા પછી જ તેને પ્રાપ્ત કરવાના પ્રયાસ કરાય તા તે સફળ થાય. તે જ પ્રમાણે પરમ ચૈતન્ય માણરૂપ સર્વેધર સર્વાન્તર્યામી ભગવાનની પ્રાપ્તિ पण अनुक्षमे तेवा प्रक्षाराथी प्रयत्न करवामां आवे ते। क थाय छे. (१) ભગવાન કાેેે શુ, કેવા, કેવડા, કયાં છે? (૨) જગતમાં છે કે બીજે છે, એ યથાર્થ જાણવું અને (3) તે પ્રમાણે જાણી લાઇને પછી તે જ્યાં જ્યાં તે જેવા જેવા હાય. ત્યાં ત્યાંથી તેમને યથાર્થ રીતે ચાળખવા કે, આ જ ભગવાન પરમાત્મા-પ્રભુ-પરખ્રદ્ધા-સચ્ચિદાનન્દ છે. એમ સ્માળપ્યા પછી જ તેમને પ્રાપ્ત કરવાના પ્રયત્ન સફળ થાય છે. જગતમાં અવતરીને મનુષ્ય પ્રાણીનું જીવનસાફલ્ય માત્ર એ ભગવાનની પ્રાપ્તિ કરવામાં જ છે. તેટલા માટે સઘળાં શાસ્ત્રાનું તથા વિદ્યાઓનું પ્રાક્ટ્ય છે; અર્થાત્ તેની પ્રાપ્તિ કેમ કરી શકાય, તે માટે જ સર્વ શ્રાસ્ત્રાના યત્ન છે, ને તે શાસ્ત્રા, ઉપર જણાવેલા ત્રણ પ્રકારામાં વહેંચાયલાં છે. (૧) કેટલાંક ભગવાન કેવા છે ઇત્યાદિ જણાવવામાં-તેમના ગુણા પ્રકટ કરવામાં, (ર) કેટલાંક તેમ**ને યથાર્થ રી**તે સ્માળખવામાં અને (ક) કે**ટલાંક, તેમને** પ્રાપ્ત કરાવી આમવામાં સાધાનભૂત છે. હું પણ તને તેવા જ અનુકુમે ભગવ-સંબંધી વત્ત્વ કહું શું, તે ચિત્ત દર્ઇ તું સાંભળ."



## પ્રથમ બિન્દુ**–હું** કાેેે ?

महता पुण्यपण्येन कीतेयं कायनीस्त्वया । पारं दुःखोदधेरीतुं तर यावन्न भियते ॥ नोत्पचते विना ज्ञानं विचारेणान्यसाधनैः । यथा पदार्थज्ञानं हि प्रकान्नेन विना क्रचित् ॥

અર્થ-મહાપુષ્યસ્પી ધનના ખદલામાં તેં કાયાસ્પી નાવ, દ્ર:ખસ્પી સંસાર તરવા માટે ખરીદ્યું છે, તે ભાંગી ન જય ત્યાં સુધીમાં તરી લે. વિચાર વિના અન્ય કાઇ સાધનાથી જ્ઞાન ઉત્પન્ન થતું નથી; પ્રકાશ વિના કદી પણ પદાર્થજ્ઞાન થતું નથી.

## ભગવદ્દગુષ્ટ્રવૈશ્વિત્ર્ય

કુપાળુ ગુરુવર્ય બાલ્યા; "વત્સ સુવિચાર! પૂર્વે કે ાઇએક નગરના કુરે પાળુ ગુરુવર્ય બાલ્યા; "વત્સ સુવિચાર! પૂર્વે કે ાઇએક નગરની છેટે આવેલા આરામ-ભાગને વિષે કરવા ગયા હતા. ત્યાં અનેક જાતિનાં પુષ્પિત અને કલિત વૃક્ષાને, તેપર બેઠેલાં તથા મધુર શબ્દો કરી રહેલાં વિવિધ જાતિનાં પક્ષીઓને, બાગમાંનાં સુંદર અને સ્વચ્છ જળવાળાં નાનાં નાનાં સરાવરાને, બહુ વિચિત્ર પ્રકારે રચેલા પુષ્પસ્તબકા તથા તેમાં સર્વત્ર કરવા હરવા માટે કરેલા સુંદર માર્ગીને જોતાં જોતાં, તે પિતાપુત્ર, એક નવીન કયારા આગળ આવી પહેાંચ્યા.

તે કયારા જેતાં જ રાજપુત્ર બાલ્યાે; "પિતાજી! આ શું આશ્ચર્ય કે, એ ત્રણ દિવસાે ઉપર હું મારી માતા સાથે અહીં આવ્યાે હતાે, ત્યારે તાે આ કયારામાં કંઈ જ નહાેતું! સપાટ જમીન હતાે! આજે તેમાં આ લાલ લાલ ફ્રષ્ણુગા ને આંકડિયાે કયાંથી? એ કાેેેેેેે બનાવી હશે ?"

રાજાએ કહ્યું; "તું જ કહે, એ કે છે અનાવી હશે ?"

રાજપુત્ર-''હું ધારું છું કે, તે આપણા માળીએ જ બનાવી હશે, નહિ વારુ ' કેમકે તે દિવસે તે તેમનં કંઇક ખાદતા ને દબાવતા હતા.'' રાજા-"કુવરજ! એમ નથી. એના બનાવનાર તાે બીજો જ છે. માળી તાે બિચારા જમીન ખાેદી જાણે, બી વાવી જાણે ને ઘણું તાે પાણી પાઈ જાણે. એનાથી બીજાં વધારે શું બને ?"

રાજપુત્ર-''ત્યારે આ સુંદર કૃણુગા કેાણુ બનાવી ગયું હશે ?''

રાજા-"એ અનાવનારને તે! તું એાળખી શકીશ નહિ. એ કૃણગા તે! શું, પણ આખી આ વાડી, ને તેમાંના સઘળા વૃક્ષવેલા પણ તેણેજ અનાવ્યા છે."

રાજપુત્ર-"આપણા દરબારમાંના પ્રધાનથી માંડીને સઘળા કામને દારા ને નાકર ચાકરાને હું આળખું છું, તા પછી એને કેમ નહિ એમાળખું શું તે આપણા દરબારમાં સઘળા કામદારાની પેઠે આપને સાંજ સવાર નમન કરવા આવતા નથી ?"

રાજા કિચિત હસી, પુત્રપ્રીત પુન: બાલ્યા; "પુત્ર! એ પુરુષા-ત્તમ આપણા દરબારમાં જ છે. પણ સાંજ સવાર બપાર, ઊલટા હું તેને નમી નમીને પ્રણામ કરું છું. એ આપણા નાકર નથી, ચાકર નથી, પ્રધાને નથી ને વજીરે નથી. પણ આપણે સાં તેના નાકર ચાકર ને બાળઅચ્ચાં અએ."

રાજપુત્ર-"એ શું આપણા દાદાજી છે? આપણા દાદાજી તેા મરી ગયા છે."

રાજા-''એ દાદાજી મરી ગયા, પણ આ દાદાજી તો કદી મર-વાના નશ્ની. તે અજર અમર વિશ્વવ્યાપી અનન્ત અપાર છે. આપેશું સૌ મરી જવા છતાં પણ તે કદી પણ મરવાના નથી.''

પુત્ર **આશ્ચર્ય** પામીને બાલ્યાે; "પિતાજી ! ત્યારે **શું** તે આપણા દરબારમાં છે? ચાલાે ત્યારે, મને દેખાડાે."

રાજા-"ભાઈ ! હું તને કેમ કરીને દેખાડું ? એમને તાે કાઇજ દેખતું નથી, કેમકે તે બહુ ગુપ્ત રહે છે."

રાજપુત્ર-"ગમે તેમ હા, પણ તેએ આ ક્ષ્યુગા બનાવવા માટે તો આવતા હશે કે નહિ ? તેએ અહીં કેઈ વેળાએ આવે છે ? તે જ વેળાએ લાગ સાધીને હું તેમને એઈશ."

રાજા-''તે કયાંય આવતા પણ નથી, ને જતા પણ નથી. તે સઘળે છે. તેમના વગર કાેંગ પણ સ્થળ ખાલી નથી. તે સભરા છે– વિશ્વગ્યાપી છે! જોનારા તેમને જોય છે; ન જોનારાને તે જણાતા નથી." રાજપુત્ર-"આપ જ કહેા છેા કે, એ આપણા દરભારમાં છે, ને કયાંય જતા કે આવતા નથી, ત્યારે અહીં આવ્યા વગર આ કૃણુગા તેમણે શી રીતે બનાવ્યા કિ"

રાજા-"આ આગમાં પણ તેઓ છે, એટલે તેમને આવવું જવું શાનું પડે ?"

રાજપુત્ર-"અહા ! અહીં જ હાય તા તમે મને ગમે તેમ કરીને હમણાં જ દેખાડા ! ચાલા આપણું તેમની પાસે જઇએ."

રાજા-"પણ ભાઇ! શું તું ભૂલી ગયા ? મેં તને પહેલાં જ કહ્યું છે કે, એ કાેઇથી દેખાતા નથી ?"

રાજપુત્ર-"ત્યારે આપ કેમ કરીને તેમને પ્રણામ કરા છા? શું આપને પણ તે દેખાતા નથી?"

રાજા-"ના; આ ખહારની આંખે (ચર્મચક્ષુથી) તા મને પણ દેખાતા નથી. પણ આ હૃદયમાં રહેલી બીજી આંખવડે (દિવ્યચક્ષુથી) હું તેમને જોઇ શકું છું, ને મેમથી તેમને પ્રણામ કરું છું."

રાજપુત્ર-"શુ આ હૈયામાં વળા બીજી આંખા છે? તે હૈયાની આંખાવડે આપ બહાર શી રીતે જોઇ શકેા છા ?"

રાજા–"એટા! એ હૃદયની આંખોવડે (જ્ઞાનચક્ષુએાથી) બહારનું પણ જોઇ શકાય છે; પરંતુ આ કૃણુગા ને બાગના બનાવનાર દાદાજીને તાે મારે બહાર જેવા પડતા નથી; એ તાે મને માંહે જ દેખાય છે."

રાજપુત્ર-"કેવી આશ્ચર્યની વાત ? ઘડીકમાં તમે કહેા છા કે એ દરબારમાં છે, ઘડીકમાં કહેા છા કે તે બાબમાં છે, ને અત્યારે કહેા છા કે તે બાબમાં છે, ને અત્યારે કહેા છા કે તે તમારા હૈયામાં જ દેખાય છે! બધે દેકાલે એ એક જ જશ્ચ કેવી રીતે હાઇ શકે ? આપણે જ્યારે અહીં બાગમાં છીએ ત્યારે દરબારમાં કયાંથી હાઇએ ? પિતાજી! એ તા આપ મને છેતરા છા, રમાડા છા!"

રાજા-''બેટા ! તેમ નથી. હું તને સત્ય કહું છું. એ મહાત્મા– પુરુષોત્તમ દરખારમાં પછ્યુ છે, ખાગમાં પણ છે, મારામાં પણ છે, ને એથી વધીને કહું છું કે, તારામાં પણ છે."

રાજપુત્ર-"શું મારા હૈયામાં પણ છે? ત્યારે હું તેમને કેમ જોઇ શકતા નથી ? મને તા ખબર પણ નથી કે, કાઇ મારા હૈયામાં છે. ત્યારે આપની પેઠે મારા હૈયામાં બીજી આંખા કેમ નથી ?" રાજા-"તારે પણ તેવી આંખા તાે છે; પણ તે મીંચેલી છે; તે ઊલડશે ત્યારે તું જોઇ શકીશ કે તારામાં પણ આપણા ને સર્વના કાદાજ બિરાજ રહ્યા છે!"

રાજપુત્ર-"પિતાજી! આજે તો આપ મને કંઇ અવનવી વાત કહેા છે. દાદાજી કાશ, ને તે વળી એક જ વેળાએ દરખારમાં, બાગમાં ને મારા તમારા સર્વમાં હાઇ શકે, એ તા મને કંઈ સમજાતું નથી. મને તે કૃપા કરીને કહેશા કે એવા તે કાલ છે?"

રાજા-"પુત્ર! આપણે નિત્ય સ્નાન કરીને પ્રાતઃકાળે ને સાયંકાળે સંધ્યાવંદન કરી હાથ જોડીને જેમની પ્રભુ, ભગવાન્, ઇશ્વર, સવિતાદેવ, પરમેશ્વર, પરમાતમાં, ખ્રહ્મ ઇત્યાદિ નામાથી પ્રાર્થના કરીએ છીએ-બંને વેળાએ અગ્નિક્ડમાં દ્વામ કરીતે જેમની પ્રાર્થના અને જેમને પ્રશામ કરીએ છીએ, તે જ એ આપણા અને સૌના દાદાજ છે. એ કંઇ મનુષ્ય નથી, આપણા જેવા નથી. પરંતુ એ અવયવી અને નિરવયવી છે, ઘટઘટવ્યાપી છે. સભરા વિસ્તર્યા છે. એમનું સત્ય સ્વરુપ શું છે, એ તા કાઇના જાણવામાં નથી. પણ એ એવા છે કે, એક જ વેળાએ દરભારમાં, ભાગમાં, મારામાં, તારામાં, કયારામાં, કૃણગામાં, છાડવામાં, ઝાડવામાં, પંખીચ્યામાં, સરાવરના જળમાં, તેમાંના કમળામાં, કમળાના પરાગમાં, અને તેજ પ્રમાણે જે જે મનુષ્યા, પ્રાણીએ ને બીજું કંઇ આપણે નેઇએ છીએ તે સઘળામાં, તે છે. બેટા! આ ક્લગા તા તેં આજ નવા નિયા, તેથી તને આશ્ચર્ય સાથે પ્રશ્ન થયા કે, એ કાશો અનાવ્યા હશે. પણ જેને તું નિત્ય અંએ છે, એવા અનેક ઝાડળીડથી ભરેલા આ આવા બાગ, તું, હું, ખીજા સૌ દેખાય છે તે, સઘળાં મનુષ્યા, સઘળાં પશુચા, સઘળાં પશ્ચીચા, પેલા સામે દેખાય છે તે ડુંગરા, જેના અજવાળામાં આપણે સઘળું જોઇ શકીએ છીએ તે આ સર્યદેવ, રાત્રે દેખાય છે તે ચંદ્રમાં તજા અસંખ્ય ચકચકતા તારામ્યા, भाषां केनापर रहीने हरी अ इरी के छी के ते आ पृथ्वी, आपलने પીવા તથા સ્નાનાર્થે મળે છે તે જળ, ફંડમાં આપણે હામ કરીએ થીએ તથા જેનાવડે અનાજ રાંધીએ છીએ તે અગ્નિ, આપણે જેનાવ& ધાસ લઇએ છીએ તથા જે વાઇને આપણા શરીરને અથડાય છે તે વાસુ, આ ઊંચે તથા આસપાસ સવળું ખુલ્લું વાકળ દેખાય છે તે આકાશ, એ સર્વે આ ક્ષ્યુગાના બનાવનારે જ રચેલાં છે. એટલા જ માટે એ સહ્કારે પિતા, પિતામહ એટલે દાદા ને પ્રપિતામહ એટલે

યરકાદા કહેવાય છે. વળી એ સર્વ વસ્તુએાને રચીને એતું પાષણ પણ એ પાતે જ કરે છે, માટે સહુની માતા પણ એ જ છે.''

એટલું કહીને ગુરુવર્ધ એહિયા; "સુવિચાર! રાજાનું પાતાના પુત્ર પ્રત્યેનું એ કહેવું યથાર્થ છે-જો કે એશું ભાષા તો તે બાળક સમજ શકે તેવી જ વાપરી છે, તથાપિ તેમાંના સિદ્ધાંત માટા મુમુશ્રુ જનને પણ ઉપયાગી છે. પ્રભુએ પાતે પાતાના પ્રિયતમ સેવક પ્રત્યે કહેલું છે કે, પિતાફનસ્ય जगतो माता पाता नितामहः ॥ "આ જગતના પિતા, માતા, ધાતા કહેતાં પાષણ કરનાર, ને પિતામહ-દાદા પણ હું છું." પિતાનાં વચના સાંભળી, પુનઃ તે રાજપુત્રે પૂછ્યું કે, 'પિતાજ!

પિતાનાં વચના સાંભળી, પુનઃ તે રાજપુત્રે પૂછયું કે, 'પિતાજ! અહા! આ બધું એ શુભ અભિધાનવાળા પ્રભુએ એકલાએ જ ઉત્પન્ન કરયું? આપણું સહુ એકેક કામ એકેક જણું કરી શકીએ છીએ; આપણા દરખારમાં પણ પ્રત્યેક નાકર—ચાકરને કરવાનું એકેક જ કામ નિયત હાય છે; પણ આપે ગણાવ્યાં, તે સલળાં કામા એકલા એક જ પરમેશ્વરે કરયાં, એ તા મને બહુ આશ્વર્યકારક લાગે છે. અહા! એ તેમણે કેવી રીતે કરયાં હશે ?''

રાજાએ કહ્યું; ''પુત્ર! કેવી રીતે કરચાં એ આપને કહી શકીએ, તેમ જ જાણી શકીએ, એવું આપણું ગર્લુ નથી. એ તેમની અદ્દસ્ત શ્વક્તિ છે. પ્રથમ તા આપણે જ કેમ અને કેવી રીતે ઉત્પન્ન થયા છીએ, એની જ આપણને ખબર નથી, તેા પછી બીબું તે શું જાણીએ ? વળી આપ**ે** કેમ વધીએ છીએ, ખાધેલું પીધેલું કેમ પચાવીએ છીએ, ને આપણને લખ તરસ કેમ લાગે છે, એ પણ તેમની આ ભૂત કૃતિના ચમતકાર છે. એ જ પ્રમાણે આ કૃષ્ણગા દિનમતિદિન માટા થશે, તેમને પાંદડાં આવશે, ડાળાં આવશે, કળીએા આવશે, તેમનાપર ફૂ લા ખીલશે, ને પછી કુળા પણ આવશે-એ સઘળું કૃપાળુ પ્રભુની વિચિત્ર શક્તિથી જ બને છે. એ જ પ્રમાણે આખા જગતમાંનું જે જે આપણે જોઇએ છીએ, સાંભળીએ છીએ, તે તે સર્વ તે કૃપાળુ પ્રભુની વિચિત્ર શક્તિથી જ ઉત્પન્ન થાય છે, ને તેનાથી જ પાવલુ પામે છે. એની પ્રત્યેક કૃતિ ઘણી જ વિચિત્રતા ભરેલી છે. આપણે જે જે પદાર્થોને નિચપતિ નોઇએ ને અનુભવીએ છીએ, તે માટે અપષ્ણને જે કે આશ્ચર્ય લાગતું નથી, તથાપિ તે સઘળામાં એટલું અધું આશ્ચર્ય ભરેલું છે કે, જે આપને વર્ણવી શકીએ તેમ નથી. વધારે તેા શું, પણ આપણા શરીરમાંનું એક રુવાટું જોઇને જ આપણને આશ્ચર્યના પાર રહે તેવું નથી. અહા! તે

શું છે, શાનું છે, કેમ બન્યું છે, કેમ વધે છે, ને કેમ નષ્ટ થાય છે, એમાંનું કશું આપણે વાસ્તવિક રીતે કહી કે જાણી શકીશું નહિ; તા પછી ખીજ વસ્તુનું શું જ પૂછલું ? હિ યુત્ર! એવા એ આપણા સમર્થ પિતા, કે જેના પ્રત્યેક ગુણા વિચિત્રતાથી જ પરિપૂર્ણ છે, તે સદા-સર્વદા તારાપર પ્રસન્ન રહે, એ માટે તારે પ્રયત્ન કરવાના છે; કેમકે આપણે સૌ એનામાં જ છીએ, એણે જ ઉત્પન્ન કરેલા છે, એનાવડે જ જ્વીએ છીએ, એની પ્રસન્નતાથી જ સુખી રહીએ છીએ, ને એની પ્રસન્નતાથી જ સઘળે નિર્ભયતાથી વિચારી શકીએ છીએ."\*

પાતાના (પતાની પાસેથી આવું અદ્ભુત પરમાત્માનું ગુણવર્ણન સાંભળી, રાજપુત્ર ખહુ આશ્ચર્ય પામીને બાલ્યા; "અહા પિતાજ! દાદાજ દાદાજ કહીંને તમે જેમને વર્ણવ્યા, તે પ્રભુ શું સૌનામાં એક સમયે રહેનારા ને સૌને ઉત્પન્ન કરનારા છે? અઢા! ત્યારે તે કેવા હશે, કેવડા હશે, કે જેથી સૌનામાં રહી શકતા હશે ? મને તે આપ હવે ગમે તેમ કરીને તેમનું દર્શન કરાવા. એવા અદ્ભુત ને અપ્રતિમ સામર્થ્યવાળા પ્રભુને, તેએા જ્યાં હાય ત્યાં હું કેવી રીતે એાળખીને જોઇ શકુ, તે મને કૃપા કરી કહા ? એ માટે હવે તા મારા તનમાં એટલી અધી તાલાવેલી લાગી છે કે, એ કૃપાળુને હુ કયારે જેઉં, ને એમનાં એ વિચિત્ર સ્વરુપને પ્રત્યેલ કયારે અનુભતું ? આપણા દરભારમાં જેમ કાઈ કાઇ વેળા આપ પ્રધાનજીની સાથે કંઇ વાત કરા છા, તે વેળા મને સમજણ ન પડી હાય તે વાત માટે હું કદાચ આપને પૂછું છું, ત્યારે આપ એમ કહાે છાે કે, 'ભાઇ! તું જ્યારે ભાષીગણીને માટા થઇશ, ત્યારે તને સઘળી સમજણ પડશે; અત્યારે તારે તે વાતનું કામ નથી.' પરંતુ આ વાત માટે મને એમ કહી ઉડાવશા નહિ. આપ જેમ કહેશા તેમ ખરાખર ખંત રાખીને હું આપણા પ્રભુનું દર્શન કરીશ."

રાજપુત્રનું આ રીતનું વચન સાંભળી, રાજા ખહુ જ પ્રસન્ન થઇને બાલ્યા; "અહાં! પ્યારા પુત્ર! ધન્ય છે તને અને તાર લીધે મને પણ! જે પ્રાણીને પ્રભુના દર્શનની કિચિત્ ઇચ્છા માત્ર જ થાય છે, તે માટા દેવતાએ કરતાં પણ ભાગ્યવાન તથા ઉત્તમાત્તમ લાકમાં જઇ વસવાના અધિકારી અને છે. એવા પુષ્યાત્મા પ્રાણી જેને ત્યાં સંતતિરુપે દ્વાય, તેના લાગ્યનું તેા કહેલું જ શું ? એવા પ્રાણી તેા જે કુટુંખમાં હાય તે

<sup>\*</sup> यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते । येन जातानि जीवन्ति । यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्ति ।

આપું કુટુંબ, અને જે ગ્રામમાં કે દેશમાં દ્વાય તે ગ્રામ વા દેશ પહ્યુ મહાલાગ્યશાળી સમજવો. પુત્ર! તને લગવદ્દર્શનની આવી ઉગ્ર ક્રામના થઇ છે, એ જોઇ હું બહુ જ પ્રસન્ન છું. હવે તને તારા અધિકાર પ્રમાણે તે કૃપાળુનાં-અરે તે કૃપાસાગરનાં-તે ગ્રેમસ્તપ-યદ્મપતિ-સર્વાત્મા-સર્વે-શ્વરનાં સરળ રીતિએ દર્શન થવાની યુક્તિ અતાવીશ."

એ સાંભળી રાજપુત્ર બાલ્યા, "અઢા, પિતાજી! એ પ્રભુને આપે કૃપાળુ કહીને, પુનઃ કૃપાસાગર કહ્યા, અને એ જ પ્રમાણુ બીજાં પણ અનેક નામા કહ્યાં, તે કેવી રીતે ?"

રાજા-''પુત્ર! એ પ્રભુ કૃપાળુ છે; પણ તેટલેથી મને સંતાષ થયા નિહ, કેમકે તેની કૃપાના પાર નથી; તેમ તેની કૃપા બીજા કાઇની સાથે સરખાવી શકાય તેવી પણ નથી; એટલે મેં તેમને કૃપાના સાગર કદ્યા. સાગર જેમ અપાર છે, તેમ તે કૃપાળુની કૃપા પણ અપાર છે. એમના એ અવર્ણનીય-અદ્ભિતીય ગુણુ સંભારતાં મારા મનમાં ખહુ જ પ્રેમ ઉત્પન્ન થયા; તેથી તે કૃપાળુનું મને મારાં હૃદયચક્ષુએ વર્ડે દર્શન પણ થયું. તે આનંદના આવેશમાં મેં તેમને પ્રેમસ્તપ કદ્યા. વળી આપણે જે પ્રભુને ઉદ્દેશી નિત્ય યજ્ઞસેવા-અગ્નિ-હાત્ર કરીએ છીએ, તે યજ્ઞના સ્વામી એ પોતે જ છે. એ ઉપરથી તેમને યજ્ઞપતિ, સર્વના આત્મા હોવાથી સર્વાત્મા, ને સર્વ ચરાચર જગતના ઇધર-પ્રભુ હોવાથી સર્વેધર કહીને મેં વધુંબ્યા. ચાલ, સમય થઇ ગયા છે, તને લુધા પણ લાગી હશે, માટે ખાકીની વાત હવે આપણે પછીથી કરીશું." એટલામાં સંજ્ઞા કરતાં જ સૂતે\* અધ્યા જોડેલા રથ લાવીને તેમની આગળ ઊભા કર્યાં; ત્યારે તુરત જ તે અને જણા તેમાં છેસીને નગર પ્રત્યે ચાલ્યા ગયા.

પ્રભુને એાળખવાની ફૂંચી

અજે દિવસે પાછા સ્નાનસંધ્યાદિ પ્રાતઃકર્મથી નિવૃત્ત થઇ રાજપુત્ર પાતાના પિતા પાસે ગયાે. વિધિવત્ દંડવત્ પ્રણામ કરીને તે પ્રાર્થના કરવા લાગ્યાે કે, ''પિતાજી! હવે મને કૃપા કરી આપ કાલે કહેતા હતા, તે પ્રમાણે કૃપાળુ પ્રભુનું દર્શન કરાવાે."

રાજાએ થાડીકવાર વિચાર કરીને કહ્યું; ''ઠીક; પણ એટા! આજે પર્વ દિવસ હાવાથી તે કૃપાળુ પ્રભુના આપણે આનંદાત્સવ કરવા જોઇએ; તે તે નિમિત્તે આપણા મહેલમાં, યજ્ઞશાળામાં, દરખારમાં ને બીજા

<sup>#</sup> दते=सारिथियः; रथना वादः; डांडनारे.

દેવાલયાદિકમાં ઉત્તમ પ્રકારની શાભા કરવામાં આવી છે, તેમ તારે પશુ સારા વસાલંકારા ધારણ કરવા નેઇએ. પ્રશ્નુના ઉત્સવમાં જે ઉમંગી થતા નથી, તે મનુષ્ય પાપી છે, માટે તું આપણા લંડારમાંથી ઉત્સવના શુંગારા પહેરી આવ."

એ સાંભળી રાજપુત્રે કહ્યું; 'પિતાજી! હું અત્યારે લંકાર આગળ થઇને આવ્યા; તે તા બંધ કરેલા છે, ને તેના દ્વારપર સાેંદું સાચ-વહ્યું\* વાસેલું છે."

રાજ બાલ્યા; "તેથી શું થયું ? ઊઘાડીને લઈ આવ." રાજપુત્રે કહ્યું; પણ પિતાજી ! એ મારાથી શી રીતે ઊઘઉ ? એની કૂંચી મારી પાસે ક્યાં છે ?"

રાજાએ તુરત પાસે ઊભેલા સેવક ભાગી જોયું, એટલે તે રાજ-પુત્રને તેડી ગયા; અને લંડાર ઊઘાડી તેમાંથી તેને જેવા જોઇતા હતા, તેવા અલંકારા કાઢી આપીને તેને તે પાછા રાજા પાસે તેડી લાવ્યા. પછી પૂજન અર્ચનાદિ કરીને બંને પિતાપુત્ર યત્રાશિષ્ટાન્ન પ† અમૃતનું ભે જન કરવા બેઠા. આરભમાં આપાશન કરવાં રાજા હાથમાં જળ લઇ મત્ર‡ બાલ્યા. પછી તેણે આપાશન કરી, પંચપ્રાણાહુતિઓ= આપી. તે જેઇ રાજપુત્રે પૂછ્યું; "પિતાજી! આપણે પ્રતિદિન ભાજન વેળાએ જે આ આપાશન મન્ત્ર બાલીએ છીએ, તેમાં શા હેતુ છે!"

તે સાંભળી રાજાએ કહ્યું, "પુત્ર! એમાં હેતુ બહુ ઊંડા છે; અધિ-કાર થયેથી તું તે જાણીશ. પરંતુ જ્યારે તું પૃષ્ટે છે, ત્યારે તારે જાણુનું જોઇએ કે, જે સર્વેશ્વર એવા પરમાત્માના સંબધમાં કાલે આપણે વાત કરતા હતા, તે અનંત શક્તિમાન્ પ્રભુનું સર્વત્ર વ્યાપકપણું એ મન્નમાં

<sup>\*</sup> તાળું. † ટીકા—યજ્ઞશિષ્ટાલ એટલે યજ્ઞ કરતાં વધેલું જે અન તે. એ અન પાપરહિત—પિત્ર થયેલું હોવાથી અમૃતરુપ છે. પ્રત્યેક ગૃહીએ—ગૃહસ્યાત્રમી મતુષ્યે પેતાના ઘરમાં પાતાને નિમિત્ત નહિ, પણ યજ્ઞને કરેશીને અન શંધવાનું છે; ને તે રંધાયેલાં અનમાંથી પંચમહાયજ્ઞરુપ વૈશ્વક્ષ્ય કમેર કેવાદિકનું યજન કરીને, પછા બાધી વધે તે અન, પવિત્ર અને જમવા યાગ્ય થાય છે. એવું પવિત્ર યજ્ઞશિષ્ટાત્ર નિત્ય જમનાર મનુષ્ય પરમ ગતિને પામે છે. કહ્યું છે કે ચજ્ઞશિષ્ટાત્રતાનું નિત્ય જમનાર મનુષ્ય પરમ ગતિને પામે છે. કહ્યું છે કે ચજ્ઞશિષ્ટાત્રતાનું ચાંતિ નજ્ઞા તનાતનમ્ ા પણ જે માત્ર પોતાને અથે જ રાંધે છે અર્થાત્ પોતાને લગવત્કૃપાયી મળેલા અન્વવર્ટ તે પ્રભુત્ર પ્રસન્નતાને અર્થે યજ્ઞાદિક આવશ્યક કર્મન કરતાં માત્ર પાતાના ઉદશ્નું જ પાષ્ણ કરે છે, તે પાપી ફેવળ યાપનું જ લક્ષણ કરે છે. મુંજતે તે ત્યાં વાપા પે વર્જાશાત્મ ક્રાપ્યાત્ર કર્મન કરતાં માત્ર પાતાના ઉદશ્નું જ પાષ્ણ કરે છે, તે પાપી ફેવળ યાપનું જ લક્ષણ કરે છે. મુંજતે તે ત્યાં વાપા પે વર્જાશાત્મ ક્રાપ્યાત્ર કર્મને કરતાં માત્ર પાતાના હ્રદશ્નું જ પાષ્ણ કરે છે, તે પાપી ફેવળ યાપનું જ લક્ષણ કરે છે. મુંજતે તે ત્યાં વાપા પે વર્જાશાત્મ ક્રાપ્યાત્ર કર્મ

<sup>‡</sup> अमृतोत्रस्तरणमधि स्वाहा । = ॐ प्राणाय स्वाहा । ॐ अपानाय स्वाहा । ॐ व्यानाय स्वाहा । ॐ वमानाय स्वाहा । ॐ उद्दानाय स्वाहा ।

દેખાલ્યું છે. એમાં એમ કહ્યું છે કે, જે પવિત્ર અન્ન આપણી આગળ ભાજનાર્થ-એટલે આપણા દેહપાષણાં પ્રાપ્ત થયું છે તે, અને જમનાર, એ બધું પ્રદ્મારુપ છે. પરમાત્માને વિષેથી સૃષ્ટિના આરંભમાં રજ, સત્ત્વ ને તમ એ ત્રણ ગુણમય ત્રણ સ્વરુપા ઉત્પન્ન થયાં છેઃ રજોગુણમય પ્રદ્મા, સત્ત્વગુણમય વિષ્ણુ, ને તમાગુણમય શિવ. રજોગુણના ઉત્પત્તિ કરવાના સ્વભાવ છે, સત્ત્વગુણના પાષણની વૃદ્ધિ કરવાના સ્વભાવ છે તથા તમાગુણના સંહાર કરવાના સ્વભાવ છે. તે પ્રમાણે ઉત્પત્તિ કરવાના રજોગુણરુપે આ અન્ન છે. તે પ્રદ્મારુપ છે. તેમાં મળેલા મધુર, ક્ષાર, તિક્ત અને જળ આદિક રસા એ વિષ્ણુરુપ તથા ભાજન કરનાર એ આ અન્ન છે ભક્ષણ કરવારુપે સંહારક હોવાથી શિવરુપ છે. એવી રીતે સઘળું પરપ્રદ્મામય છે. એ સદા સમરદુમાં રહેવા સારુ, એ ટલે એ સર્વ વ્યાપક પરમાત્મને મનુષ્ય વિસરીન જાય ને તેનું સર્વવ્યાપીપણું સદા અનુભવ્યા કરે તે સારુ, આવા મંત્રા આપણાં પ્રત્યેક કમોને અંગે ધર્મશાસ્ત્રકારાએ યોજેલા છે."

એ સાંભળી અહુ પ્રસન્ન થયેલા રાજપુત્ર બાલ્યા; '' વહાલા પિતાજી! શું એ પરમાત્મા એવા સર્વવ્યાપક છે? આપ મને તે કૃપાળુની ઓળખાણ કયારે કરાવશા ?"

રાજાએ કહ્યું; ''વત્સ! સર્વવ્યાપી પ્રભુ જેમ સર્વત્ર છે, તેમ તારામાં પણ છે; અને એને એાળખવાને કે જેવાને બીજે કયાંય જવું પડે તેમ નથી, એમ મેં તને કાલે જ કહેલું છે."

રાજપુત્ર બાલ્યા; "તે હું સમજ્યા, તે મારા પાતાનામાં જ છે; પણ મને દેખાતા નથી. તેને મારે કેવી રીતે જેવા કે એાળખવા તે, હે તાત મને કૃપા કરી કહા."

રાજા-"ખેટા! એ એમ ને એમ તો ન જ દેખાય; કેમકે તે તારા હુદયરૂપ ભંકારની ઊંડી ગુહામાં ગુપ્તમાં ગુપ્ત સ્થાન વિષે એકાન્તમાં વિરાજે છે.\* તેને જેવાને કંચી જોઇએ; પણ શાભ. મને કહે કે તારા પાતાના હાથથી જ મૂકેલા તારા અલંકારા બંધ કરેલા ભંડારમાંથી તું કેમ ન લાવી શક્યો ?"

રાજપુત્ર–'તે તેા ભંડારને માેટું તાળું વાસેલું હતું, ને તેની કૂંચી મારી પાસે નહેાતી. એટલે હું કેમ કરીને ઊઘાડી શકું કે સેવક કૂંચી લઇને આવ્યા, અટલે તુરત ઊઘાડીને એઇતું હતું, તે સર્વ લઈ લીધું કે"

निहितं गुहायाम् ।

રાજા-"ઠીક, એજ પ્રમાણે આ તારા હૃદયરૂપ લંડારની પણ જો કૂંચી તને આપવામાં આવે, તાે તુરત તેમાંથી તું સર્વેશ્વર એવા પરમાતમાને જોઇ શકે!"

રાજપુત્રે કહ્યું; "એમ! તેા તે ફૂંચી મને ક્યારે આપશા ?"

રાજા કિચિત્ હસીને બાલ્યા; "પ્રિય પુત્ર! એ કૂંચી કંઇ લાહની કે સુવર્ણની નથી; તેમ કાઇ ઠેકાણે લેવા પણ જવી પહેલી નથી. એ તા તારી પાતાની પાસે જ છે. તું સારી પેઠે લક્ષમાં લે કે, પાતે પાતાને એાળખવા, એ જ પરમાત્માને એાળખવાની કૂંચી છે! !\*

આ સાંભળી ખહુ આશ્ચર્યચકિત થઈ અતિ જિજ્ઞાસપણે પાછા રાજપુત્ર બાલ્યા; "પિતાજ! એ શું ? પાતે પાતાને આળખવા એટલે ? પાતે પાતાને તા સૌ કાઇ ચ્યાળખેજ છે. પણ એ પ્રસાણે પ્રસને સૌ કાઇ એાળખતા હાવા જોઇએ. હું મને પાતાને તા સારી પેંઠ એાળખું છું, છતાં પ્રભુને હજુ કેમ એાળખતા નથી? આ તા મને ખહુ આશ્ચર્ય લાગે છે. શું વળી એવું પણ કેાઇ હશે કે, જે પાતાને પણું નહિ એાળખતું હાય ?"

પુત્રના એ ખાળ ભાષણ પર રાજાએ કિચિત હસીને કહ્યું; "જગ-તમાં ઘણાએ એવા પડયા છે. અસંખ્ય જીવા એવા છે કે જે પાત પાતાને જ ઓળખતા નથી. હું સત્ય કહું છું કે, તું પણ તને પાતાને अ। जभते। नथी! पाते पाताने सारी पेहें आजणनारा ते। आ જગતમાં વિરલા જ છે-તે મહાત્મા છે ને તે સા વદવા ચાગ્ય છે. તેવા મહાપુરુષાનું તા દર્શન પણ માટું ભાગ્ય હાય તા જ થાય!"

આ વાકય સાંભળીને તા રાજપુત્ર ડિગ જ થઇ ગયા. તે ઊંડા વિચારવમળમાં પડી ગયા અને વાતના સમાધાન સારુ પાતે પિતાને કંઇક પ્રશ્ન કરવા જતા હતા, એટલામાં રાજાએ કહ્યું: "બાપ! હવે ખહુ થયું. તારા મનમાં શંકા થઇ છે, એ હું સમજી ગયા છું; પણ એ કંઇ નાનીશી ને જેવી તેવી વાત નથી કે, તને ઝટ સમજાવી શકાય. સંક્ષિપ્તમાં જ નિશ્ચયપૂર્વક સમજ કે, તું તને પાતાને એાળ-ખતા નથી હવે પ્રાણાહુતિઓ લીધાને ખહુ વાર થઈ ગઇ, માટે એકા-ગ્રતાથી ભાજન કર! ભાજન વેળા કવચિત કવચિત પ્રસંગાનુરુપ વાર્તાવિનાદ કરવા, એ સુખપ્રદ છે, પણ અતિવાર્તાલાય, અતિહાસ્ય, ક્રોધ, ભય, ચિંતા ઈત્યાદિ અહુ હાનિકારક છે."

પછી બંને જણા મૌન ધરી ભાજન કરવા લાગ્યા.

<sup>\*</sup> To know thyself is to know God ी स महात्मा सुदुलंभः।

हुं डेख़ ?

એ રાજનું નામ આત્મસિંહ હતું. તે સદા આત્મવિચારમાં વહ્યીન રહેતો હતો; તે આત્મદર્શનમાં મગ્નમસ્ત હતો. બીજે દિવસે આત્મસિંહને રાજ્ય ખટપટ સંબંધી કંઇ કામ આવી પડ્યું. તે કામમાં કેટલાક દિવસો સુધી તેને અવકાશ મળ્યો નહિ. એ અરસામાં રાજપુત્રનું અતઃકરણ તેા આશ્ચર્યમાં ને વિચારના વમળમાં ડૂખી જ ગયેલું રહ્યું. તેને તો રાતદિવસ પ્રતિક્ષણે એ જ વિચારા આવવા માંડ્યા ને વારંવાર એ જ પ્રશ્ન થવા માંડ્યો કે, 'શું હું મને પાતાને એાળખતા નથી ? અં: એ તે કેમ કહેવાય ? વળી મને પાતાને તે હું કદી સ્વપ્તમાં પણ લહી જાઈ એમ બને ? નહિ, નહિ; એ કંઇ માનવા જેવી વાત નથી. પણ આ વાતના નિર્ણય હું કાને પૃછું ? પિતાજી તો તે દહાડા પછી મને મળતા પણ નથી. ભાજન વેળાએ પણ સાથે એસવાના પ્રસંગ આવતા નથી, ત્યારે કાને પૃછું ? લાવની મારી માતાને પૃછું ? તે શું એ વાત નહિ જાણતી હાય ?' આમ વિચારીને તે અંતઃપુરમાં ગયા.

તેની માતા સંકડા દાસીએ વચ્ચે બેઠેલી હતી. તેને વંદન કરી હાથ જોડીને તે ઊભા રહ્યો. રાણીએ તેને પ્રેમથી પાતાના ખાળામાં બેસારી હુદય સાથે ચાંપીને કહ્યું: 'કુમાર! તું કયાંથી આવ્યા કૈ તારા પિતાજી શું કરે છે કૈ તું ગભરાયલા સરખા કેમ લાગે છે!"

રાજપુત્ર બાલ્યા; "માતુશ્રી! મારા પિતાજી તાે કેટલાક દિવસાે-થી મને મત્યા પણ નથી; તે તાે રાજદરબારમાં વિરાજતા હશે. હું ગુરુજી પાસેથી પાઠ લઇને સીધા અહીં આવ્યા છું."

માતાએ પૂછયું; ''શું ગુરુજીએ તને કંઇ ઠપકા આપ્યા છે; વા તારા ક્રાઇ સહાધ્યાયી સાથે કશી ખટપટ થઇ છે ?''

કુવર બાલ્યા; "ના, માતુશ્રી! તેવું તો કશું બન્યું નથી. પણ મારા પિતાજીએ, કેટલાક દિવસા ઉપર મને એક આશ્રાર્ય સરખી વાત કહી છે, તેના ગુંચવાડામાં હું પડી ગયા છું, તેથી મને ચેન પડતું નથી, ને તેથી તમે મને ગભરાયલા સરખા જુવા છા. એ વાતના નિર્ણય હું મારા ગુરુજી આગળ તા કેમ કરીને પૂછી શકું? અને મારા સહાધ્યાયી વિદ્યાર્થીઓને પૂછતાં, તેઓ સઘળા મને ગાંડા જ ગણી કાઢે. તે વાતના વિચારમાં જ મને કશું ચેન ન પડ-વાથી હું તમારી પાસે આવ્યા છું."

રાષ્ટ્રીએ પૂછ્યું; "પુત્ર! એવી તે શી વાત છે કે, જેમાં તું એટલા બધા ગુંચવાઇ ગયા છે ?"

રાજપુત્ર હાથ જેડીને બાલ્યા; "માતુશ્રી! મનુષ્ય શું પાતે પાતાને ઓળખી શકતા નહિ હાય? મારા પિતાશ્રીએ તા મને 'તું પાતે પાતાને ઓળખી શકયા નથી' એમ કહી શંકામાં નાખી દીધા છે. હું ઘણા ઘણા વિચાર કરી થાકયા, પણ મારી એ ગુંચવણ મટતી નથી. પાતે પાતાને પણ ભૂલી જાય ને આળખી શકે નહિ, એ શું તમને સત્ય લાગે છે?"

એ સાંભળીને તે મહાસાધ્વી રાજપત્ની, કે જે માટા ધાર્મિક અને યશસ્વી કળમાં અવતરી હતી, ને જેનાં માતપિતા મહાન યાગેશ્વરની કૃપાથી આત્મતત્ત્વને અનુભવીને કૈવલ્યપદ પામી ગયાં હતાં, તેણે વિચાર કીધો કે, એના પિતાએ જે કંઈ કદ્યું છે, તે કંઈ કારણ વગરનું તો નથી જ, પણ એ બાળક છે, તેથી એને કાઈ રીતના અનુભવ નથી. એ એની બાળખુદ્ધિ અનુસાર પાતાના આત્મ-તત્ત્વનું શાધન કરવાના પ્રયત્ન કરી શકે, તે માટે જ સ્વામિનાથે એને આ તત્ત્વભેદના ભંડારની કંચી કહી જણાવી છે. પછી તેણે તેને એક પ્રેમચુંબન કરીને તથા "પ્યારા પુત્ર! તને તે કૃપાળુની કૃપાથી પરમતત્ત્વ પ્રાપ્ત થાઓ!" એવા આશીર્વાદ દઇને કહ્યું; "તારા પિતાશ્રીએ કહ્યું છે, તે કિચિત પણ ખાટું નથી. મને કહે કે, તું પાતે પાતાને એાળખે છે!"

રાજપુત્ર એાલ્યાે; "હા, હા! કાં નહિ ? હું તે હું જ! હું પાતે જ! આ તમારા ખાળામાં એઠા છું તે જ હું! શું હું મને પાતાને ન એાળખું એમ તે હાેય ?"

રાણી બાેલી; 'ના ભાઇ ના, તું પાતાને નથી જ એાળખતાે. એ હું સત્ય કહું છું. જો એાળખતાે હાેય તાે મને બતાવ, કે તું કાેણ છાે ?"

અતિ ઉત્સાહભેર કુંવર બાલ્યા; "માતા! હું હવે કંઇ નાના હું કે, મને ખબર નહિ હાય કે, હું કાેેેે છું કું વધારે તાે શું, પણ જયારથી મને યગ્નાપવીત આપીને મારા ગુરુમહારાજે સંધ્યાપાસન શીખવ્યું છે, ત્યારથી પ્રતિદિન સાંજ સવારે ને બપારે સંધ્યાસમામિ વેળાએ હું તમને વંદન કરવા આવું છું, ત્યારે મારી પુરેપુરી એાળ-ખાણ આપીને નમું છું, તે શું તમારા લક્ષમાં નથી? ભારત- વર્ષાતર્ગત સપ્તસંગદેશરથ\* ચૈતન્ય કુળના વંશજ આત્મસિંહ રાજિષિના ઔરસ પુત્ર હું જીવનસિંહ છું!"

એ સાંભળી રાણી બાલી; ''બાપ! એ તા બધું ઠીક; પણ તારી એ એાળખાણ પણ કંઈ નેઇએ તેવી ન કહેવાય. વારુ, તું મને બતાવ કે એ જીવનસિંહ કયા ?''

રાજપુત્ર પાતાની છાતીએ હાથ ઠાકીને બાલ્યા કે, "કેમ ? આ હૂ પાતે જીવનસિંહ નહિ ?"

જીવનસિંહની છાતી તરફ આંગળી કરી રાષ્ટ્રી બાલી; "પુત્ર! ઠીક ત્યારે; એનું નામ જ જીવનસિંહ કે ?" પછી જે હાથવઉ તેણે છાતી ઠાંકી હતી, તે પકડીને રાષ્ટ્રીએ પૂછ્યું; "વારુ, ત્યારે બેટા! આ કેાણુ ?"

રાજપુત્ર બાલ્યા; "મા ! એ તા મારા હાથ!"

રાણી પુન: બીજો હાથ પકડીને બાલી; "ભાઇ! ત્યારે આ કેાબુ ?" રાજપુત્રે કહ્યું; 'એ મારા બીજો હાથ!"

પછી રાણીએ એક પછી એક તેના શરીરના કાન, નાક, મુખ, કંઠ, બાહુ, ઉદ્દર, આદિક પ્રત્યેક અવયવા દેખાડીને તેના મુખથી જ તે સઘળાનાં જૂદાં જૃદાં નામા સ્પષ્ટ કરાવ્યાં. પછી કિચિત્ હસીને તે બાહી; "વત્સ! આ સઘળા શરીરમાં તા મને જીવનસિંહ કયાંય દેખાયા નહિ! કહે હવે એ જીવનસિંહ તે કયા ?"

યુનઃ પણ છાતીપર હાથ ઠાેકીને રાજપુત્ર બાેલ્યા; "આ હું પાતે જીવનસિંહ! તારી સમક્ષ ઊભાે છું તે!"

રાણી એાલી; 'પુત્ર! એ તો તારું હૃદય! આ તારા અને હાથે! આ તારું મેહું! આ તારું મસ્તક! આ તારાં નેત્રા! આ તારા કર્ણો! આ તારું પેટ! આ તારો કર્ણા! આ તારા વાંસા! આ તારા કર્ણો! આ તારું પેટ! આ તારા કર્ણો! આ તારા પો ! અને એમાં પણ જેમ જેમ વધારે તું શાધતા જશે, તેમ તેમ એક એક અંગમાં બીજાં અનેક પ્રત્યંગાની તને પ્રતીત થશે; પણ જીવનસિંહ એવી વસ્તુ તા મને દેખાતી જ નથી, માટે એમાં જીવનસિંહ કર્યા, એ મને સ્પષ્ટ દેખાડ."

<sup>\*</sup> દીકા-સપ્તસંગદેશસ્થ-અટલે સપ્તસંગ દેશમાં રહેનારા. સપ્તસંગ એટલે સાત વસ્તુઓના એક્ઠા મળેલા સમૃદ્ધ: પંચ જ્ઞાનેન્દ્રિયા, છઠ્ઠું મન અને સાતમા છવાત્મા; એ સાતના સમૃદ્ધ એક્ઠા મળાને થયેલા જે સ્ફલ્મદેદ્ધ, એને સપ્તસંગ નામના દેશનું જ્યક આપ્યું છે. એ હપરથી ચૈતન્ય કુળ, આત્મસિંદ્ધ રાજર્ષિ ને છવનસિંદ્ધ આદિ સવે નામોના અર્થ સમજ શકાય છે.

રાજપુત્ર જરા વિચારમાં પડી ગયા; પણ થાડીક વારે પાછા બાલી ઊક્ષો; "માતા! પણ એ બધું શરીર તાે મારું પાતાનું કેની? માટે એ બધું મળીને હું જીવનસિંહ!"

રાણી હસીને બાલી; "એ પણ ઠીક કહ્યું; પણ એમ કેમ થાય? એ બધું તારું છે, વાત તો ખરી; પણ એ બધું મળીને તું કેવી રીતે બની શકે? તારી એ વસ્તુ તારાથી જૂદી, અને તુંએ તારી વસ્તુઓથી જુદો જ હાવે તેઇએ. જે કે, તું મારા પુત્ર છે, એટલે આપાઓપ જ તું મારાથી જાદો છે. તું છે, તે કંઇ હું કહેવાઉ નહિ, તેમ જ હું તારી માતા છું, એટલે હું તે કંઇ તું કહેવાઇશ નહિ. તેમ જ આ તારા માથાપર પહેરેલા કિરીટ છે, એ તારા છે, પણ એ કિરીટને કંઈ તારે નામે બાલાવાશે નહિ; અર્થાત જેમ કિરીટ એ કંઇ જીવનસિહ નથી, એ જ પ્રમાણે આ તારા જામા, કિરીવસ, પિછાડી, કિરીમખલા, સુવર્ણના તાડા, મુક્તામાળા, કુલ્ડળા, હાથ સાંકળાં, કવચ ઇત્યાદિ સર્વ વસાલંકારા તારા છે, પણ તે બધાય ભલે એકઠા મળે, તાપણ તે કંઇ કુમાર કહેવાશે નહિ. એ જ પ્રમાણે આ તારું આપું શરીર, જેને તું પાતાનું કહે છે, તે કંઇ તું પાતે નથી. માટે વિચાર કર કે, એમાં તું કીયા ને ક્યાં છે?"

આ વાણી સાંભળી કુંવર સ્તબ્ધ બનીને ઘણીકવાર સુધી એસી જ રહ્યોઃ તે કશું ઉત્તર આપી શકયા નહિ. પછી રાણી એલી; "કેમ શા વિચાર કરે છે? તારા મનને નિશ્ચય થયા કે તું પાતાને આળખતા નથી? વત્સ! પાતે પાતાને આળખતું ઘણું કહિન છે. પાતે પાતાને આળખતું ઘણું કહિન છે. પાતે પાતાને આળખતું નજાણું, એનું નામ આત્મન્નાન કહેવાય છે; અને તે આત્મન્નાન પરમ કૃપાળુ પરમાત્માની કૃપાથી જ પ્રાપ્ત થાય છે. પરમાત્માની કૃપા, તે સર્વેશ્વરને વિષે અનન્ય ભક્તિ થવાથી થાય છે. પરમાત્માની અનન્ય ભક્તિ, મહાતમા સદ્યુરુના સમાગમથી તથા સેવનથકી પ્રાપ્ત થાય છે. માટે હે ખાપ! એવું માંઘામાં માંઘું જે આત્મન્નાન-પાતાની ખરી ઓળખાય, તે તું બાળકને એકાએક કયાંથી પ્રાપ્ત થાય? પણ અનિ પ્રભળ જિન્નાસા, વય નાનું છતાં થઇ છે, તેથી તું હવે તે અમૃત્ય અને અલભ્ય વસ્તુના અધકારી થઇ ચૂક્યો છે. આત્મન્નાન-પરમ તત્ત્વન્નાન-પરમાત્માની પિછાન માટે જિન્નાસા થવી, એ અસંખ્ય જન્માનાં સુકૃત ફળના ઉદય છે. દેહધારીઓનું સેંકડા જન્માનું કરેલું

પુષ્ય ઉદય પામે છે, ત્યારે આત્મજ્ઞાનસંપ્રાપ્તિની શુભ જિજ્ઞાસા તેઓને ઉત્પન્ન થાય છે. તું તેવા યુણ્યવાન હાવાથી જ તને આવી જિજ્ઞાસા થઇ છે. તું શુદ્ધ સંસ્કારી ને અધિકારી છે, અધિકારીને વસ્તુ મળતાં વિલંખ થતા નથી. પ્યારા પુત્ર! હવે તારું અંતઃકરણ શુદ્ધ થતાં જ અંધારા ઘરમાં જેમ દીપકના પ્રકાશ કરવામાં આવે છે ને ઝઘઝઘાટ થઇ રહે છે, તેમ તારા હુદયાકાશમાં પવિત્ર જ્ઞાનના પ્રાદુર્ભાવ થશે. તું જેને જેને તારી શંકા પૂછતા, તે તે તને ગાંઉા ગણી કાઢતા, પશુ હવે તારા સમજવામાં આવશે કે, તુજ નહિ, પણ પાતે પાતાને એોળખવાના દાવા કરનારા એવા અનેક બ્રમિત ચિત્તવાળા **અ**ા જગતમાં છે-તેઓ પાતે પાતાને જ ઓળખતા નથી, છતાં અજ્ઞાનવહે પાલાના શરીરને જ 'હું પાતે' કરીને માને છે. તેવા અજ્ઞાનને લીધે **ચિ**રકાળ પર્યેત ભાગવવાનાં આવાં અનેક શુભાશુભ કમેથિ બંધાઇ, **અ**ાવર્જન વિસર્જન થયા કરે છે. પણ જેઓએ પાતાને અને પરમા-ત્માને જાષ્યો છે, જોયા છે, તેઓ શુલ કે અશુલ કશાય કર્મથી બંધાતા નથી. માટે તેવાં શુભાશુભ કર્મીથી છાડવનારા આત્મજ્ઞાનની તને જે શુભ જિજ્ઞાસા થઈ છે, તે તે પરમ કૃપાળુ પરમાત્માની કૃપાથી **પૂ**ર્ણ થાએ**ા !" આ સઘળું સાંભળી લઇને પ**છી **થા**ડીકવારે રાજકુમાર કંઇક બાલવા જતા હતા, એટલામાં પાઠશાળામાં જવાના સમય થવાથી રાજસેવક તેડવા આવ્યા. માતુશ્રીને વન્દન કરીને કુમાર ત્યાંથી ચાલી નીકળ્યા.

પણ 'હું કે ાણું !' એ પ્રશ્ન તેના હૃદયમાં સ્વાભાવિક રીત જ માટા આવેશથી સળવળવા લાગ્યા. તેના મનમાં જ તેનું અંવઃકરણ પરિપૂર્ણ બ્લામ બની ગયું. પાઠશાળામાં જઇને તે દિરુમૂઢ સરખા બેસી રહ્યો. ભણે શું ને વિચાર શું ! પરંતુ એ વેળા તેના અંતઃકરણમાં હવે અને વિષાદ અંજ્ઞને અવકાશ મળ્યા હતા. હવે એથી કે, 'પાતે પાતાને એ બળો છે !' એવા પ્રશ્ન સાંભળીને તેને સૌ વિદ્યાર્થીઓ લેહો. અહીં કાઢવા હતા, તેઓ હવે તદ્દન અજ્ઞાત છે—વેલા છે, એવું પાતાના મનને સ્પષ્ટ સમજાયું; અને વિષાદ એથી કે, 'ત્યારે હું કે ાલુ છું !' એવા પ્રભના એને કહ્યું ઉત્તર મળી શકયું નહિ. શાળામાં સર્વ વિદ્યાર્થીએ હો. પાતાના સનાવતું હતું તે વેળા, એ કેવળ પાતાના મનાસત પ્રક્ષમાં જ નિષ્ય હોવાથી સ્તષ્યની પેઠ બેસી રહ્યો. ઘણીક વાર સુધી એની એની વિષ્યા હોવાલી સ્તષ્યની એની

વ્યાદ્માણ હતા, તેમણે તેને પાતાની સમીપ બાલાવીને પૂછ્યું; "પ્રિય-પુત્ર જીવનસિંહ! તું આજે કેમ આમ ઉદાસીનની પેંઠે ખેસી રહ્યો છે ? શું આજે તારા શરીરને કઇ સારું નથી ? અથવા કાઇ વિદ્યાર્થીએ કે ખીજાએ તને કશું અપમાન કર્યું છે? આજના સરખું તારું ઉદાસ મન મેં પૂર્વે કદી જોયું નથી."

એ સાંભળી રાજપુત્ર ઊભા ઊભા એ હાથ જોડીને બાલ્યા; "કૃપાનાથ! એમાંનું તેા કશું નથી; પણ મારા મનને ઉદાસીનતા થવાનું એક જુદુ જ કારણ મળ્યું છે, જે માત્ર લજ્જા આવવાને લીધે જુ હું આપને કહી શકતા નથી."

તે સાંભળી ગુરુ બાલ્યા; "વિદ્યાર્થી એ ગુરુની લજ્જા દુરાચર-શુમાં, અવિનયમાં ને અચાગ્ય વાણી ઉચ્ચારવા આદિમાં રાખવાની છે. પરંતુ જે વાત પાતાના હિતની હાય, વિવેકયુક્ત હાય, તે માટે કશી ગ્લાનિ કરવાની આવશ્યકતા નથી.''

એ ઉપરથી રાજપુત્ર બાલ્યા; પ્રભા! ગ્લાનિ એટલા માટે કે સૌ કાેઇ જે વાતને સામાન્ય રીતે જાણતું હાેય, તે આ વાતને પહ્યુ તે કરતાં ઊલડી રીતે જાણવામાં કે પૂછવામાં મને રખે કાઇ મૂખ કહે, એવા ભયથી મારાથી કશું બાલી શકાતું નથી. પણ હવે આપના આશીર્વાદથી મને એવી ગ્લાનિ આવવાનું કારણ નથી; કેમકે મને ઘણું અંશે નિશ્ચય થયા છે કે, જે વાત સૌ કાઈ સામાન્ય રીતે જાણું છે. તેમાં તેઓની અંધપરંપરાંજ છે-તેઓ ભલે છે-ઠગાય છે-જામમાં પડેલા છે. તેઓ કરતાં ઊલટા વિચાર ધરાવવામાં હું કંઈ ઠગાતા નથી. હમણાં સુધી હું પણ સૌના સરખા સામાન્ય વિચારવાળા જ હતો: પણ એક દિવસ મારા પિતાશ્રીની સાથે વાતચીત કરતાં મારા તે સામાન્ય વિચારા ફેરવવાના પ્રસંગ આવ્યાઃ મારી ભુલ જાણવામાં આવી અને મેં તેમને પૂછયું કે, "મને સર્વના પિતા અને પ્રશ્નુ એવા પરમાત્માને ઓળખાવા.' તેમણે જણાવ્યું કે, 'પ્રથમ તું પાતાને એાળખ, એટલે તે કૃપાળ પ્રશ્નુને એાળખવાના માર્ગ સરળ થશે.' એ પ્રસંગ સુધી તેા મને કશી શંકા જ ન હાતી કે, હું મને પાતાને નથી એાળખતા; પણ પછી મારાં માતુશ્રીએ મને ઉદાહરણ સહિત સ્પષ્ટ કરી સમજાવ્યું કે, તું તને પાતાને નથી જ ચોળખતા; અને બીજાએ! પણ, જેઓ પાતે પાતાને ચાળખતા હાય એમ દહ્યો માને છે, तें के। पश्च पाते पाताने नथी क काजणात है इपार्की केटलं ते।

મેં સારી રીતે જાણ્યું કે, હું મને પાતાને નથી ઓળખતા. પણ એ કારણથી મારા મનમાં ઘડભાંજ થાય છે કે, 'હું કેાણ ?' એ માટે મારું મન ઘણાંય ફાંફાં મારે છે, પણ મને કશી સમજણ પડતી નથી, ને તેના જ વિચારમાં હું ઉદાસ થઈ ગયા છું."

ગુરુજી પ્રસન્ન થઇને ભાલ્યા; "આપ! તેને ધન્ય છે! તારા સરખી અવસ્થામાં મનુષ્યતે આવી જિજ્ઞાસા થવી, એ માટા આશ્ચર્યની, તેમ જ માટા ભાગ્યની વાત છે. આટલી અવસ્થામાં તા બાળકાને પૃરું વ્યવહારજ્ઞાન પણ હાતું નથી, તેને દેકાણે તને આવી આત્મદર્શનની, શુભ ઇચ્છા થઇ છે, એ કંઇ સહજ વાત નથી. પણ એક રીતે જોતાં એ માટે કંઇ વિશેષ આશ્વર્ય થવા જેવુંએ નથી-રતની ખાણુમાંથી રતન જ નીપજે-તારાં ધર્માત્મા માતપિતાને પેટે તારા સરખું જ સંતાન થાય."

ગુરુ શિષ્યની આ વાતચીત સાંભળીને શાળાના બીજા સર્વ વિદ્યાર્થીએ શાંત બની ગયા. તેએ સાંભળતાં પાછા ગુરુજી બાલ્યા; "અરે, આપ જીવન! તેં તાે આ જગતનું ખરેખરું જીવન શાધી કાઢવાના પ્રયત્ન કરવા માંડ્યો છે અને તે તને ભગવત્કૃપાથી પ્રાપ્ત થશે. જીવન! આખા જગતનું-અરે આવા અસંખ્ય જગતાનું જીવન તારે શાધી કાઢવું છે. પણ અહા ! તે તા તારા શરીરને વિશે જ છે. ચ્મેને શાધવાને માટે ક્યાંઈ ખહાર દ્વાડાદાડી કરવાની જરૂર નથી. કુમાર! તારા પિતાએ તને કહ્યું કે, 'સમગ્ર વિશ્વનું જીવન ભગવાન્ પરમાત્મા, તેને એાળખવાની કૂંચી તે પાતે પાતાને એાળખવા, એ જ છે,' એના હેતુ એ છે કે, તે પરમાત્મા પ્રાણિ માત્રના શરીરમાં જ છે - પ્રાણીની સાથે જ વિરાજે છે, તેને સારી રીતે જોવા! પરંતુ એ જગતનું જીવન દેહધારી જીવનાં સરખી સ્થિતિમાં ન હાઇને, તેના કરતાં અહુ ગૃઢપણે વસે છે, તેથી તે બીજાના તેા શું, પણ સ્વયં તે જીવના પણ જોવામાં કે જાણવામાં આવતા નથી. પરંતુ જ્યારે સારા પરિશ્રમથી તે પ્રાણી પાતાને એાળખે છે, ત્યારે પછી પાતાની નજીકમાં રહેલા તે વ્યાપક પરમાત્માને એાળખતાં તેને વાર લાગતી નથી. પણ લાઇ! પ્રથમ તા પાતે પાતાને આળખતું, એના જેવું મહાભારત દ્ભુષ્કર કાર્ય બીજું એકે નથી."

<sup>·</sup> अंतुष्टमात्रः पुरुषोऽन्तरातमा सदा जनामा हृदये सिमिबिष्टः।

#### એક ઋષિયુત્રની કથા

"હે ખાપ! તારી જ પેટે પૂર્વે એક ભાગ્યવાન ઋષિપુત્રને પાતાના લાંબા કાળના કઠિન તપને અંતે જયારે પાતાનાં અનેક જન્માર્જિત પાપા ખળી ગયાં ત્યારે પાતાના નિર્મળ થયેલાં અંતઃકરણ વિષે સ્વા-ભાવિક રીતે ચાર પ્રશ્ના ઉપજયા હતાઃ-(૧) "હું કે હ્યુ છું ?" (૨) "કયાંથી આવ્યા છું ?" (૩) "કયા કયા સ્થાન પ્રત્યે જવાના છું " (૪) "અહીં આવવાનું કારણ શું ?" આ પ્રશ્નાનું જોઇએ તેવું સમાધાન, પાતાની મેળે તેને થયું નહિ, તેથી તે ઉદાસ ચિત્તે અને વિચારાના વમળામાં ગાયાં ખાતા કરતા હતા.

એવામાં એક ભગવદ્દર્શન પામેલા મહાત્માએ તેને ને બેયા. તપ-શ્ચર્યાથી તેની મુખાકૃતિ તેજઃપુંજરૂપ થયેલી હતી, છતાં તેનાપર ભારી ઉદાસીનતાનું આવરણ પથરાઇ ગયું હતું તે જોઇ, તે મહાત્માએ પરીક્ષા કરી લીધી કે, ' આ કાઇ ખરા તત્ત્વજિજ્ઞાસુ પાત્ર છે. એ પાત્ર મંજાઇ શાેધાઇને શુદ્ધ થઇ ગયેલું છે, પણ એમાં વસ્તુના અલાભ હાેવાથી ખાલી પડી રહેલું છે–એમાં યાેગ્ય વસ્તુ મૂકવાની અપેક્ષા છે. જો તેમ ન થતાં ઘણીકવાર સુધી એ શુદ્ધ થયેલું પાત્ર ખાલી જ રહેશે, તેા અવશ્ય તે પાતાની મેળે સમય જતાં પાછું મલિન અને બ્રષ્ટ થઈ જશે; કિવા કાેઇ, અચાગ્ય વસ્તુ તેમાં આવી પડીને તેના પરિણામે નાશ કરી નાંખશે.' આવા વિચારથી તે પરાપકારી મહાત્માએ તેને પાતાની પાસે બાલાવીને તેને ઉદાસીનતાનું કારણ પૃછ્યું, ત્યારે મેમ પૂર્વક વંદન કરીને તે બ્રાહ્મણપુત્રે પાતાનું ઇત્થંભૂત વૃત્તાંત મહાત્માને નિવેદન કરીને કહ્યું; "કૃપાનાથ! મારા પાતાના સમગ્ર જીવનનું સંપૂર્ણ તત્ત્વ મારા મનને થયેલા ચાર પ્રશ્ના હાય, એમ મને લાગે છે. એ પ્રશ્નાનું યથાર્થ સમાધાન **થવાની આશા**થી હું આપ સરખા સમર્થ ગુરુદેવને શાધતા હતા, એટલામાં તા આપ દયાળુ મને મળ્યા. મારું ભાગ્ય કૃત્યું: હવે આ સેવકને શરહો રાખા. કલ્યાષ્ટ્રને અર્થે સેવા બતાવા. આપની કરુષા ને પરાપકારીપહ્યું જોઇ અને નિશ્વય થયા છે કે, મારું કલ્યાણ આપના ચરણારવિન્દાની સેવામાં જ છે."

એ સાંભળી આશીર્વાદ દઇને તે સન્તજન તેને ગંગાતીરે આવેલા પાતાના આશ્રમપ્રત્યે લઇ ગયા ને ત્યાં કલ મૂળ જલ આદિકથી તેની ક્ષુધાતૃષા શાંત કરીને તેમણે તેને પાતાની પાસે રાખ્યા. એક દિવસે એ મહાત્મા પોતાના આશ્રમમાં એક વૃક્ષતળે એકા હતા, ત્યારે પાસેના અરથ્યમાં કરવા જવાની ઇચ્છાથી તે ઋષિપુત્ર પ્રત્યે બાલ્યા; બાપ સુમનશર્મા!\* આપણી પર્લુકુટીના છાપરા નીચેના ભાગમાં મારા પલાશદંડ† ખાસેલા છે તે લઇ આવ, પછી વનમાં જઇએ. ત્યાં હું તને નિત્ય લઈ આવવા માટેનાં પુષ્પા, સમિધા, દર્ભો તથા કલ મૂળાદિકના સમૂહ દેખાડીશ, જેથી તને સદા સુગમ પડશે. જા ને સત્વર પાછા આવ; કેમકે વિલંબ કરીશું તા દિવસ અસ્ત થવા આવ્યા છે, માટે આપણને માર્ગમાંના ઋષ્યાશ્રમા‡ પ્રત્યે થઇને આવતાં સાયંદામ વેળા વટી જશે."

ગુરુની આજ્ઞા થતાં જ સુમનશર્મા એકદમ દોડ્યો. તે ઉતાવળા ઉતાવળા પર્શ્વશાળામાં જઈ છાપરામાં દંડ ખાળવા મંક્યો. દંડ એવી રીતે ખાસેલા હતા કે, ને સાચવીને ધીમે ધીમે ખેંચી લેવામાં આવે તા જ નીકળે. સુમનને તા ખહુ ઉતાવળ હતી. તેણે તે દૃષ્ટિએ પડતાં જ ઝડપથી ઝાલીને એવી રીતે ખેંચ્યા કે, માટા નિરના આંચકાથી તુરત આખી પર્ણકુટી કે, જે ઘણાક સમયની જૂની હાવાથી પડું પડું થઇ રહી હતા. તે એકદમ ભાયપર ત્રી પડી. સુમન ભય પામી ત્વરાથી ખહાર ખસી ગયા; અને ધડકતી છાતીએ ને ધાસ ભરાયલે માઢે, શુરુમહારાજ આગળ જઈ દંડ આપીને હાથ નેડી ઉભા રહ્યો: તે કશું ખાલી શક્યા નહિ. એ નેઇ મહાત્મા ખાલ્યા: "આપ! કાઇ માટા ભયમાં આવી પડેલાની પેઠે તું ગભરાયલા કેમ દેખાય છે ?"

સુમને એાશિયાળે માઢે કહ્યું; "કૃપાનાથ ! દંડને ખેંચી લેતાં આંચકાથી પર્શ્વકૃટી પડી ગઈ, એ મારા અપરાધ થયા છે."

મહાતમાં બાલ્યા; "શું પર્ણકૃટી પડી ગઇ ? ચાલ, નેઇએ કેમ થયું ?" એમ કહી તેને સાથે લઇને તેએ પર્ણશાળા આગળ ગયા, તો ત્યાં લાકડાં, પાંદડાં, ઘાસ ઈત્યાદિના માટા ઢગલા પડેલા હતા. એ નેઇ તેઓ બાલ્યા; "કાં, ભાઇ સુમન! પર્ણકૃટી ક્યાં પડી ગઇ ? અહીં પર્ણકૃટી એવું નામ જ કથાં છે ?"

સુમને કહ્યું; ''પિતાજી ! આ આપની સામે પહેલા ઢગલા જ પર્થાકુટીના છે.''

<sup>\*</sup> એ તે ઋષિપુત્રનું નામ. † ખાખરાના કંડ. ‡ ઋષિએશના આશ્રમા. § સાયંદ્વામ—અગ્નિદ્વાત્રવિષે નિત્ય સ્રજિ સવાર દ્વામ કરવામાં આવે છે, તેમાંના સ્નાયંકાળના દ્વામ.

ગુરુજી બાલ્યા; "બાપ! આમાં પર્ણકુટી ક્યાં છે? આ તા કેટલાંક લાકડાં પડ્યાં છે. તેને તું પર્ણકુટી કહે છે? વાહ! કિવા પાંદડાંના ઢગલાનું, કે પેલા તૃણસમૂહનું પર્ણકુટી એવું નામ છે ? અથવા માંહે કેટલાંક દર્ભનાં ને મુંજનાં દારડાં દેખાય છે ? તેનું નામ પર્ણકૃટી ?"

સુમન બાલ્યા; "ના કુપાનાથ! એ બધાયવડે જે કૂટી-કાટડી

**અનાવી** હતી, તે પણંક્રટી !"

ગુરુજી બાલ્યા; ''ઠીક બાલ્યો, પણ એમાં 'કુટી' એવી વસ્તુ ક્યાંય દેખાય છે ખરી ?"

સુમને નમન કરી કહ્યું; 'ના કુપાનાથ!"

ગુરુજી બાલ્યા; "હવે તું સમજરા હાઇશ કે, અનેક વસ્તુઓના સંઘાત થયા હાય, તેને અમુક પદાર્થ કે વસ્તુરૂપે નામ આપીને થ્યાળખવામાં આવે છે, પણ સુક્ષ્મ દૃષ્ટિથી જેતાં તે વસ્તુ જ નથી, પણ તે અનેક વસ્તુઓના સમૂહ છે. પર્ણકૃટી એ માત્ર કલ્પિત નામ જ છે, ને તેમાં ઘણી વસ્તુએ એકઠી કરીને તેના અમુક પ્રકારના માકાર કલ્પવામાં આવ્યા હતા. તે જ પ્રમાણે, **હે** સુમન ! તારે સમજવાનું છે કે, જેવી એ પર્ણ એટલે પાંદડાં આદિકની બનાવેલી કુડી તે પર્ણકુડી, તેવી જ આ (તેના શરીર બણી હાથ કરી કહ્યું,) મુખ્ય યાંચ વસ્તુએ એકઠી કરીને અનાવેલી કુટી, તે પંચકુટી છે. 🗞 સુમન! જેને તું પાતાનું શરીર કહે છે, તે તારે સદા સર્વદા વસવાની મ્મેક કુટી કહેતાં કાટડી જ છે. જેમ આ પર્શકુટી વિષે મુખ્ય ભાગ પર્શાના એટલે પાંદડાંના વિશેષ હાવાથી તેનું નામ પર્ણકૃટી કલ્પ્યું છે? તેમ આ શરીરરૂપ કુટીમાં પણ મુખ્ય પાંચ વસ્તુઓ વિશેષ હાવાથી તેનું નામ પંચક્રુટી કલ્પ્યું છે; બાકી તા તેમાં તે ઉપરાંત બીજી વસ્તુઓ અનેક છે."

એ સાંભળી સુમન બાલ્યા-"પ્રભા! શું આ શરીર જાદી જાદી પાંચ વસ્તુઓનું બનેલું છે ? તે પાંચ વસ્તુઓ કયી ?"

ગુરુજી બાલ્યા-"ભાઇ! એમાં પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાચુ ને આકાશ, के पांच भुण्य वस्त्रका छे."

સુમને પૃછ્યું-"પિતાજ! એ પાંચ ઉપરાંત બીજી કચી કચી વસ્તાઓ એમાં મળી છેવે"

ગુરુજીએ ઉત્તર દીધું-"બાપ! એ પાંચ વસ્તુઓ તા સ્થૃલ એટલે હિપ્સી દેખાય તેવી છે; પણ તે ઉપરાંત જે બીજી ત્રણ વસ્તુઓ વસ્તા ચમત્કારિક છે, તે સફમ એટલે કાેઇના જેવામાં નહિ આવી શકે તેવી છે. તે મન, ખુદ્ધિ ને અહંકાર છે. મનના પેટામાંથી એક બીજી વસ્તુ 'ચિત્ત' એ નામે પ્રસવે છે, ને તેથી એના સહિત તેઓ ચાર ગણાય છે. એ ચાર તથા પ્રથમ ગણાવેલી પાંચ મળી, નવે વસ્તુઓમાંથી ઉપજેલી બીજી પેટા વસ્તુઓ ઘણી છે. તે સઘળું મળીને આ તારી શરીરસ્ત્રી પંચક્રી અની છે."

સુમન બાલ્યા-"કૃપાનાથ! એ નવ વસ્તુએામાં મારી તાે ગણના આવી જ નહિ. ત્યારે શું હું તેએા કરતાં ન્યારા જ છું <sup>9</sup>"

ગુરુજીએ કહ્યું-"ઢા, પુત્ર! તું તેએ કરતાં તદ્દન જ ન્યારા જ છે, જેમકે, આ પર્ણકૃટી સાજી હતી, ત્યારે તેમાં આપણે વસતા હતા અને તે આપણી પર્ણકૃટી છે, એમ અભિમાન ધરતા હતા; પણ ખરું જોતાં આપણે તેનાથી જાદા જ હતા; કેમકે, તે ભાંગીને છિમ ભિન્ન થઈ ગઇ, છતાં આપણે ભાંગ્યા કે તૂટ્યા નથી; તે પ્રમાણે આ શરીરરૂપ પર્ણકુટી પણ ભાંગે, તૂટે વા નાશ પામે, તા પણ તેની અંદર વસનારને કરોા ખાધ આવતા નથી કે નાશ થતા નથી. † તું તે શરીર નહિ, પણ તેમાં વસનારા હાવાથી, તેના કરતાં તદ્દન નિરાળા છે. હે ખાપ! એ નવે વસ્તુએ ને કે ખહુ ચમત્કારિક છે, તથાપિ તે સ્વાત્મળળવાળી નથી; તેઓ જડ છે-પર પ્રકાશથી પ્રકાશનારી છે, ચન્દ્રસ્પિણી છે. જેમ ચંદ્ર, સુર્યના તેજવડે પ્રકાશિત થાય છે તેમ આ જડ પદાર્થ પણ આત્માની-ચૈતન્યની સત્તાથી પ્રકાશે છે. એ સઘળી એકઠી મળીને આ શરીરરૂપ પંચ-રૂટી તૈયાર થાય છે. પરંતુ તે ચૈતન્ય વિનાની હાવાથી હાલીચાલી કે વૃદ્ધિ પામી શકતી નથી. જડ હાય તે શું કરી શકે ? જડ એટલે છવન-તત્ત્વ-ચૈતન્ય-વિનાનું. જ્યારે તેમાં ચૈતન્ય આવી ભળે છે, ત્યારે તે સજીવન અર્થાત્ જીવતી થાય છે. હે સુમન! એ ચૈતન્ય તે જ તું છે, એમ સમજ."

સંત મહાતમાએ એ પ્રમાણે પંચકુટીનું વર્ણન કહી સંભળાવ્યું, તે પછી સુમનશર્મા ઘણીકવાર સુધી વિચારમાં જ ઊભા થઈ રહ્યો! તેનું મન હવે ચામેરથી એકત્ર થઇને અંદર પેઠું ને પાતાને ઓળખવાના પ્રયત્ન કરવા લાગ્યું. તેણે જાણ્યું કે, પાતે પાતામાં જ છે. પણ કયાં છે, કેવા છે, તે તે જાણી શક્યો નહિ. પુષ્કળ શાધ કરવા છતાં એના ગુંચ-વાડા મટ્યો નહિ. તે પાછા હાથ જોડીને ગુરુ પ્રત્યે બાલ્યાઃ "કૂપા-

<sup>\*</sup> भन, णुद्धि, अहं कार अने बित्त आंतः करख्यतुष्यं क्षेत्राय छे. † न इन्बते य माने बरीरे।

નાથ! આપે પૃથ્વી, જળ ઇત્યાદિ વસ્તુઐાના આ શરીરકુટીમાં સંઘાત ગણાવ્યા; પણ તે સઘળી વસ્તુએા તેમાં સ્પાંતર પામેલી હાવાથી એાળખી શકાતી નથી."

મહાત્માએ કહ્યું; "ભાઇ! એ સત્ય છે; રૂપાંતર થયા પછી વસ્તુ- એને એન બની કઠણ તો પડે જ; પણ તારા સરખાને બહુ કઠણ નથી. સાંભળ: આ શરીરમાં અસ્થિ, માંસ, ચર્મ, નાડી, રામ, નખ, એ વસ્તુએન પૃથ્વીના ભાગ છે; રુધિર, લાળ, થુંક, પરુ, ઇત્યાદિ જળના ભાગ છે; જઠરરૂપ આહાર પચાવાની શક્તિ, આંખમાં જેવાની શક્તિ ઈત્યાદિ તેજના ભાગ છે. ધારા ધ્રિયાદા સમ્યાનાદિકને યથાસ્થાને પહું ચાડવાં, મળમૂત્રાદિકના ત્યાંગ કરવા, ઇત્યાદિક ક્રિયારુપ સર્વત્ર વ્યાપી રહેલા વાયુના ભાગ છે; હૃદયાદિથી લઇને આખા શરીરમાં જેટલા ભાગ પાકળ છે, તે આકાશના ભાગ છે. આ પાંચે તત્ત્વા તથા તેઓના ભાગો, સ્થૂલ એટલે આપણી દૃષ્ટિએ દેખાય તેવા છે. પણ તે ઉપરાંત મન, ખુદ્ધ, ચિત્ત, અહંકાર, અ વસ્તુઓ કહી, તે હૃદયપાકળમાં વસે છે ખરી, પણ દૃષ્ટિઓ ચર થાય તેવી નથી. એ સર્વ જડ વસ્તુઓના સમૂહમાં જે ચેતનરુપ પદાર્થ વસે છે, તે જ તું. એને જ જવ એવી સંજ્ઞા છે."

#### જીવ કેવા છે?

આ સાંભળી સુમનશમાં બાલ્યા; "કૃપાનાથ! એ જીવ કેવા છે ?" તેના ઉત્તરમાં મહાતમા ગુરુ બાલ્યા; "બાપ! આ જગતમાં મુખ્યમાં મુખ્ય બે વસ્તુઓ છે; એક જડ અને બીજું ચૈતન્ય. તારા, મારા અને સર્વ પ્રાણીઓના દેહા તથા બીજું પણ જે કંઇ દૃશ્ય છે તથા અદૃશ્ય છે, તે સઘળું જગત્-એ જડ પદાર્થમાંથી જ થયેલું છે, અને તે સઘળાને જીવન આપનાર તે પરમ ચૈતન્ય છે. જડ પદાર્થ વિકારવાળા અને પરિણામી-નાશવંત છે, પણ ચૈતન્ય અવિકારી અને અવિનાશી છે. જડ વિકારવાળા, એટલે તેના અનેક આકારા, અવસ્થાએા અને સ્પાંતરા થાય છે; પણ અવિકારી એવા ચૈતન્યના કરા

<sup>\*</sup> पृथिवयादिमहाभृतानां समवायं शरीरम् । यत्कठिनं सा पृथिवी, यहवं तद्यपः, यदुष्णं तत्तेजः, यत्सञ्चरति स वायुः, यत्सुषिरं तद्यकाशम् ।...अस्थिचर्मनाडीरोममां-साश्चेति पृथिव्यंशाः । मूत्रश्लेष्मरक्तशुक्तस्वेदा अवशाः । श्रुत्तष्णालस्यमोहमैथुनान्यमेः । प्रचारणविलेखनस्थृलायुन्मेषनिमेषादि वायोः । कामकोधलोभमोहभयान्याकाशस्य । शारीरकोपनिषत् । † तत् त्वम् असि ।

આકાર, કશી અવસ્થા કે કશું રૂપાંતર થતું નથી. એ શસ્ત્રથી કપાતા નથી, અગ્નિથી બળતા નથી, પાણીથી સડતા નથી, વાસુથી શાષાતા નથી, તે કાળાંતરે પણ ક્ષય-લય પામતા નથી. એ વધતા કે ઘટતા પણ નથી. એ સર્વને વિષે જીવનરૂપ હાવાથી જીવ એવી સંજ્ઞા પામેલા છે. એ જ પરખ્રદ્ધ, પરમાત્મા-પરમેશ્વર. પ્રભુ-પરખ્રદ્ધ-પરમ ખ્રદ્ધાના અંશ હાવાથી તેને આળખ્યા, એટલે પરમાતમાને આળખવાનું દ્વાર ખુલ્લું થાય છે. એનું યથાર્થ સ્વરૂપ કેવું છે, એ માટે કેટલાક જિજ્ઞાસુ લાકાએ પૂર્વે એક મહાપુરુષને પૂછ્યું, ત્યારે તેમણે ટુંકમાં માત્ર એટલું જ કહ્યું, કે, 'જીવ એ અખંડાનંદ પરમાતમાની સત્તા માત્ર છે. તમારા સર્વના ઉપર વ્યાપી રહેલી તમારા રાજ્યકર્તાની સત્તા, કે જેને અનુસરીને તમે સાં સન્માર્ગ વર્તો છા, તે સત્તા શું તમારા જોવામાં આવે છે? એનું સ્વરૂપ કેવું છે? તે તમે કહી શકશા ? એ સત્તા શું કાળી, ધાળી, લાંબી, ટુંકી, ઊચી, નીચી, ઇત્યાદિ કાેઇ પણ પ્રકારની કહી શકાશે ? નહિ જ. એ જ પ્રમાણે જેનું સ્વરૂપ કળી કે કથી ન શકાય, એવા ઇશ્વરી સત્તારૂપ જીવ છે. તે શુદ્ધ છે, સનાતન છે, અખંડ છે, અલેપ છે ને વ્યાપક છે. એનું યથાર્થરૂપ જાણુવું જોવું ખહુ દુર્લભ છે ને તે આ ચર્મચક્ષુથી દેખાય તેવું નથી જ. તેમ જ શિવ-પરયુદ્ધ–પરાત્પર–પરમાત્માનું સ્વરૂપ પણ ચર્મચક્ષુથી દશ્યમાન થાય તેવું નથી,† તેમ જ સહજમાં કળી પણ શકાય તેવું નથી. એ તેા ખું હિરુપ નેત્રથી જોવાનું છે. ‡ વાણીવઉ એનું યથાર્થ વર્ણન પણ થઇ શકે તેવું નથી. એનું યથાર્થ સ્વરૂપ જાણવા માટે ઘણા પ્રભળ પુરુ बार्शनी करूर छे, पण किजासु-मुमुक्षु कथारे विधिसंशुक्त ६६ अभ्यासरूप पुरुषार्थ ४रे छे, ने ते पुरुषार्थ परिपक्ष थाय छे, त्यारे भगवाननी कृपार्थी आपाआप क से स्वरूपनुं ज्ञान तेना हृदयमां પ્રકટ થાય છે; અને જ્ઞાન પ્રકટ થયા પછી, નિત્યના અધ્યાસથી એ પરમ પુરુષના સાક્ષાત્કાર થાય છે; અને ત્યારે આ જીવ નિર્ણધ-મુક્ત થાય છે. એ માટે પરમાત્માએ પાતાના પ્રિયતમ સેવકા પ્રત્યે કહેલું પણ છે કે, "મનુષ્ય જ્યારે પ્રેમપૂર્વક અને ભક્તિપૂર્વક મારા માર્ગવિષે મન લગાડીને અબ્યાસ કરે છે, ત્યારે તેના હૃદયમાં જ્ઞાનર પ દીપકવડે હું પ્રકાશ કરું છું, જેથી તે પાતાની મેળે સ્વસ્વસ્થપને જાણી લે છે."

<sup>\*</sup>नैनं छिदंति शस्त्राणि नैनं दहति पावकः । न चैनं क्रेटयंत्यापो न कोषयति मारुतः ॥ †न तु मां शक्यसे द्रष्टुमनेनैव स्वचक्षुषा । ‡ दशिम बुद्धियोगं तं येन मामुप्यांति ते ।

વળી પરમાતમાં એ કહ્યું છે કે, "ચિત્તને અને પ્રાહ્યુને પછ્યુ મારેવિષે લગાડીને જેઓ પરસ્પર મારા બાધ કરે છે, નિત્ય મારું કથન કરે છે, ને તેમાં જ સંતુષ્ટ થઇ રમણ કરે છે, એવા સતત અભ્યાસથી મને પ્રીતિપૂર્વક ભજનારાઓને હું એવા ખુદ્ધિયાંગ આપું હતું કે, જેવકે તેઓ મને પ્રાપ્ત થાય છે. તેઓનાપરની અનુકંપા-દયાને અર્થે હું તેઓના હૃદયમાં રહેલા અજ્ઞાનરૂપ અંધારાના જ્ઞાનરૂપ દીપકવડે પ્રકાશ કરીને નાશ કરી દઉં છું."\*

હે વત્સ! એટલા માટે જે પુરુષ ભક્તિરહિત હાઇને એ પ્રમાણે પ્રયત્નપૂર્વક અભ્યાસ કરનારા ન હાય, તેને એ આત્મસ્વરૂપનું જ્ઞાન કહેલું પણ યાગ્ય નથી; કેમકે એ અપાત્ર હાવાથી તેને કહેલું સર્વ વ્યર્થ જાય છે. એવા અભક્ત અને પુરુષાર્થ નહિ કરનાર મનુષ્યના જવ સ્વતંત્ર નથી; તે પ્રકૃતિને વશ થઇ ગયેલા હાય છે અને એ પ્રકૃતિ સ્વભાવથી જ જડ તથા અધામાંગે ઊતરી જનારી હાય છે, એટલે તેને વશ થઇ ગયેલા પ્રાણી ઉત્તમ આચરણ શી રીતે કરી શકે ?† તેથી જીવને ઓળખવાના અભ્યાસ કરનારા મનુષ્યે પ્રથમ જીવની પ્રકૃતિને એટલે જે જડ સમુદાયની અંદર જીવ રહેલા છે એ સમુદાયરુપ વસ્તુ-એાને (જગતને) સારી પેઠે ઓળખવી તથા વશ કરવી નાઇએ."

## જીવની સેના

એ સાંભળી સુમન બાલ્યા; "કૃપાનાથ! એ પ્રકૃતિ કઇ? તેને કુવી રીતે વશ કરવી જોઇએ ?"

મહાતમાં ગુરુએ કહ્યું: "પ્યારા સુમન! સુમન પેરે સુગંધ પ્રસરા. વવા જે પ્રશ્ન તું પૃછે છે, તેથી હું સંતુષ્ટ છું. સાંભળ; લક્ષ દે. જેમ કાઇ એક રાજ્યના રાજા છે, તે આખા રાજ્યના ધણી છે, ને સર્વના ઉપર તેની સત્તા છે, તથાપિ રાજ્યનું સઘળું કાર્ય કંઇ તે પાતાના હાથથી કરી શકતા નથી; માટે તે રાજ્યના કાર્યભાર સારુ તેને અનેક કારભારીઓની જરર પડે છે, ને તેઓને હાથે કામ કરાવલું પડે છે; તેમાં જો તે કારભારીઓ નીચ સ્વભાવના, કૃદિલ, વાચાળ તથા સ્વાર્થી હાય તો તેઓ પાતાના સ્વભાવને અનુસરીને રાજાને પણ અનેક ઊલડી વાતા સમજાવી, છળકપટથી પાતાને વશ કરી લે છે, ને પાતાના એક

<sup>\*</sup> मिलता मद्गतप्राणा बोधंयतः परस्परम् । कथयंतश्र मां नित्यं तुष्यंति च रमन्ति च ॥ तेषां सततयुक्तानां भजतां प्रीतिपूर्वकम् । दरामि बुद्धियोगं तं येन मामुप-यान्ति ते ॥ तेषामेवानुकंपार्थमहमङ्गानं तमः । नाशयाम्यास्मभावस्थो ज्ञानदीपेन भास्वता । † प्रकृतिं यान्ति भृतानि निष्रदः किं करिष्यति ।

રમકડા સરખા પરતંત્ર કરી લઇ, ગમે તેવે નીચ માર્ગે ઉતારી પાડે છે; તે જ પ્રમાણુ આ જીવને પણ એક રાજા હતો જોઈએ તા તેના કારભારીઓ પણ એવા જ કૃડિલ, સ્વાર્થી અને નીચ સ્વભાવના છે; તે છળબળ કરીને તેને પાતાને વશ કરી લઇને નીચ-અધમ માર્ગે ઉતારી પાડતાં વાર લગાડતા નથી. તેથી તેઓના હાથમાં પરતંત્ર થઇ ગયેલા જીવને, આ લાકના કે પરલાકના સુખની આશા જ રહેતી નથી: તા પછી સર્વ સુખાનું મૂળ એવું પાતાનું સ્વરૂપ જાણવાની તા આશા શાની જ હાય? આટલા માટે પ્રથમ જીવના સૈન્યને મનુષ્યે સારી પેઠે એાળખીને તાબે કરવાની આવશ્યકતા છે."

આટલું કહીને મહાત્મા મુનિ પાછા બાલ્યા; "આપણે એવી કલ્પના કરીએ કે, જીવ એ એક સમર્થ રાજા છે, અને આ શરીર તે એનું રાજ્યસ્થાન છે. એને વિષે એની સેના ભિન્નભિન્ન સ્થાને વસે છે. આ દેહરાજ્યનું યથાર્થ વર્ણન તા અહુ વિસ્તારવાળું છે, પણ સમજવા માટે કંઇક વર્ણન હું કરું છું. આ શરીરહ્ય જે જીવતું રાજનગર છે, તેમાં ખુદ્ધિ, તે રાજાના મંત્રી છે; કામ એટલે સર્વ પ્રકારની લાગાબિ-લાષારુપ માયા, તે પ્રધાન છે; ઢ્રાધ સેનાપતિ છે; ચક્ષ તથા શ્રાત્રા-હિક જ્ઞાનેન્દ્રિયા, તેના કાર્યભારીઓ ને હસ્તપાદાદિક કર્મેન્દ્રિયા તે તેના અનુચરા છે; સદ્વાસનાએ તથા દુર્વાસનાએ અને અસંખ્ય પ્રકારની મનાવૃત્તિઓ રૂપ तेनी प्रका છે. કામ જે તેના પ્રધાન છે, તે ખહ જાહા, પાખણડી અને સર્વ અધમતાનું મૂળ છે; ક્રાંધ સેનાપતિ, કે જેના હાથમાં કાેટવાલનું પણ કામ છે, તે મહાકર અને તીક્ષ્ણ છે-એ સર્વદા જીવોના શાત જ ઇચ્છે છે. કામસૂપ પ્રધાન એમ જ ઇચ્છે છે કે, રાજાના સર્વ વૈભવ હું જ ભાગતું ને તેનું દ્રવ્ય ખર્ચી નાખું; તેથી ખુદ્ધિ-રુપ મંત્રીની સાથે એકતા તથા એક વિચાર ન રાખતાં તે કેવળ સ્વેચ્છા-ચારી ખની જાય છે. આવાં કારણથી જીવરાજનું નગર ખહુ દુઃખી રહે છે. આમ થતાં પણ જો સાવધ અને દૃઢ રહી, જીવરાજ પાતાના ડાહ્યા મંત્રી ખુદ્ધિની સાથે એકમત થઇને શાંતપણે એકાંતમાં વિચાર ચલાવે, ને ઉન્મત્ત થયેલા પ્રધાનજૂપ કામની સત્તા નિર્ણળ કરી, તેને પાતાને વશ કરી લઇને, ડાહ્યા મંત્રોના વિચારથી કિચિત પણ વિરુદ્ધ ન ચાલવાના કરપ રાખે, તા પછી ક્રાેધરુપ કાેટવાલ પાતાની મેળે જ તેને આધીન થઈ જાય છે; અને તે જીવરાજના રાજ્યમાં કાઈ જાતના ઉત્પાત કરી શકતા નથી. આમ થવાથી જીવરાજનું રાજ્ય તેને સ્વાધીન

થઇ, પરમ સુખરૂપ થાય છે. કામ અને ક્રોધ મહા નટખટ છે ખરા, પણ તે શરીરની રક્ષાને માટે જ ઉત્પન્ન કરેલા છે. નાંદ્ર કે શરીરના નાશને માટે. પરન્તુ ને જીવ તેઓને વશ થઈ જઇને દુરાચારી ખની જાય, તા તેવું આંખું રાજ્ય નાશ પામે છે. કામકાધાદિ પ્રધાન મંત્રીઓ પણ, ઇન્દ્રિયાદિક કારભારી અને સેવકવર્બદ્વારા પાતાનું કામ કરે છે. એ ઇન્દ્રિયાને પણુ જો સ્વચ્છંદતાથી, પાતાને ઇચ્છિત માર્ગે ચાલવા દેવામાં આવે તા તેથીએ માટા અનર્થ થાય છે. માટે તે ઇન્દ્રિયાદિક સેવકવર્ગને ખુદ્ધિ પ મંત્રીદ્વારા, જીવરાજ પાતાના વશ-માં જ રાખે, સર્વને પાતપાતાની ઈચ્છાનુસાર ચાલવા ન દે, તા જ જીવરાજનું રાજ્ય સુખરૂપ ચાલે, પણ વળી જાણ કે, કામ, ફ્રાય, ઇન્દ્રિયા ઇત્યાદિ વિના દેહરૂપી રાજ્યના નિભાવ પણ થતા નથી, તમ તેઓ પ્રભળ ને ઉન્મત્ત થઈ જાય તા તેથી અનર્થ પણ થાય છે. માટે પ્રત્યેક સમયે ખુદ્ધિર પ મંત્રીએ તેઓને પ્રખળ ન થવા દેતાં, હમેશાં દુખાયલા જ રાખ્યા કરવા જોઇએ. તેઓ પાતાને વશ રહે. એટલે જુવરાજ સદા સાવધ રહી, પાતાપણાંને વીસરી જતા નથી, અને પાતાના મહારાજધિરાજ પરમાત્મા કે જેઓનું આપેલું રાજ્ય ભાગવે છે, તેનાથી વિમુખ ન થતાં તેની કૃપાનું પાત્ર ખની જાય છે. મહારાજધિરાજની કુપા સંપાદન કરવી, એ જ તેનું ખરું કર્તવ્ય છે. ક્રેમકે તે કુપાળુના પાતે અંશ છતાં તેમનાથી વિખ્2ા પડી ગયા છે.† તે તેમની કૃપા વિના તેમનું દર્શન પામવાના નથી, તા પછી તેમને જઇ મળવાની તા આશા જ કયાંથી રાખે?

આ પ્રમાણે વાતચીત કરતાં કરતાં સમય વીતી ગયા. સાયંકા-ળના હામ કરવા વેળા થઇ. તે મહાત્મા ગુરુદેવ તત્કાળ ગંગામાં રનાન કરવા પધાર્યા. સુમનશર્મા પણ સ્નાનથી શુદ્ધ થઇ યજ્ઞસેવામાં સહાયભત થઇ ગયા.

અહીં સુધીના ઇતિહાસ સાંભળીને, રાજપુત્ર જીવનસિંહ પાતાના ગુરુદેવને વંદન કરી બાલ્યા; "કૃપાનાથ! હવે તા હું શું પણ આ સંઘળા વિદ્યાર્થીએ સુદ્ધાં સમજ્યા હશે કે, પાતાને આળખવું, એ કેટલું અધું વિકટ છે. વારુ, કૃપાનાથ ! એવી રીતના કુટિલ કારભારીઓ અને નીચ સેવઢાના સમૂહ વચ્ચે રહેલાે જવ પાતે સ્વભાવે કેવા છે તે કહાે."

<sup>\*</sup> इदियस्येन्द्रियस्यार्थे रागद्वेषौ न्यवस्थितौ । तयोर्न वशमागञ्जेलौ सस्य विरुवंधिनौ ॥ र ममेवांशो जीवलोके जीवभूतः सनातनः ।

## **७**वना स्वलाव

એ પ્રશ્ન સાંભળી તેના વિદ્યાધ્યાપક ગુરુજી આ પ્રમાણે કહેવા લાગ્યા:-"બાપ જીવન! મૂળ સ્વરુપે જીવ તો સાક્ષાત્ પરખ્રદ્યા પરમાતમાનો અંશ હોવાથી કેવળ શુદ્ધ, સનાતન અને સત્ત્વમય છે; પરમ ગૈતન્યસ્પ છે; મહાપવિત્ર અને નિર્લેપ છે; અવિનાશી છે; અપ્રમેય છે; અજન્મા છે; નિત્ય છે; શાધત છે; અઢત છે ને સૌથી પ્રથમ છે. વળી એ અવ્યય તથા અવિકારી છે, અગ્રિત્ય છે ને અગ્યળ છે; સર્વગત અને અવ્યક્ત છે;† છતાં સ્વભાવથી જ જડ, વિકારી તથા પરિણામવાળી એવી પ્રકૃતિ કહેતાં માયાના સંગી હાવાથી તેનામાં અનેક પ્રકારના વિલક્ષણ સ્વભાવોના, કુતર્ક—અસત્તાના પ્રવેશ થવા પામે છે. તેવા વિલક્ષણ સ્વભાવો જે કે અસંખ્ય છે, તથાપિ જદા જદા ગ્રાર પ્રકારામાં તેઓની વેહેંગણી કરીએ તો તે સમજવા સરળ થઇ પડે. (૧) એક તો પશુવત્ સ્વભાવ, (૨) બીજે રાક્ષસી સ્વભાવ, (૩) ત્રીએ પ્રેતાદિક સ્વભાવ ને (૪) ચાથો દેવી સ્વભાવ. એમાં દેવી સંપતના જે જીવને સંગ થાય તો તેથી તે ઉત્તમ અવસ્થાને પામે છે ને આસુરી સંપતના સંગ થાય તો નાશ પામે છે."‡

એ સાંભળી જીવનસિંહ બાેલ્યા; " કૃપાનાથ! આપે પ્રથમ તાે કહ્યું કે, જીવ અવિનાશી છે, તે કાેઇથી કે કશાથી નાશ પામતાે નથી; અને વળી કહાે છાે કે, અશુભ કહેતાં આસુરી સંપતના સંગ થવાથી જીવ નાશ પામે છે, એ તાે વિરાધવાળી વાત થઇ!"

મહાતમા અધ્યાપક તેને ધન્યવાદ આપી બાલ્યા; "આપ જવન-સિંહ! તારા પ્રશ્ન અતિ ઉત્તમ છે. મેં જે પૂર્વે કહ્યું છે કે, જીવાતમા અજર, અમર તથા અવિનાશી છે, એ વાત જ યથાર્થ છે. તે શુદ્ધાત્મા છે, તો પણ આસુરી સંપતને વશ થઇ પડવાથી તે નાશ પામે છે એમ કહેવાના હેતુ એવા છે કે, યાનિમાં જન્મવાથી જીવને અજ્ઞાનરુપ અંધકારમાં જ પડી રહેવું પડે છે ને પ્રકૃતિના સંગથી અસંખ્ય દુ:ખા જ ભાગવવાં પડે છે તથા ઉત્તરાત્તર તેના કરતાં વિશેષ અધમાધમ યાનિ-ઓમાં અવતાર ધરીને સદાને માટે રીબાયા કરવું પડે છે. અને તેમાંથી

<sup>\*</sup> अजो नित्यः शाश्वतोऽयं पुराणः ।-नित्यः सर्वगतः स्थाणुरचलोऽयं सनातनः ॥ † अञ्चक्तोऽयमचित्योऽयमविकार्योऽयमुच्यते । ‡ देवी संपद्विमोक्षाय निषंधाया-सुरी मता ।

ઉદ્ધાર થવાના પ્રસંગ અહુ જ અલભ્ય થઇને દ્વર જતા રહે છે.\* આનું જ નામ આત્માના નાશ કહેવાય છે. આ સંસારમાં વારંવાર જન્મતું ને મરતું-એક ખાડામાંથી નીકળી બીજામાં પડતું +-એ જ આત્માના નાશ માનવાના છે. આત્મા પંડે તા અજન્મા છે. છતાં પ્રકૃતિના સંગથી તેને વારંવાર અનેક પ્રકારના દેહા ધરવા તથા મૂકવા પડે ને તે વેળાનું એટલે કે દેહ ધરવાનું તથા મૂકવાનું એટલે જન્મનું ને મરણનું જે અપાર કષ્ટ છે, તે તેને દેહરૂપે નિરુપાયે ભાગવવું પડે છે. પુરુષ એવા જે જીવ, તે પ્રકૃતિને સંગે રહીને પ્રકૃતિ થકી ઉત્પન્ન થયેલા शुक्ताने लागवे छे‡ अने सारी तथा नरती यानिमां तेने जन्म क्षेवा પડે છે. એનું કારણ એટલું જ કે, તે પ્રકૃતિના ગુણાના સંગી છે: પ્રકૃ-તિના ગુણામાં લેપાઈ જવાથી તે પાતે પાતાપણું તદ્દન જ ભૂલી જાય છે એટલે હું કાેેે અને શી વસ્તુ છું, એનું તેને કેવળ જ વિસ્મરણ થાય છે. એવી રીતે પાતાપણાને વિસરી ગયેલા પ્રાણીને, સદ અસદ વસ્તુનું કે આચરણનં, કે દૈવી આસુરી સંપતના સખદુ:ખનું કયાંથી ભાન રહે ? મ પૂર્વે કહી અતાવેલી ચાર પ્રકારની સંપત્તિઓ તેનામાં પ્રવિષ્ટ થવા પામે છે. પશુએા, રાક્ષસા, પ્રેતા ને દેવા, એ ચારેમાંથી ગમે તે સંપત્તિને વશ થઇ ગયલા તે પ્રાણી, તેવાં જ કર્મા કરે છે, ને અંતે તે તે કર્મનું તેવું જ-ઉત્તમ કે અધમ-કળ ભાગવવા માટે મનુષ્યપણાથી શ્રષ્ટ થઇને, અધમાધમ યાનિમાં અવતરે છે."

(૧) એટલું કહી જીવનસિંહના વિદ્યાગુરુ બાલ્યા; ''બાપ જીવન! તું કદાચ કહીશ કે, મનુષ્ય પ્રાણીમાં વળી પશુ-પશુસ્વભાવ વત્ સ્વભાવ કેમ કરીને પ્રવિષ્ટ થઇ શકે ? તેના સમાધાનમાં સમજવાનું છે કે, મનુષ્યમાં જે નાના

પ્રકારના ભાગા ભાગવવાની અભિલાષા તથા તૃષ્ણા, ક્ષુધા, ભય, નિદ્રા-દિક ગુણા છે, તે પશુઓના છે. પશુઓમાં એટલા ગુણા તા સ્વાભાવિક જ હાય છે, ને એમાં જ તેઓનું કૃતકૃત્યપણું પણ છે. પશુઓમાં જે ગુણા છે, તે મનુષ્યામાં પણ છે જે અને એના કરતાં અધિક સારા ગુણા જેનામાં હાય નહિ, તે મનુષ્ય પશુ સંપતના સ્વામી જાણવા!

<sup>\*</sup> आधुरीं योनिमापन्ना मुढा जन्मनि जन्मनि । मामप्राप्येय कौतेय ! ततो यांत्य-धमां गतिम् । † पुनरिप जननं पुनरिप मरणं पुनरिप जननीजठरे शयनम् । ‡ पुरुषः प्रकृतिस्थो हि भुक्के प्रकृतिजानगुणान् । § आहारनिद्राभयमैथुनं च सामान्यमेतताशु-मिर्नराणाम् । धर्मो हि तेषामधिको विशेषो धर्मेण हीनाः पश्चिमः समानाः ॥

(ર) બીજો જે દ્વેશમય સ્વભાવ છે, \* કે જેવડે પારકી ઇર્લ્યા, કંદાર વચન, નિર્દેયતા અને હિંસકપણું ઇત્યાદિ દુર્ગુણા રાક્ષસસ્વભાવ ભપજે છે. તે રાક્ષસોનો સ્વભાવ છે. રાક્ષસોમાં અનેક પ્રકારનાં છળ કપટ કરવાં, દંભ કરવા, દાવપાંચ રમવા, મિથ્યા ઉપાધિઓ વહારવી ને છેવટે જેનું ફળ પાપ વિના કે દુ:ખ વિના બીજાં કંઇ જ મળતું નથી તેવાં કમેં કરવાં, ધર્મના તથા પર-લોકના સદાના ત્યાગ કરવા, ગુણમાં પણ દાષારાપ કરવા મુળેય વોષદદ:-અસ્યા એ સર્વ આસુરી સ્વભાવ છે. †

(3) ત્રીજે પ્રેતસ્વસાવ છે. ભ્રતો તથા પ્રેતો અદશ્યપણે રહીને મનુષ્ય પ્રાણીઓને અનેક છળ કપટ વગેરે કરી ભય પ્રેતસ્વભાવ પમાંડે છે, દુઃખ દે છે, પણ તેથી તેઓને પાતાને હત્કિચત્ પણ સુખ થતું નથી; ઊલટા પરિશ્રમ અને દુઃખ જ તેઓને કમેં તો વહેવાનાં છે. તેવા ગુણવાળા મનુષ્યે પ્રેતસ્વભાવની ગણતીમાં છે. આ ત્રણે ગુણવાળાને શ્રીકૃષ્ણે આસુરી સંપતમાં ગણ્યા છે.

(૪) ચાથા સ્વભાવ દેવતાના છે-એ દૈવી સંપત્ છે. દેવતાઓ જેમ સૌ વાતે પવિત્ર રહી, અનેક પ્રકારની સંજીવની દેવસ્વભાવ આદિક દિવ્ય વિદાઓના આશ્રય કરે છે, પરાપ્ત કરે કરે છે, સત્તવગુણને અનુસરી અનેક સતકાર્યાં તથા પુણ્યસ્પ કર્મા કરે છે, સદ્વસ્તુના સંગ અને અસદ્ભ વસ્તુ પ્રત્યે વિરાગ ધારણ કરે છે, નિઘ કર્મોના સર્વથા ત્યાગ કરી સર્વ જીવાના સુખ માટે પ્રયત્ન કરે છે અને સર્વદા કલ્યાણને જ માર્ગ પ્રવતે છે, એવ: ગુણવાળા મનુષ્યા દૈવી સંપત્ છે. ‡ દૈવી સંપત્, ત્યાગ, તિતિક્ષા તથા તપનું સર્વકાળ સેવન કરે છે.

"દુ જીવન! એ ચારમાંથી પ્રાણી જે જે સ્વભાવને વશ થાય છે, તેવા તેવા થઇને તેવા સ્થળને તે પામે છે. એ ચારમાં પણ માત્ર દેવી સંપતને માટે જ દેવયાન માર્ગ નિર્માણ કર્યો છે. દેવી સંપત્ એ જ, સ્વાત્મસ્વરૂપ-સ્વાત્મજ્ઞાન-પ્રદ્યજ્ઞાન કરાવવામાં સહાયક થનાર છે અને પરિણામે પરમ સુખને આપનાર છે. તે વિનાના અન્ય ત્રણો તો અધા-

<sup>\*</sup> अत्यन्तकोपश्च कठारवाणी दरिद्रता च स्वजनेषु वैरम्। नीचप्रसङ्गः कुळहीन-स्वा चिह्नानि देहे नरकस्थितःनाम्. † अभवद्शीता य. १९. ७ थी १७ श्वे।हे। द्वासुर संपद्गिभागेथागः. ‡ अभवद्गीता अ. १९. श्वे।हे। १. २ ने ३

માર્ગે-નરકે લઇ જનારા છે. એટલા માટે તું દેવી સંપતના આશ્રય કર. 🗟 બાપ ! એ સ્વભાવા કંઇ મનુષ્યના શરીર સાથે સંબંધ ધરાવતા નથી, પણ તેના હુદય-અંતઃકરણ સાથે સંબંધ રાખે છે, ને તેથી જેવા સ્વભાવના સંબંધ થાય, તકૂપ તેનું હુદય થઇ જાય છે. આ સંબંધમાં તને એક દૃષ્ટાંત કહું છું તે તું સાંભળ."

## स्वप्रथी स्वलावपरीक्षा

કાઇ એક અતિ તૃષ્ણાળુ મનુષ્યને એકવાર એવું સ્વમ આવ્યું કે, લાણું પાતે એક શ્વાનરૂપ બન્યા છે. તે બહુ લખ્યા, તેમ જ તરસ્યા છે, ને નગરમાં ઘરઘર ભટકે છે; પણ તેને કાેઇ પણ સ્થળેથી કટકાે રાટલા મળતા નથી. એવામાં એક બાળક હાથમાં પૂરી લઇને ઘરના આંગણા આગળ રમે છે, તેને જોઇ અસદ્ય ક્ષુધાના ત્રાસને લીધે તે તેની પાસે દાેડી જાય છે, અને પેલી પુરી ઝુંટાવી લઇને નાસવા જાય છે. તેવા જ તે આળકના પિતા, પછવાડે જાઈ રહ્યો હતા, તે એક માટા ધાકા લઇને તેની પૂંકે પડે છે, જેરથી બેચાર લાકડીના સપાટા ખંચી કાઢે છે, ને તે ધાન મૂર્છાંગત થાય છે. પેલી પૂરી તા ક્યાંય પડી ગઈ, પણ તેના અદલામાં માઢે ધૂળ ભરાઇ જઇને તેનાથી માટેથી ભસાઇ જવાય છે. આ સઘળું જો કે સ્વપ્રમાં થયું હતું, પણ એ મારના ભયથી ખૂમ તા સ્વપ્તસ્થ પુરુષથી સાચે-સાચ જ પડાઇ ગઇ. ધાન જેમ રાતા હતા, તેમ જ તે નિદ્રાવશ પુરુષ પણ શય્યામાં સૂતા સૂતા રહવા લાગ્યા, ને તે સાથે જાણે ખરે-ખરા જ લાડકીના માર પાતાને વાગ્યા હાય, તેમ તેના ત્રાસથી તે **લગી પણ ઊઠ્યો.** 

એ એઈ એક સૂતેલી તેની ઓ, કે જે તેના રહવાના શખ્કથી લાગી ઊઠી હતી, તે તેને આધાસન આપી હૃદય સાથે ચાંપીને પૂછવા લાગી કે; 'હે સ્વામિનાથ ! તમને એકાએક આ શું થઇ આવ્યું ? તમારું હૃદય આમ અતિશય ધાસથી ભરાઇ કેમ ગયું છે ? તમે શા સારુ રહત કરા છા ? શું કાઈ વાંછી કે સર્પાંદિક ઝેરી જીવે તમને દંશ કર્યો ? વા

ક્રાંઇ અગમ્ય વ્યાધિ તમારા શરીરમાં ઉત્પન્ન થયા છે?"

એ સાંભળી લિજ્જિત થઇને, તેમ જ બળે કરીને પાતાના રુદ-નને તથા ધાસને આવરીને તે પુરુષ બાલ્યા; 'અહા ! મને એ શું થયું ? સાચે, મને આમ કેમ થઇ ગયું ? અરર ! એ તા બધું ખાંહું આળપંપાળ ! લાકડી શી ને કૂતરા શા ! શિવ! શિવ! મારા જવ કર્યા ભટકવા ગયા હતા ! કંઇ નહિ, એ તા બધુ મિથ્યા છે!

એ સાંભળી ઓએ પૂછયું; 'કૃપાનાથ! લાકડી શાની <sup>?</sup> કૃતરા શા? આ બધું તમે શું બાલા છા, તે મને સમજાવા.'

તે પુરુષ ભાલ્યા; 'પ્રિયે! એ તા મને કંઇક સ્વપ્ત થયું હતું તેમાંના વિલક્ષણ દેખાવથી મારા આત્મા ગલરાયા હતા !'

એ સાંભળી સ્ત્રીએ તે સંબંધી સઘળી વિગત જાણવા આગ્રહ કરવાથી તેણે પાતાના સ્વપ્નના અથથી ઇતિપર્યંત વૃત્તાંત કહી સંભળાવ્યા.

તે સાંભળીને સ્ત્રીને પ્રથમ તા આશ્ચર્યને લીધે એટલું અધું હસવું આવ્યું, કે જે કેમે કર્યું અટકે જ નહિ, પણ પછી તૃષ્ણા અને લાભ ધૈર્યવડે પાતાના હાસ્યને આવરીને, તે હાથ જેડી બાલી; 'કૃપાનાથ! આ દાસીના જે કે અધિકાર તે

આપને કહેવાના નથી જ, તથાપિ વિજ્ઞાપન તરીકે કહેલું હિતવચન કંઈ અચાગ્ય ગણાશે નહિં. આપ સૌ વાતે ચાગ્ય અને જ્ઞાતા છે અને ઇતર મતુષ્યાને સુદ્ધાં આધવડે સન્માર્ગે લગાડનાર છા, તદીપ આપના અંતઃક-રશ્ને વિષે જઇને ભરાઇ બેઠેલા એક મહાપ્રખળ શત્રુ છે, તેને જાણવા છતાં કેમ કાઢી મૂકતા નથી ? હું ધારું છું કે, તમાને સ્વપ્નમાં પણ આવું લજ્જાસ્પદ સંકટ આપનાર એ દુષ્ટ શત્રુ જ છે. એ શત્રુ છે, છતાં એને આપ પરમ મિત્ર કરતાં પણ અધિક પ્રિય ગણી તેની સંગે સદા લાડ કરાે છા, એ જ આ ભગવાનની મહામાયાનું વિલક્ષણ ખળ છે. ભાગવાનની માયા ગમે તેવા પંડિત પણ જો હરિવિમુખ હાય તા તેને સહજમાં સપડાવી દે છે. આપ સુજ્ઞ છતાં પાતાનું અહિત કરનારા શત્રુને વશ થઇ રહ્યા છા, એટલે સુધી આપના પર હરિની માયાનું પ્રાખલ્ય ચાલ્યું છે, તેનું કારણ માત્ર હરિની વિમુખતા જ છે. આપ સંસારમાં તા સૌ વાતે વિચક્ષણ છા: પણ એ સંસારની સમ્મુખતા જ પ્રાણીને શ્રીહરિથી વિમુખ કરી નાંખે છે અને આ સંસારની સમ્મુખ છા, માટે જ શત્રુને મિત્ર ગણા છા એ આપ જાણતા નથી, એ મહ-દાશ્ચર્ય મને તા ભાસે છે; અને આપના એ હિતશત્રુ પાતાને ફાવે તે રીતે આપને મદારીના મર્કટની પેઠે રમાડે છે, નચાવે છે, હસાવે છે, રડાવે છે. એ આપના હિતશત્રુ કાેેે છે, તે આપે એાળખ્યા ? આવશ્યક ને અનાવશ્યક એવાં સર્વ દ્રવ્યોના અતિ લાભ, એ જ આપને અંગે અંગે વ્યાપેલી તૃષ્ણાના પુત્ર આપના શત્રુ છે. એ માલાપુત્ર બંનેને આપે સારી રીતે આશ્રય આપેલા છે. સ્વામિનાથ! પૂર્વે એ માલાપુત્રે કિવા એક્લી માલાએ, વા એકલા પુત્રે જ, કેવા કેવા મહાન અનર્થા કરેલા છે, તે પર લક્ષ દ્યો. એને આશ્રય આપનારા મહાસમર્થ વીરાના પણ એણે કેવી નિર્દયતાથી ક્ષય કરી નાંખેલા છે તે વિચારા. એએ ાના જેવી દુષ્ટતા કાઇનામાં, હું જાહ્યું છું કે, નહિ હાય. સ્વામિનાથ! મારા પિતાશ્રી પારાણિક હાવાથી તેઓ રાજાના દરખારમાં નિત્ય કથા કરવા જતા હતા. ત્યાં જે જે રમ્ય ઇતિહાસા તેઓ કથન કરતા, તે હું બાળપણમાં તેમની સાથે જતી તેથી એકચિત્ત શ્રવણ કરતી હતી. ત્યાં સાંભળેલું મને સ્મરણમાં છે કે, તૃષ્ણા અને લાભાદિકે, માટા માટા રાજર્ષિઓને ને મહર્ષિઓને પણ દુઃખમાં ડુબાડી દીધા છે, ને અસંખ્ય વિટબણા-એામાં નાં ખેલા છે. મહાત્મા જના પણ લાભ ને તૃષ્ણામાં ડુબેલા હાવાથી તરી શકયા નથી, તા પછી આપણું સામાન્ય જનાનું શું ગજું ? વળી સ્વામિનાથ! કદાચ આપ એમ કહેશો કે, હું એવા લાભી છું એવું તું શા ઉપરથી કહે છે ? મેં શ્રવણ કરેલું છે કે, જે મનુષ્ય જેવી પ્રકૃતિ-વાળા તથા જેવી અભિલાષાવાળા હાય છે, તેનું અંતઃકરણ સદાસર્વદા તે તે વસ્તુની પ્રાપ્તિના વિચારામાં જ નિમગ્ન રહ્યા કરે છે; અને જાગૃતા-વસ્થામાં કરેલા વિચારા તથા અભિલાષાએાનું તેને સ્વપ્નાવસ્થામાં પણ જેવું ને તેવું જ-આશા સફળ થવારૂપે કે નિષ્ફળ થવારૂપે-દર્શન થાય છે; અને તેથી જ હું ધારું છું કે, આપના અતિ લામ-અતિ તૃષ્ણાનું આ દિગ્દર્શન થયું છે. વળી મેં એમ પણ સાંભળેલું છે કે, અતિ તૃષ્ણા એ ભટકતા શાન સરખી છે. શાનની ક્ષુધા તૃષા કેદી પૂર્ણ થતી નથી; કેમકે કયાંયથી એને પેટપૂર અન્ન કે જળ મળતું નથી. તે અન્ન મેળ-વવાને ઘરઘર ને આંગણે આંગણે ભટકયા જ કરે છે. કાઇ ઠેકાણેથી કદી ડુકડા મળે છે, તો કાઈ ઠેકાણેથી વગર આપ્યે લેવા જાય કે ઘરમાં પેશી જાય છે. ત્યારે તેને લાંકડીના સપાટા સહેવા પડે છે. એવી રીતે અતિ તૃષ્ણાવાળું મનુષ્યનું મન પણ સદા જ લટકતું રહે છે. તે અનેક અનર્થા કરે છે, તેથી પરિષ્ણામે તેને તેવી નીચ ધાનાદિકની યાતિ પ્રાપ્ત થાય છે. એ આપતે થયેલા આ સ્વપ્ન ઉપરથી યથાર્થ છે, એમ મારું માનવું છે. માટે આપ કૃષા કરીને હવે એવી અકલ્યા ણકારિણી તૃષ્ણાના ત્યાગ કરાે.

એ પછી તે જીવ, પાતાના મનમાં સારી પેઠે સમજ્યો કે, મારી અતિ તૃષ્ણા, ખરે જ મને નીચ યાનિમાં લઇ જશે, અને ત્યાંથી અંતે મારે નરકમાં પડલું પડશે. શિ દિવસથી તેણે મનને સારી પેઠે સાવધ કરીતે, વધી પડેલી સમગ્ર તૃષ્ણાના ધીમે ધીમે ત્યાગ કરવા માંડ્યો.

'હે જીવનસિંહ! જેમ અને તેમ મનુષ્યે પાતાના સ્વભાવને ઉત્તમ અને દૈવી સંપતથી સંપૂર્ણ સંસ્કારી કરવા માટે સદા પ્રયત્ન કરતા રહેવું; તથા નીચ સ્વભાવના કિંચિત્ પટ પણ હૃદયને લાગવા દેવા નહિ.' મનુષ્યની શ્રેષ્ઠતા

આટલા બધા લાંબા પ્રસંગની કથા ઉપરથી કદાચ વાંચકને વિસ્મૃત થયું હશે કે, આ કથાપ્રસંગ કયે સ્થળે કહેવાયા છે. એનું મારે સ્મરણ કરાવવું જોઇએ.

પેલાં આષ્પથી ઢંકાયલાં ને મેઘમંડળને ભેદી ગયેલાં હિમગિરિનાં ઉજાત શિખરા વચ્ચે આવેલી ખીણમાંના પવિત્ર આશ્રમ, ત્યાંની ચિદ્દગુઢા, ત્યાં વસતા સદ્દગુરુ મહાત્મા. સુવિચાર અને છદ્મલિંગ એ નામના પરમ અધિકારી તેમના શિષ્યા, ઈત્યાદિ વાત સદા સંભારી રાખવાની છે. એ સદ્દગુરુ-યાગીશ્વરનાં વચનામૃતનું પૂર્ણ પ્રેમથી પાન કરનારા તે બંને શિષ્યા આગળ આ કથાપ્રસંગ ચાલે છે.

અહીં સુધીનું આખ્યાન સાંભળીને પ્રસન્ન થયેલા તેઓમાંના નાના છદ્મલિંગ કર જેડીને બાલ્યા કે; "કૃપાળુ ગુરુદેવ! પાતે પાતાને આળખવા માટે વિદ્યાગુરુએ જે કંઇ કહ્યું, એટલાથી શું તે આળવયના જીવનસિંહ સારી રીતે સમજ શકયા ?"

ચાગીશ્વર બાલ્યા; "ના, એમ ક્ષણવારમાં પાતે પાતાને આળખી લેવા, એ બને એવું નથી. આ તા તમાને મેં સંક્ષપથી કહ્યું. જીવનસિંહને પણ આટલેથી સંતાય ન થવાને લીધે તેના વિદ્યાગુરુએ પુનઃ સારી રીતે વિસ્તારપૂર્વક એ વાતનું કથન કરી સંભળાવ્યું હતું. શિષ્યા! કાઇ પણ

વાર્તા શ્રવણ કરીને મૂકી દઇએ તા તે સમય જતાં શ્રવણ, મનન ને વિસ્મૃત થઈ જાય છે, ને તેનું તાત્પર્ય અંતરમાં ઠસતું નિદિધ્યાસન નથી. માટે તે પછી શ્રવણ કરેલી વસ્તુનું પાતાના હદયના ઊંડાણમાં સારી રીતે મનન થવું જોઇએ.

મનન થવાથી તે વસ્તુનું તત્ત્વ અંતરમાં ઊતરે છે; પછી તેના અનુભવ લેવાનું ખની આવે છે; અનુભવથી દૃઢ થયેલી વાત મનુષ્યના હૃદયમાંથી કદી ખસતી નથી. એટલા માટે જીવનસિંહને સંભળાવેલાં તત્ત્વનું તેના ગુરુજીએ કેટલાક દિવસ સુધી સારી રીતે મનન થવા દીધું.

એકવાર વળી શાળામાં સર્વ વિદ્યાર્થીએ પાતપાતાના પાઠ લણી રહ્યા હોવાથી શાંતપણે જીવન, પૂર્વ વાતનું મનન કરતા હતા. એવામાં કંઇક શંકાથી ચમકયા ને તેણે ગુરુદેવને વદન કરીને પૂછ્યું; 'ગુરુવર્ધ! આપે

તે દિવસે મને મનુષ્યના જાદા જાદા સ્વભાવો વિષે કહ્યું, તે સાથે તે સઘળા સ્વભાવામાંથી શ્રેષ્ઠ દૈવી સ્વભાવનું જ ગ્રહણ કરવાવિષે કહ્યું, તે હું સમજ્યા; અને તે સ્વભાવો પણ મનુષ્યના દેહ સાથે નહિ, પણ તેના અંતઃકરણ સાથે સંબંધ રાખે છે, તા તેથી તેણે પાતાના અંતઃકરણને શ્રેષ્ઠ અનાવવા અભ્યાસ કરવા, એ પણ ડીક કહ્યું. કુપાનાથ! મનુષ્યનું અંતઃકરણ એવું તે કેવું અળવાન છે, કે જે દેવાદિકના શ્રેષ્ઠ સ્વભાવના પણ સંગ્રહ કરી શકે છે?"

એ પ્રશ્ન સાંભળી તેના ગુરુજી બાલ્યા; "બાપ, જીવનસિંહ! મનુષ્ય એ એવું ઉત્તમ રત્ન પ્રભુએ ઘડ્યું છે, ને તેનું અંતઃકરણ એટલું બધું ચમત્કારિક છે, કે એ માટે હું તારી આગળ કેટલું કહી શકું ! પૃથ્વીપર ઉત્પન્ન થયેલાં સમસ્ત પ્રાણીએ કરતાં જળચર મનુષ્ય પ્રાણી સૌ વાતે શ્રેષ્ઠ છે. મીઠાં તથા ખારાં જળમાં વસનારાં જળચર પ્રાણીએ, જેવાં કે જીણા પારા, માટી નાની માછલીએ, દેડકાં, કાચબા, માટા મત્સ્યા, મગરા, ઝુંડા અને અશ્વાને, ગજાને તથા માટાં વહાણોને પણ ગળી જાય એવા સમુદ્રમાં વસનારા માટા માટા મગર મત્સ્યા છું; પણ એ સર્વ કરતાં મનુષ્ય પ્રાણી શ્રેષ્ઠ છે. પૃથ્વીપર અને પૃથ્વીમાં વસનારાં ભ્રચર પ્રાણીએા, જેવાં કે જીણામાં જીણાં જતુઓ, કીડીએા, મંદાેડાએા, ક્લદરા, સર્પો, માર્જારા, શાનો,

સ્થળચર શૃગાલા, હરણા, વાનરા, ગાયા, મહિયા, અજાઓા, ગર્કભા, અશ્વા, ઉચ્ટ્રા, ગંડાઓા, હસ્તીઓા, વ્યાઘા,

રોંછા ને સમગ્ર વનચરાના રાજા સિંહા, ઇત્યાદિ સર્વ કરતાં પણ મનુષ્ય પ્રાણી શ્રેષ્ઠ છે. આકાશમાં ઊડનારી મક્ષિકા, પતંગા-

ખેચર દિકથી લઇને ચક્રવાકા, તિત્તિરા, પાપટા, કપાતા, કાકપક્ષીઓ, મયૂરા, સારસા, હંસા, બાજો, ગીધા

ને ગરુડાદિક સમસ્ત પક્ષીગણનાં પ્રાણીએ કરતાં પણ મનુષ્ય પ્રાણી શ્રેષ્ઠ છે. અદશ્યસ્તપે ફરનારાં ભ્રતા, પ્રેતા, પિશાચા, વેતાલા અને વીરા, એ આદિક વર્ગનાં પ્રાણીએ કરતાં પણ મનુષ્ય પ્રાણી શ્રેષ્ઠ છે. તેમ જ યક્ષા, રાક્ષસા, દાનવા, દૈત્યા ઇત્યાદિ મહાળળવાન અને માયાવી અસુર પ્રાણીએ કરતાં પણ મનુષ્ય પ્રાણી શ્રેષ્ઠ છે. વળી પાતાના કરતાં શ્રેષ્ઠ ગણાતા એવા દેવતાઓ - કે જેઓના ઉત્તમાત્તમ સ્વસાવા પાતાનામાં પ્રાપ્ત

કરવાને સારુ તેઓને અહુ અહુ સાવધપણાથી અનુકરણ કરવાનું છે, તે દેવતાઓ-પણ કાેઈ કાેઇ વાર મનુષ્ય પ્રાણીને અહુ અભિનંદન આપે છે તથા મનુષ્યપણાની અભિલાષા ધરે છે.''\*

એટલં કહીને તે મહાત્મા ક્ષણભર સ્થંભી, પછી બાલ્યા; "પ્યારા જીવન! તારા મનને કદાચ શંકા થશે કે, સમસ્ત પ્રાણીઓ કરતાં મતુષ્ય પ્રાણી શ્રેષ્ઠ કેવી રીતે ? તું સ્વસ્થ થઇને સાંભળઃ સમસ્ત જળ-ચરા, ભુચરા અને ખેચરાદિક એટલે આકાશગામી પક્ષ્યાદિક પ્રાણીએ! ગમે તેવાં માટાં છે, અતુલિત ખળવાળાં અને અતિશય ભયંકર છે, તેઓ મનુષ્યને તેની અસાવધ અવસ્થામાં ભલે આખા ને આખા ગળી જાય છે, ખાઈ જાય છે, મારી નાંખે છે ને ત્રાસ પમાઉ છે. તથાપિ સાવધપણે રહી, પાતાના પરમ બુદ્ધિખળના ને મનુષ્ય ઉપ-ચાગ કરે, તા અવશ્ય તે સર્વ વર્ગોના મહાભયંકર પ્રાણીઓને પણ પાતાને વશ કરી શકે છે. તે જ મનુષ્ય પ્રાણી વળી પિશાચવર્ગનાં. વાયુરુપે રહીને ગમે તેવા છળખળ કરનારા, ભૂત પ્રેતાદિક પ્રાણીઓને પણ પાતાના ખુદ્ધિખળવડે, મલિન મંત્રાની સાધનાઓ કરીને, એક ચાકર સરખા વશ કરી લે છે, ને તેઓની પાસે ઇચ્છિત કાર્ય કરાવે છે. એટલું જ નહિ, પણ જો તેઓ ઇચ્છે ને પ્રયત્ન કરે તેા અધા-गतिने पामेक्षा अने महान् दुः भानुसव अरता पिशाचाहिक प्राणीमाने પાતાનાં ખુદ્ધિખળવડે તથા અનેક શ્રાહ્યાદિક સત્ક્રિયાએ કરીને, સદ્ગતિ પણ અપાવી શકે છે. † તે જ પ્રમાણે યક્ષ રાક્ષસાદિકને પણ મનુષ્ય પાતાનાં ખુદ્ધિખળવડે તથા અનેક તપ, સંયમ, યાગ, ઉપાસના આદિક દૈવી શક્તિઓવઉ, તેઓની માયામાં ન કસાલાં, ઊલટા તેઓને આધીન કરી લે છે. એટલા માટે સર્વ પ્રાણીઓના કરતાં મનુષ્ય પ્રાણી શ્રેષ્ઠ છે."

<sup>\*</sup> વાસ્તિવિક અમરકારાના કર્તા અમરસિંહના મતે વિદ્યાધરા, અપ્સરાચા, યહો, રાક્ષસા, ગંધવાં, હિન્નરા, પિશાચા, ગુલકા, સિધ્ધા અને લૂતા દ્વેવયાનિઓ માંના છે અને દૈત્યા, દેતેયા, દનું , ઇન્દ્રશત્રુઓ અને દાનવા વગેરે આસુરી યાનિમાંના અસુરા છે; પણ વ્યવહારમાં આપણે તેવા લેદ માનતા નથી. આપણે તા સામાન્ય એ બધામાંના કેટલાકાને પિશાચ તરીકે જ અને રાક્ષસ તરીકે જ ઓળખીએ છોએ.

<sup>†</sup> આ વિષય યથાર્થ સમજવા માટે શ્રીમદ્ભાગવત, બીતામાહાત્મ્ય, એકાદશી-માહાત્મ્ય, પુરુષાત્તમમાહાત્મ, ને ત્રતરાજ વગેરે વાંચવાં, અધિકારી જીવ માટે આવરયક કર્મ છે.

એ સાંભળી જીવન, હાથ જોડીને બાેલ્યા; કૃપાનાથ! એ બધું તા યથાર્થ; પણ અહુણાં આપે સૂચવ્યું કે, સૌ મનુષ્યાથી પણ શ્રેષ્ઠ એવા દેવતાઓ, મનુષ્ય પ્રાણીને અભિનન્દન આપે છે તથા મનુષ્ય-પણાની અભિલાષા કરે છે, એ શું સત્ય ને શાસ્ત્રસંમત છે ? એમ દ્ધાય તા દેવતાપણં, મનુષ્યપણાથી ઊતરતું ગણાય!"

ગુરુજી બાહ્યા; "ના ભાઇ! ના, તેમ નથી. પરંતુ એમાં એક સમજવા જેવું કારણ છે. દેવા મનુષ્યા કરતાં સૌ વાતે શ્રેષ્ઠ છે. તેઓનાં શરીરા મનુષ્યાના જેવાં મલિન અને નિસ્તેજ હાતાં નથી, પણ ઘણાં પવિત્ર, નિર્મળ અને દિવ્ય તેજવાળાં હાય છે. તેમને ધારણ કરવાના વસ્ત્રાલંકારા પણ ઘણા તેજસ્વી, શાભાયમાન અને પવિત્ર છે; તેએાનાં ભક્ષ્યભાજયાદિક પણ ઘણાં સુંદર અને અલૌકિક સ્વાદવાળાં છે, તથા સર્વ સ્વાદાના તત્ત્વરૂપ અને અમર કરનાર એવા અમૃતરસનું તેઓ! નિત્ય પાન કર્યા કરે છે. તેએ માં વસવાનાં ભવના પણ પરમ દિવ્ય છે, વાહના પણ દિવ્ય, આસના પણ દિવ્ય, શય્યાએ પણ દિવ્ય અને એ પ્રમાણે તેઓને ઉપભાગમાં લેવાની તથા ક્રીડા કરવાની સર્વ વસ્તુઓ તેમ જ તેમની ભૂમિ આદિક સઘળું જ પરમ દિવ્ય, પવિત્ર અને મનુષ્ય લાક ધારે તેના કરતાં અતિ દિવ્ય છે, મનુષ્યની પેઠે તેઓને અનેક પ્રકારનાં દુ:ખા ને ક્લેશા હાતાં નથી. તેમ ભાગવવા પણ પડતા નથી. મુખ્યત્વે કરીને તેઓ સા કરતાં શ્રષ્ઠ અને નિર્મળ એવા સત્ત્વગુણના આશ્રય કરનારા હાવાથી, તેમનામાં છળ, કપટ, દંભ, ઇંગ્યાં, ફ્રોધ, લય, માહ ઇત્યાદિક દુર્ગુણા પણ હાતા નથી. એમ સર્વ પ્રકારે મનુષ્યા કરતાં દેવા શ્રેષ્ઠ છે, પરમ સુખી છે અને મનુષ્યાને પણ સુખના આપનારા છે. છતાં પણ તેઓ મનુષ્ય પ્રાણીને અભિનન્દન શા માટે આપે છે ને મનુષ્યપણાની અભિલાષા શા માટે રાખે છે, તેનું આશ્વર્ય-મય કારણ તું સાંભળ."

એમ કહી થાડીકવાર પછી તે મહાતમાં બાલ્યા; "આપ જીવન! દેવા સ્વર્ગમાં વસે છે ને આપણે મનુષ્યા મૃત્યુલાકમાં એટલે પૃથ્વીપર વસીએ છીએ. પૃથ્વી કરતાં સ્વર્ગ એ વિવિધ પ્રકારનાં સુખાનું સ્થાન છે. આ પૃથ્વી અને તેમાં પણ વિશેષે કરીને જમ્યદ્વીપ વિષે આવેલા આપણા આ ભારતવર્ષ, એ કર્મસૂમિ છે. डोकोડ्यं कर्मबंधनः । સ્વર્ગ એ ભાગલમ છે. કર્મલમિમાં વસતા મનુષ્યાથી સર્વ પ્રકારનાં કર્મા કરી શકાર્ય છે. અને સ્વર્ગમાં એટલે ભાગભુમિમાં વસનારાએ માત્ર વિવિધ

ભાગા જ ભાગવે છે: ત્યાં કશું નવું કર્મ અની શકતું નથી. હવે સર્વ-નિયંતા વિશ્વશ્વરના એવા નિયમ છે કે, મનુષ્ય પ્રાણી જેવાં જેવાં— સારાં કે નરતાં કર્મોં કરે છે, તેવાં તેવાં—સારાં કે નરતાં કળા તેના અદલામાં તેને અવશ્ય ભાગવવાં પડે છે. સારા કર્મનું કળ સુખભાગ છે, નરતાં કર્મનું કળ દુ:ખભાગ છે. સુખભાગ સ્વર્ગમાં જઇ ભાગવાય છે, દુ:ખભાગ નરકમાં જઇ ભાગવાય છે. સ્વર્ગ જેમ સારાં કર્મોનું કળ ભાગવવાની ભાગભ્રમિકા છે, તેમ જ નરક, નરતાં કર્મોનું કળ ભાગ-વવાની ભાગભ્રમિકા છે; માટે સ્વર્ગમાં કે નરકમાં ગયા પછી પ્રાણીને પાતાનાં પૂર્વનાં કરેલાં કર્માં માત્ર ભાગવીને જ ધ્રુટવાનું છે, પણ ત્યાં સારું નરતું એવું નવું કર્મ, કંઇ પણ ખની શકતું નથી. સ્વર્ગવાસી કે નરકવાસી પાતાના ભાગ ભાગવી રહીને ત્યાંથી પાછા પૃથ્વી પર પડે છે; અને પાછા નવા કર્મમાં જોડાય છે. શાસ્ત્રવચન છે કે:—

ते तं भुक्त्वा स्वर्गलोकं विशालं श्वीणे पुण्ये मर्थलोकं विशंति ॥

પુરુયવાન મનુષ્ય પાતાનાં પુરુયનું ફળ ભાગવાઇ રહ્યું, એટલે સ્વર્ગમાંથી પાછા મૃત્યુલાકમાં પડે છે. એટલા માટે સ્વર્ગમાં વસનાર ેટેવા. મનુષ્ય પ્રાણીને વારંવાર વખાણે છે કે, 'હે મનુષ્ય! તું મહા-ભાગ્યવાન છે, કે જેથી તારા એ પવિત્ર કર્મભ્રમિમાં જન્મ છે. ત્યાં રહીને તું અનેક પુષ્ય કર્મા કરીને આ અમારા સ્વર્ગભુવનને પણ મેળવી શકીશ, અથવા વધારે પુષ્ટ્યખળ મેળવીને અમારા કરતાં પણ અધિક સુખવાળા ઊર્ધ્વલાકને પણ મેળવી શકીશ, અને કદાચ લગવ-ત્કપાથી કાઇ સદગુરુ મહાત્માના સમાગમ મળશે. ને તેમના દ્વારા ભગવદ્ધ ક્તિરુપ तत्त्वज्ञान પ્રાપ્त કરીશ, તેા આ અમારા તથા બીજા સઘળા નાશવંત સ્વર્ગો કરતાં શ્રેષ્ઠ અને જેનાે કદી પણ નાશ થતાે નથી એવા ભગવત્પદસ્ત્ય પરમ ધામને પજ મેળવી શકીશ!\* માટે હે મનુષ્ય! તને धन्य છે.' વળી હે જીવન ! આ જ કારણથી તે દેવા વારંવાર વિચાર કરે છે કે, જો કે આપણે આ સ્વર્ગમાં આવીને ભલે વસ્યા છીએ, ને તે ભલે પરમ સુખમય છે; તથાપિ તે સુખ ભાગવવાના આપણે માટે અમુક અવધિ તા છે જ. વળી કઢાચ આપણે માટે અવધિ ન હાય, એટલે કે જ્યાં સુધી સ્વર્ગ રહે ત્યાં સુધી આપણને અહીં રહી સુખ-ભાગ ભાગવવાના મત્યા છે, તથાપિ તે કયાં સુધી ટકી રહેશે ! સત્પુરુણે કહી ગયા છે કે, ચાહે તેા ઘણે જ લાંબે કાળે પણ અંતે

<sup>\*</sup> यदूत्वा न निवर्तते तद्धाम परमं मम ।

આપણું આ સ્વર્ગનો પણ નાશ તો થવાનો જ છે, તો તે વેળાએ પણુ આપણું અહીંથી પતન તો થવાનું જ છે! માટે એવું અધૂરું, અંતવાળું સ્વર્ગસુખ એ કંઇ પરમ સુખ ગણાય નહિ. તેથી હવે જો પ્રભુ કૃપા કરે તો આ વેળાનું સ્વર્ગસુખ ભાગવીને, જ્યારે મૃત્યુ- લાકમાં જઇએ, ત્યારે એવું સદાચરણ કરીએ, કે જેથા, જ્યાંથી કદી પાછું ક્રવું ન પડે એવું ઉત્તમાત્તમ અને નિર્ભય ભગવત્પદ-પરમપદ પ્રાપ્ત થાય-એવી કામના પૂર્ણ થાય તેવું કર્મ કરીએ. આ કારણથી તેઓ મનુષ્યપણાની અભિલાષા કરે છે. એવી રીતે મનુષ્યપણું અને મનુષ્ય પ્રાણી સા કરતાં અતિ ઉત્તમ ને અભિનંદનીય છે."

એ પછી વળી થાડીક વિશ્રાંતિ લઇને, તેના ગુરુજ બાલ્યા; "પ્રિય પુત્ર જીવન! કદાચ તેને એમ શંકા થશે કે, મનુષ્ય સત્કર્મ કરીને ઉત્તમ લાક અને ઉત્તમ પદ મેળવી શકે છે, તે પ્રમાણે બીજાં પ્રાણીઓ નહિ મેળવી શકતાં હાય? વિચારથી સિદ્ધ થયું છે કે, ના; અન્ય પ્રાણીથી તેમ થઈ શકતું નથી. મનુષ્ય વિના બીજાં સર્વ પ્રાણીઓ, જેવાં કે પૂર્વે ગણાવેલા જળમાં વસનારા જીવા, પૃથ્વીપર વસનારા પશુ આદિક જીવા, આકાશમાં કરનારાં પક્ષીઓ અને હવામાં વસનારાં ભ્રતા, પ્રેતો, પિશાચા, ઇત્યાદિ સર્વ કેવળ આસુરી સંપતવાળા જીવા છે. એમાંના કેટલાક વાચા વિનાના છે, એટલે તેઓનાથી કશું સાધન કે સત્કર્મ કેવી રીતે થઇ શકે? વળી રાક્ષસાદિક જીવા, વાચા ખાલી શકનાર અને કિચિત જ્ઞાનવાળા છે, તથાપિ તેઓનું તે જ્ઞાન, અનિવાર્ય કામ, ક્રોધ, માહ, મદ, મત્સર, નિર્દયતા ઈત્યાદિક મહાદુર્ગુણાથી તદ્દન ઢંકાયલું હાય છે, એટલે તેઓથી પણ કાઈ જાતનું સત્કર્મ બની શકતું નથી."

આ સાંભળી ખુદ્ધિમાન એવા જીવનસિંહ કર જેડી બાલ્યા; "કૃપાનાય! આપે કહ્યું તે પ્રમાણે મનુષ્યા સત્કર્મ કરીને દેવાદિકનું સ્થાન જે સ્વર્ગ, તેને પ્રાપ્ત કરી શકે છે, ને તેથી તે દેવાને પણ તેઓ શ્લાધ્ય છે એ ઠીક, પણ તે તે લેકની અને તે તે દેવાદિકની પદ્દવી કંઇ મનુષ્યને તેના મનુષ્યપણામાં જ મળી શકે છે? એને માટે તા તેને પાતાના મનુષ્યદેહ તજીને દેવા સરખા દિવ્ય દેહ ધારણ કરવા પડે છે, એમ આપના શ્રીમુખથી મેં અનેકવાર સાંભજ્યું છે, તે પછી આ મનુષ્યપણાંની શી મહત્તા?"

ત્યારે ગુરુજી બાલ્યા; "આપ! એ તા પ્રભુના ઘરના-સર્વેશ્વરના સામ્રાન્યના સામાન્ય નિયમ જ છે કે, મનુષ્યાદિ કાઈ પણ પ્રાણીને દેહાંતર કે રૂપાંતર વિના લાેકાંતરના પ્રાપ્તિ થતા નથી, ને તેમ થવાથી કંઈ મનુષ્ય પ્રાણીની કે મનુષ્ય દેહની મહત્તા-ઉત્તમતામાં કંઇ ક્ષૃતિ થતા નથી. છતાં એવું પણ ઘણાવાર ખનેલું છે કે, મનુષ્ય પ્રાણી, પ્રભુએ તેનામાં મૂકેલા અદ્દભુત છુદ્ધિખળ અને જ્ઞાનખળને લીધે—પરમ પુરુષાર્થનું સેવન કરી, સર્વેશ્વરના સર્વ સામાન્ય સૃષ્ટિનિયમને પણ ઉલ્લંઘીને પેલીમેર જવા જેટલા શક્તિમાન્ થાય છે. અહા! કેવી પ્રભુની તેનાપર કૃપા છે! તેમ જ અહા! તે કૃપાળુએ આખી સૃષ્ટિની રચનામાં મનુષ્યદ્ભપ મૂર્તિ કેવી સૌથી અદ્દભુત અને ઉત્તમાન્તમ ઘડી છે! ધન્ય તે કૃતિને અને ધન્ય તેના કર્તાને."

આ સાંભળી જીવનસિંહ પૂછવાના વિચાર કરતા હતા કે 'એવા તે કેવા શક્તિમાન મનુષ્ય પ્રાણી થઇ શકે છે?' તે પૂર્વે જ, તે જ પ્રશ્નના સમાધાનરુપે તે મહાત્મા બાલ્યા; "આપ જીવન! તું હજી આળક છે, તેથી મનુષ્યની અદ્ભુત શક્તિનું તને જોઇએ તેવું જ્ઞાન નથી, માટે મારે તને કહેવું જોઇએ કે તેની શક્તિની પરિસીમા કયાં સુધી છે, તે હવે શ્રવેણ કર."

મનુષ્ય શું શું કરી શકે છે?

પ્યારા જીવન! મનુષ્યની ઉત્તમતા હું તને જણાવું છું ને તેની અદ્ભુત શક્તિનું વર્ણન કરું છું, તે પરથી તારે એમ સમજવાનું નથી કે જગતમાંના સર્વ મનુષ્યા તેવા શક્તિમાન છે. પણ મનુષ્યમાં પ્રભુએ અપેંલું જે બુદ્ધિતત્ત્વ છે, તેનાપર ઉત્તમ પ્રકારના સંસ્કારા પામીને જે મનુષ્યનું હુદય આંતર સંસ્કારી બન્યું હાય, તે મનુષ્ય અસંસ્કારી કરતાં વધારે શક્તિમાન્ થાય છે અને તેમાં પણ જેવા જેવા પ્રકારના સંસ્કારા તેને મળ્યા હાય છે, તેવું તેવું વધારે કે એાધું બુદ્ધિખળ તેનામાં પ્રકાશે છે. જેમકે આપણા શહિરમાંના પ્રજાવર્ગના મનુષ્યાને ત્યાં પણ અશ્વો છે, ને તારે ત્યાં પણ અશ્વો છે, પરંતુ તે બધાય કંઈ સરખા ચપલ કે સરખા અળવાન નથી. પ્રજાવર્ગના અશ્વો કરતાં તારા સૈન્યના અશ્વો વધારે તેજ છે, તેઓના કરતાં પણ પ્રધાનાના અશ્વો ઘણા તેજવાળા છે, અને તારા પિતાના પેલા નીલ અશ્વ તા વળી સર્વ અશ્વોના શિરામાંથુ છે. જાતે તા તે સઘળા અશ્વો સરખા જ છે, તથાપિ તેનાપર ઘણા ઉત્તમ સંસ્કારા કરવામાં આવેલા હાવાથી, તે

સર્વ અશ્વા કરતાં ઘણા અળવાન, ચપળ અને મનુષ્યની પૈઠે પાતાના સ્વામીની સેવામાં ને આગ્રામાં તત્પર રહેનારા થયા છે: યુદ્ધાદિ કઠિન પ્રસંગે પાતાનામાં જ્યાંસુધી પ્રાણ હાય ત્યાંસુધી પાતાના સ્વામીને જરા આળ પણ ન આવવા દે, એવા કેટલાક ઉત્તમ અશ્વા સંસ્કારા પામીને થાય છે. તે જ પ્રમાણે મનુષ્યાનું પણ સમજવું.

'વળી મનુષ્ય કરોા પણ ઉત્તમ સંસ્કાર ન પામેલા હાય, તાેપણ બીજાં પશ્વાદિક પ્રાણીઓ કરતાં શ્રેષ્ઠ છે. તે જન્મે છે ત્યારથી માંડીને ઇતર મનુષ્યાના સહવાસથી તેઓના અંતઃકરણને સામાન્ય સંસ્કાર તાે સ્વાભાવિક જ થાય છે. એવાં મનુષ્યા પણ બીજાં ઉત્તમ સંસ્કારી મનુષ્યાની સેવામાં ઉપયાગી થઇ શકે છે ને એમ સહવાસ થતાં વધારે સંસ્કારી બનતાં જાય છે. મનુષ્યા ભૂમિમાંથી અન્ન ઉત્પન્ન કરે છે; તે અન્નમાંથી અનેકાનેક ભિન્ન ભિન્ન સ્વાદાવાળા ખાદ્ય પદાર્થો બનાવીને તેમનું સેવન કરે છે; પશ્વાદિકની સહાય લઇને, એકલાથી ન બની શકે એવાં ઘણાં બળનાં કાર્યો કરે છે; અશ્વા, હસ્તીઓ આદિ મહા ઉત્મત્ત અને અતુલ બળવાળા પ્રાણીઓને વશ કરી લઇ તેઓપર સવારી કરે છે–તેઓની પાસે ભારવહનાદિક કાર્યો કરાવે છે; મનુષ્યા પશુઓના થાનમાંથી અમૃતસ્તપ દ્વધ દાહે છે, ને તે દૂધમાંથી વળી દહીં, માખણ ને ઘૃત સરખા આશ્ચયકારક પદાર્થા, બુદ્ધિવડે શોધી કાઢે છે. મનુષ્યા માટીમાંથી સુવર્ણ શોધી કાઢે છે, પાષાણમય પર્વતામાંથી અમૃલ્ય રત્ના શોધી કહાડે છે. પત્ર જીવન! તેં કદી સમુદ્ર જોયા છે?

"ના પિતાજી!" જીવને કહ્યું: "મેં તેના અપાર વિસ્તાર તથા ઊંડાઇ વિષે ને તેમાં વસતાં ભયંકર પ્રાણીએા વિષે સાંભળ્યું તેા છે, પણ સમુદ્ર જોયા નથી."

"ત્યારે જો તેવા અગાધ સમુદ્રજળને તળિયે રહેલા અમૂલ્ય રતનમાં ક્તિકલંડાર, મનુષ્ય અંદર જઇને શાધી લાવે છે. સેંકડા અને હજારા યાજનાના વિસ્તારમાં મહા અગાધ અને ઉન્મત્ત જળથી ભરેલા તે સમુદ્રને મનુષ્ય હઢ નૌકા આદિક સાધનાથી તરીને પેલે પાર જઇ શકે છે. મનુષ્ય અનેક વિદ્યાએ અને શાસ્ત્રાનાં તત્ત્વાને જાણી શકે છે. તે સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને લય આદિ તત્ત્વાને પણ જાણે છે; તેમ જ સૃષ્ટિના સઘળા વ્યવહારાના તત્ત્વને તેમજ ધર્માના તત્ત્વને પણ તે સારી ગીતે જાણે છે. વળી તે વિદ્યાઓવડે તથા શાસ્ત્રાવડે આ

<sup>\*</sup> मतिरेव बलाद्गरीयसी यदमावे करिणामियं दशा।

સૃષ્ટિમાંનાં પૃથ્વી, જળ, અગ્નિ, વાયુ, આકાશાદિક તત્ત્વોને, તથા તેઓના ગુણાને જાણે છે, ને તેવડે તેઓને વશ કરી, સૃષ્ટિને ઉપચાગી થાય એવાં અનેક કાર્યો કરી શકે છે. વળી તે અનેક યાંત્રિક શક્તિઓ ઉત્પન્ન કરી શકે છે. વિદ્યાઓવડે મનુષ્ય જેમ પૃથ્વીના પડમાંની સર્વ વસ્તુઓને જાણે છે તથા મેળવે છે, તેમ જ આકાશમાંનાં અનેક ચમત્કારોને પણ તે સારી રીતે જાણી શકે છે ને ઉપયોગમાં લઇ શકે છે. આકાશમાં એક બીજાથી લાખા યોજનાને અંતરે રહેલા ગ્રહા, નક્ષત્રગણા, રાશિગણા, ને બીજા અનેક વારાઓની વિચિત્ર ગતિને, તેઓના પરસ્પરના સંબંધને અને તે વડે આકાશમાં, તેમ જ પૃથ્વીપર થતા અનેક ચમત્કારોને વિદ્યાઓવડે જાણુનાર ને જોનાર મનુષ્ય જ છે. વળી વિદ્યાના બળથી વિવિધ વનસ્પતિઓના તથા ઓષાધઓના ગુણદાષો જાણીને તેવડે મનુષ્યોના, તેમ જ પશુ પક્ષ્યા-દિકના મહાન રાગોને મટાડી શકે છે, ને રસાયનાદિકથી બીજા પણ કેટલાક ચમત્કારા સ્વાધીન કરીને, તેવડે લોકોપકાર કરી શકે છે.

તેમ જ વિષયાદિકના સમૂહમાં ઉત્પન્ન થયેલા છતાં તે વિષયાપર તીવ્ર વિરાગ ધારણ કરી, મનાનિગ્રહવે પરમ દુર્લભ એવા યાંગ સંપાદન કરી શકે છે,\* ને તેના પ્રભાવથી સ્વાધીન થયેલી સિદ્ધિઓન્વે,† જગતમાં અદ્ભુત કાર્યો કરી શકે છે. તે સિદ્ધિના ખળથી પ્રસંગ આવ્યે નાનામાં નાના–ઝીણામાં ઝીણા થઈ શકે છે, માટાથી માટા ને જાડાથી જાઢા થઇ શકે છે, ફારા–હલકાથી હલકા ને ભારેથી ભારે થઇ શકે છે, પારકી તેમ જ પાતાની ઇન્છિત કામના પૂર્ણ કરી શકે છે, સર્વના પર આધિપત્ય મેળવી શકે છે, સર્વ જગતને પાતાને વશ કરી શકે છે, પારકા મનની વાત જાણી શકે છે, એક ઠેકાણે બેઠાં બેઠાં ઘણાં સ્થળોની વાત જાણી તથા સાંભળી શકે છે, એક ઠેકાણે બેઠાં બેઠાં ઘણાં વગર વિલંખ ને વગર વાહને જઇ શકે છે, સ્વર્ગાદિક સઘળા ઊર્ધ્વ લોકામાં ને પાતાળાદિકમાં પણ તે યથેન્છપણે વિચરી શકે છે, ને એવા ઘણા ઘણા ચમત્કારા કરી શકે છે. મેં એનાથીએ પણ વધારે સંસ્કાર પામલા મનુષ્ય એ સિદ્ધિ આદિકનાં ઐશ્વર્યને તુન્છ ગણી, સ્વાધીન થયેલાં મનુષ્ય એ સિદ્ધિ આદિકનાં ઐશ્વર્યને તુન્છ ગણી, સ્વાધીન થયેલાં મનને પરવશ અને ઉન્મત્ત કરી નાંખનારું ગણીને, તેના અનાદર કરે છે. અને તે સિદ્ધિઓના કિચિત પણ સ્પર્શન થાય, તેને માટે ખહુ સાવધ

<sup>\*</sup> योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः । પાત લજલયાગકર્શ નના સમાધિપાદ અને સાધનપાદ. †इन्म औषधि-मन्त्र-तपः समाधिजाः सिद्धयः। ‡पात લજલયાગદर्શ નના વિબ્રુતિપાદ.

રહ્યી, તેઓની પહુ પેલીમેરનું એક્ષર્ય જે સાત્મદર્શન-પરમાત્મદર્શન-ભ્રહ્મદર્શન- પરમ ત્રેમનું સ્થાન-ભ્રચાળ-અક્ષરસ્થાન-સત્ ચિત આનંદ-ભ્રનનું પરમ સ્થાન-તેની જ માત્ર અબિલામા ધરીને, પોતાની પવિત્ર યાંગલક્તિ પરિપકલ કરે છે; અને અંતે તે પરમ પુરુષના-સસ્ચિદાનંદના ધામનું અનંત સુખ બાગવવા બાગ્યશાળી થાય છે. એવી રીતે અસંખ્ય ઉત્તમાત્તમ સાધના અને વિલાઓદારા પાતાનાં અંતઃકરણને અપ્રતિમ બળવાળું અને અદ્દબુત શક્તિવાળું કરી, મનુષ્ય પ્રાણી સકલ સબ્ટિમાં પ્રપૂર્ણ મનાય છે, સર્વના આશ્રયદાતા થાય છે, સર્વથી શ્રેષ્ઠ થાય છે, સર્વના સ્વામી થાય છે, સર્વના સબ્ટા થાય છે અને શિવાહં! શિવાહં! ના જાપ જપતાં જપતાં સ્વયં જીવ મટીને શિવ થાય છે!!

આ સર્વ એક ચિત્તે શ્રવણ કરી રહેલા રાજપુત્ર છવનસિંહ, નમન કરીને બાલ્યા; "હે કૃપાળુ ગુરુદેવ! અહા ધન્ય છે, ધન્ય છે! ત્યારે તો મનુષ્ય પ્રાણી સમાન જગતમાં બીજું કાઇ જ પ્રાણી ન ગણાય. અહા! તે પ્રાણી માત્રમાં શ્રેષ્ઠ જ. જે પાતે એક કાળે કાઇના સરજેલા છે, તે વળી બીજાઓના બીજે કાળે સબ્ટા થઇ શકે છે એ કેવું આશ્ચર્ય! આપે પૂર્વે એમ પણ કહ્યું હતું કે, સર્વેશ્વરની સબ્ટિના સર્વ સામાન્ય નિયમાને પણ કદાચિત્ ઉલ્લંઘીને પેલીમેર જવા જેટલા શક્તિમાન, મનુષ્ય પ્રાણી થાય છે, તા તે પણ કેટલું બધું આશ્ચર્યમય! અહા! કૃપાનાથ! શું એવા મનુષ્ય પ્રાણી કાઇ થયા હશે?"

એ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં તે મહાત્મા ઋષિ આ પ્રમાણે કહેવા લાગ્યા. વિશ્વામિત્રચરિત્ર

'પ્યારા જીવન!" તેના ગુરુદેવ બાલ્યા, "પૂર્વે કુશિક વંશમાં ઉત્પન્ન થયેલા વિશ્વામિત્ર નામે એક ઋષિ હતા. એ મહાપુરુષના એટલે એ વિશ્વામિત્ર મહિવના ઇતિહાસ આપણા આ પ્રસ્તુત વિષયને સર્વ રીતે ઉદાહરણસ્ત્રપ છે. પ્રથમ તો એ મહાત્માએ મનુષ્ય શું શું કરી શકે છે, એના સંબંધમાં જનસમૂહને સ્પષ્ટ દેખાડી આપ્યું છે કે, તે સ્વયં રાજકળમાં જન્મેલા એક ક્ષત્રિયપુત્ર છતાં, સ્વાત્મ પુરુષાર્થવડે બ્રાહ્મણ થયા, એટલું જ નહિ, પણ વળી સમસ્ત બ્રાહ્મણકુળમાં શ્રેષ્ઠ એવા ઋષિકળથી વધી મહિવે પદને પામ્યા. હે બાપ! સર્વ વર્ણોમાં બ્રહ્મને જાણનાર બ્રાહ્મણ એ શ્રેષ્ઠ અને સર્વને પુજ્ય છે; કારણ કે તે તત્ત્વના ઉપદેશ કરી સમસ્ત પ્રજાએ ને સન્માર્ગે- ધર્મમાર્ગે વાળે છે, તે

<sup>\*</sup> પાતંજલયાગદર્શનના દેવલ્યપાદ.

તેઓનું કલ્યાથુ કરે છે. એટલા માટે તે ખ્રાક્ષણપદ પ્રાપ્ત થવું પણ કુલંભ છે. વિશ્વામિત્ર રાજર્ષિએ તે ખ્રાદ્ધાલ્પદ પ્રાપ્ત કરવા માટે એટલા માટેલા માટેલા પ્રયત્ન કર્યો, કે જે કાઇપણ સામાન્ય મનુષ્યથી અશક્ય જ હતા ને આજે પણ છે જ.

કુશિક રાજાના વંશજ ગાધિરાજાના તે પુત્ર હતા. પિતાએ તેમને રાજ્યાભિષેક કર્યા પછી, ઘણાક કાળપર્યંત સુખરૂપ રાજ્ય કરતાં કરતાં એકવાર પાતાની માટી સેનાસહિત વિશ્વામિત્ર રાજા અરણ્યમાં મૃગયા કરવા સારુ ગયા. માર્ગમાં વસિષ્ઠ સુનિના આશ્રમ આવ્યા. વસિષ્ઠ સરખા મહાર્ષે, કે જેમનું દર્શન થવું દુર્લભ, તે દર્શનીય મહારમાના આશ્રમ અનાયાસે માર્ગમાં આવ્યા, માટે તેમને વંદન કર્યા વિના આગળ કેમ ચલાય, એવું ધારી, વિશ્વામિત્રે આશ્રમમાં જઇતે તે મહાર્ષેનું દર્શન કર્યું. વસિષ્ઠ મુનિએ વિશ્વામિત્રને કુશળ સમાચાર પૂછી ખહુ આદર આપ્યા, ને પોતાના આશ્રમમાં એક દિવસ અતિથિ તરીકે રહેવા સારુ આગ્રહ કરયો. વિશ્વામિત્ર કર્યું; "મુનિવર! હું એકલા હાલ તો આપનું આતિથ્ય માન્ય કરું; પણ અત્યારે તો મારી સાથે માટું ચતુરંગ સન્ય છે, માટે વનમાં વસનારા આપને હું મારા આતિથ્ય નિમિત્તે દુઃખી કરું, એ ઠીક નહિ,"

વસિષ્ઠ મુનિ બાલ્યા; "રાજા! તેમ કંઈ નથી; તારી સાથે ગમે તેલું માટું સૈન્ય હશે તાે પણ શું થયું ? ભગવત્કૃપાથી સર્વ વસ્તુ મળી રહેશે." આ વચન સાંભળી વિશ્વામિત્ર સન્ય સાથે તે દિવસે ત્યાં રહ્યા.

તે વનમાં પડાવ કરાવીને વિશ્વામિત્ર પાતે મુનિના આશ્રમની તથા વનની શાલા નીરખતા ચામેર કરવા લાગ્યા; અને મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યા કે, 'જોઇએ વારુ, મુનિએ આપણને આતિથ્યનું તા કહ્યું. તથાપિ આશ્રમમાં તા સીધા સામાન આદિ કશી વસ્તુના સંગ્રહ જોવામાં આવતા નથી, તા પછી તેઓ આટલાં અધાં મનુષ્યાને માટે અને વાહના માટે લાજન સાહિત્ય કેમ કરીને પૃરું પાડે છે?'

એટલામાં તાે થાડીક વારે મુનિના આશ્રમમાંથી નિમંત્રણ આવ્યું કે, "રાજા ! ચાલાે; સમય થયાે હાેવાથી મુનિ મહારાજ આપને સેનાસહિત ભાજન કરવા સારુ બાલાવે છે."

મુનિવર વસિષ્ઠજીના શિષ્યોનું એ બાલવું સાંભળી, રાજાને તા પરમ આશ્ચર્ય થયું કે, એટલી વારમાં ભાજનની તૈયારી! એ કેમ બની શકે! તુરત સજ્જ થઇ સૈનિકાસહિત તે મુનિવરના આશ્રમ આગળ

આવ્યા. ત્યાં તા વળી ઘણું આશ્ચર્ય થયું. પાતાના રાજ્યસ્થાનમાં **પ**લ્ हिंदी निंदु थती द्वाय तेवी रीतनी सवणी तैयारीका, राज्य तथा सैनि-કના અધિકાર પ્રમાણ, અનુક્રમે કરી રાખેલી હતી ! સર્વ જના માટે બેસવાનાં દિવ્ય આસના, કનકપાત્રા અને તેમાં પીરસેલી અનેક પઠવા-જ્ઞાદિક દિવ્ય ભાજનસામગ્રીએ નેઇ, સાનંદ આશ્ચર્ય પામવા સર્વ સૈનિ. देशिसदित विश्वामित्र राजा लाजन करवा मेहा. लाजनना स्वाहनं ता પછવું જ શં! અહીં જેવી તૈયારી તેઓને માટે હતી, તેવી જ તેમના સૈન્યમાંના હસ્તી અધાદિક પશચાના ખાદ્યને માટે પછ કરવામાં આવી હતી. સૌ કાઇ આતૃપ્તિ-તૃપ્તિપર્યત જમીને પૂર્ણ આનંદમગ્ર થઇ ગયા. મુખવાસ તાંખૂલ આદિ ગહેલું કરીને આશ્ચર્યમય વાતા કરતા, સૈનિકા-સહિત રાજા વિશ્વામિત્ર સેનામાં આવ્યા. તે અતિશય વિચારમાં પડી ગયા કે. 'ક્ષણમાત્રમાં આ સઘળી તૈયારી ને વળી આવી ઉત્તમાત્તમ દૈવી સમૃદ્ધિવાળી તૈયારી કેમ કરી થઇ હશે ? આશ્રમમાં તા કંઇ જ દેખાતં નથી. ત્યારે આ સર્વ આવ્યું કયાંથી ? ક્ષણમાત્રમાં આટ-આટલાં ઉત્તમ ભાજના રધાયાં શી રીતે ? આમાં તા કંઇ અદ્ભુત કારણ હાેલું જાઇએ, માટે એની યાેગ્ય તપાસ હું કરીશ!' એવા વિચારથી વિધામિત્ર પાતાના છુપા ચાર લાકાને તે વાતની તપાસ કरवाने भेाडस्या.

તેઓ આશ્રમમાં ખૂણે ખાેચરે ચામેર કરી વળીને પાછા આવ્યા ને કહેવા લાગ્યા; "રાજાજી! આશ્રમમાં તેા કાેઇ પણ સ્થળે કશી સામગ્રીના સંચય કરી રાખેલા જણાતા નથી, તેમ કયાંય સુરંગ, ભાયરુ કે એવી કશી ગુપ્ત જગ્યા, તે સામગ્રીએ આવવા જવાને અર્થે પણ દેખાતી નથી. વળી વધુ આશ્ચર્યમય તા એ છે કે, આપણે ત્યાં જે પાત્રા અને સાહિત્યા સાથે જમ્યા, તેમાંનું પણ કશુંયે ત્યાં આગળ હવે દેખાતું નથી. એ સર્વ સાહિત્યા અને ભાજનસામગ્રીએા એ આશ્રમ-માંના જે સ્થળમાંથી, વિશેષે કરીને લઃવવામાં આવતી હતી, તે સ્થળ પણ અમે વારંવાર ધારીધારીને જોયું; પણ ત્યાંએ સર્વ સામગ્રી ભરાઇ સમાઇ રહે એવું ચિદ્ધ જણાતું નથી; કેમ કે એ સ્થળ તા એક નાની પણ અતિ સુંદર પહોંકુટી છે; અને તે પણ વળી કંઇ ખાલી નથી: તેમાં તા એક ઘણી જે સુંદર, સુશીલ અને દર્શનીય ધેનુ બાંધેલી છે; જેનાપર એ મહામુનીશ્વર વસિષ્ઠજી ઊભા ઊભા હાથ ફેરવે છે, અને eis हरे छे."

આ સલળી વાતપરથી મહારાજા વિશ્વામિત્ર સમજ ગયા કે "આવશ્ય, જે કંઇ ચમત્કાર છે, તે એ સુંદર ધેનુમાં જ છેઃ અનુમાન શ્રાય છે કે, એ ધેનુ તે સ્વર્ગમાંની કામધેનુ જ હશે. પછી બીજ પણ કેટલીક તપાસ કરાવતાં ને છેવટે વસિષ્ઠ મુનિને પછતાં રાજાને નક્કી થયું કે, એ સર્વનું કારણ કામધેનુ જ છે; તેથી 'એવું સ્વર્ગીય રત્ન આપણા દરખારમાં જ શાલે,' એવી તેમને લાલસા ઉત્પન્ન થઇ."

विद्याशुरु जाह्या; ज्वनसिद्ध! रक्नेशुष्ट्रने वश थयेवा महाराज

વિશ્વામિત્રે પછી શું કરવું તે સાંભળ.

આવા પ્રકારનું ઉત્તમાત્તમ અવર્ણનીય આવિષ્ય મુનિએ કરયું તેથી પ્રસન્ન થઇને, તેના ખદલામાં મુનિને અરણ્યમાં પડતી કેટલીક અડચણા દ્વર કરી આપવી, વા અન્ય કંઇ તેમનું પ્રિય કરી આપીને તેમની સેવા કરવી, એ રાજાના સાધારણ ધર્મ છે, ને ધર્મશીલ રાજાના તા તે પ્રથમ ધર્મ છે. તેમાં જેનું અન્નાદિ ચહ્યુ કીધું તેનું ઉચિત કરવું એ પરમ ધર્મ છે. એમાંનું કંઇ પણ ન કરતાં વિધામિત્રે તા શ્રલટું તે ધેનુને પાતાને ત્યાં લઇ જવાનું ધારયું. અરણ્યમાંથી સેના-સહિત ઊપડતી વેળાએ તે પાતે મુનિવરને મળવા ગયા; ત્યારે તે મહામુનિની આગળ તેમણે ધેનુની માગણી કરી.

મુનિવર વસિષ્ઠજીએ કહ્યું; ''રાજા! એ ધેનુ તો તને અથવા બીજા ક્રાઇને પણ અમારાથી આપી શકાય તેમ નથી. એ તો અમારું સર્વસ્વ છે. એનાવડે જ અમે આવા દાર અરણ્યમાં આનંદે વસીએ છીએ, ને એનાવડે જ ચતુર્વર્ગને \* સુખેથી સાધીએ છીએ. એ વિના બીજું કંઇ તારે જોઇએ, તે સુખેથી માંગી લે!"

"વિશ્વામિત્રે કહ્યું; મહારાજ ! આપને અરણ્યવાસીને આવી સમૃદ્ધિ શામાટે જોઇએ ? મુનિઓ તો અર્કિચનત્વ† પાળનારા કહેવાય છે. આલું ગારતન‡ તા અમારા દરખારમાં જ શાેલે, માટે અમને આપવું, એ તમારા જેવાના ધર્મ છે!"

એ સાંભળી મુનિવર બાલ્યા; "રાજા! તું જાણતા નથી કે, એ અમૂલ્ય રત્ન અમે અક્રિયન અરણ્યવાસી હાવાથી અમારે ત્યાં જ જેઇએ. એની સહાયથી અમારે તપાંધમે સખયી ચાલે છે. તારે તે

<sup>\*</sup> ચતુર્વ બં≔ચાર પુરુષાથો=ઘર્મ, અર્થ, ઠામ ને માક્ષ અમના સમૃદ્ધ.† અહિંચનત્વ અઢે કશા પણ દ્રવ્યના સંચય નદ્ધિ કરવાસપ આચરણ. ‡ ગાયસપ રત્ન તે ગારત્વ

રાજ્યમાં ધનાદિક જે જે એકએ તે સર્વ છે, એટલે તને તેની અપેક્ષા-જરૂર નથી. વળી એ ધેનુ તારે ત્યાં સચવાય જ નહિ, ને તારાથી તેની સેવા પણ થઇ શકે નહિ. તું એને દ્રવ્ય, સમૃદિ ઇત્યાદિ રુપ્યે જાણે છે, પણ તે કંઇ દ્રવ્ય વા જ ક સંપત્તિ નથી, પણ અમારુ પરમ દવત અને પૂજ્ય તત્ત્વ છે. સમુદ્રમંથન સરખા મહાન્ પ્રયત્નને અંતે તેમાંથી પ્રાપ્ત થયેલું એ તત્ત્વ પણ તેના અધિકારી વિના, અરે! મંથન કરવાના પ્રયત્નમાં ભાગ લેનારા માટા દેવનાઓને સુદ્ધાં આપવામાં આવ્યું નહીંતું, તે તને કેમ આપી શકાય?" આ ઉપરથી રાજા વિશ્વામિત્રને નિશ્વય થયા કે, મુનિ આપણને એ કામધેનુ એમ ને એમ તા આપશે નહિ જ: માટે ઓપણે તેને હરણ કરીને લઇ જવી.

"જીવનસિંહ! જોયું ?" તેના ગુરુએ કહ્યું; "સંપત્તિમાં મદમાતા માઇ બચેલા રાજની વૃત્તિ કેટલી બધી અવિચારી ને કેટલી લાભી! હર હર! ગુહ્યુના ભાઇ દેાષ એવા ધર્મશીલ સત્યયુગ રાજાના ન્યાય! કાંઇ દુષ્ટ રાક્ષસાદિક વા ચારાદિક મુનિ પાસેથી તે ધેનુનું હરણ કરી જતા હા-ય તા પાતે ભારે પ્રયત્ન કરીને પણ અટકાવવી ને સતત તેનું રસંભુ કરવારુપ મુનિની સેવા બજાવવી, એ ધર્મશીલના ધર્મ છે, તેના ખદલામાં વિશ્વામિત્ર પાતે જ તેને હરણ કરવા ઇચ્છે, એ કેટલું બધું નિંદાપાત્ર ને રાજાના ધર્મથી વિપરીત વર્તન! બાપ! એ કેવળ ઉગ્ર રહ્મેગુણનું જ

પરિબળ!\* અસ્તુ. હવે તેનું શું ફળ નીકળે છે તે એ." †

એમ વારવાર માગવા છતાં વસિષ્ઠ મુનિએ જ્યારે કામધેતુ ન જ આપી ત્યારે ક્રોધે ભરાયલા વિશ્વામિત્રે વસિષ્ઠ મુનિને કહ્યું; 'મઢારાજ! જો આ ધેતુ મને નહિ આપા તો હું ખળાત્કારથી તેનું હરણ કરી જઇશ.'

મુનિએ કહ્યું; 'ભલે, તારી ઈચ્છા એમ જ હાય તા એમ કર! એમાં અમારા વનવાત્રી મુનિએ આંગ્રહ ધરવા, એ તેના તપને

द्वानिधारक क गणाय.'

મહાવનું આવું વચન સાંભળી, તુરત વિશ્વામિત્રે પોતાના સૈનિકાન્દ્રારા ધેતુનું હરા કર્યું. સેવંકા તેને દારીને માર્ગે પડ્યા. કામ**ધેનુંએ** પાછી વળવા ઘણાયે પ્રયત્ન કર્યો, પણ રાજ્યના આજ્ઞાપાલક નિર્દય સૈનિકા તેને અળવે આગળ ખેંચવા મંડ્યા, અને તે આગળ ન ખસી

<sup>\*</sup> लोभः प्रवृत्तिरारंभः कर्मणामशमः स्पृहा । रजस्येतानि जायन्ते विश्वदे अरतंषंभ !॥ † रजसस्तु फर्ल दुःखम् ।

મેટલે અવિચારી પણે તેના કામળ અંગ-અરે વંદનીય-પૂજનીય અંગ-પર પ્રહારા કરવા લાગ્યા. તેનું અતુલ અળ જોઇને આખું સૈન્ય તેની આસપાસ કરી વળ્યું. પછી તા પૂછવું જ શું! મહાગંભીર સેનાની વચ્ચે ઊભાં ઊભાં અત્યંત સુકામલ અને સુંદર દેખાતી કામધેનું એ પાતાનું શરીર ધુજાવ્યું એટલે તેનાં રામેરામ ખડાં થઇ ગયાં! તેની આકૃતિ એવી તા કરાલ અની ગઈ કે, જેને જેતાં જ ચાહાઓ ભય પાત્રીને કારે ખસવા માંડ્યા, એટલું જ નહિ, પણ વળી જેમ જેમ તેણે પાત્રાનું શરીર ધુજાવવા માંડ્યું, તેમ તેમ તેમાંથી અસંખ્ય વિકરાળ અને પ્રચંડ શરીરવાળા તથા નાશકારક શસ્ત્રા ધારણ કરનારા ચાહાઓ પ્રકટ થવા માંડ્યા. એ ચાહાઓ વિધામિત્રના સૈન્યપર તૃટી પડ્યા. જોન તેજાતામાં તેઓએ રાજાના આખા સૈન્યના નાશ કરી નાંખ્યા ને રહ્યા સહ્યા ચાહાઓ નાસી છૂટ્યા. તેઓ સહિત વિધામિત્ર ભયભીત થઇને પાતાના નગર પ્રતિ ગમન કર્યું. रजसस्त फરું દુઃલમ માલ્ણીક વારે શાંત થયેલી કામધેનુ પાછી પાતાના આશ્રમસ્થાનમાં આવીને ઊભી રહી.

આ ચમત્કાર-કામધેનુનું આવું અદ્દુભુત અળ જોઇ તેમ જ પાતાના પરાભવ થયા જોઈ, મહારાજ વિશ્વામિત્રને ઘણા જ ખેદ અને આશ્વર્ય થયું. તેમને એવા વિચાર આવ્યા કે, 'શું મારા ક્ષત્રિયના કરતાં એ વનવાસી ખ્રાહ્મભુનું અળ વધારે? ચિતા નહિ. હું કંઈ યુદ્ધની તૈયારી કરીને ગયા નહાતા. એ વેળા તા મારી પાસે માત્ર મૃગયા કરવાનાં જ સાધના હતાં, પણ હવે હું યુદ્ધ જઇશ અને કામધેનું હરી લાવીશ!' એવા નિશ્ચય કરીને તેણે ઘણું માટું સૈન્ય સજ્જ કરયું. પાતાના સાએ પુત્રાને સાથે લઇ મહાર્ષ વસિષ્ઠના ઉપર ચડાઈ કરી. ત્યાં જઇ તેણે આશ્વમને ઘેરા ઘાલીને અસ્ત્રવૃષ્ટિ કરવા માંડી. મહાત્મા વસિષ્ઠ ખહાર આવ્યા ને વિશ્વામિત્રના આવા અન્યાયથી બહુ ક્રોધાયમાન થઇ, તેમણે એક હુંકાર માત્ર કર્યો, જે કરતાં જ નવ્વાદ્ધ પુત્રાસહિત વિશ્વામિત્રની સમશ્ર મેના નાશ પામી; અને માત્ર એક જ પુત્ર સાથે વિશ્વામિત્ર ખચી ગયા.

આમ થવાથી વિશ્વામિત્રના મનમાં એટલા અધા તા ખેદ થયા, તે બ્રહ્મઅળ આગળ પાતાનાં ક્ષત્રિયબળ ઉપર એટલા અધા તિરસ્કાર આવ્યા કે, તેમણે તુરત નગરમાં જઇ પાતાનાં એ ખર્ચેલા પુત્રને રાજ્યાસન આપી તપશ્ચર્યા માટે વનમાં પ્રયાણ કરવું. હિમવાન પર્વ-તપર જઇ તેમણે મહાદ્યાર તપ આરંભ્યું. તેની સિદ્ધિ થતાં કેટલેક કાળે તેમને ઘણાંક દિવ્ય અને અતુલ પરાક્રમવાળાં શસ્ત્રાસ્ત્રો પ્રાપ્ત થયાં.

તે લઇ પાતે પાછા મહાવે વસિષ્ઠજના આશ્રમે આવ્યા ને તેમના પર તેમણે શસ્ત્રાસાની વૃષ્ટિ કરવા માંડી. વસિષ્ઠ મુનિ પાતાના ખુદ્ધાદંડ હાથમાં શ્રહ્ય કરીને તત્કાળ અહાર આવ્યા ને વિશ્વામિત્રનાં મુકેલાં સઘળાં શસ્ત્રાસોના શ્રાસ કરવા માંડ્યા. એ વેળાએ મહામુનિનું સ્વસ્ત્રપ એવું પ્રચંડ અની ગયું હતું કે, આકાશમાં ઊડતાં પક્ષીઓ જેમ કાઇ માટી ગુફાના દ્વારમાં પેશી જાય, તેમ વિશ્વામિત્રનાં યાજેલાં સઘળાં અસ્ત્રા તેમના ફાડેલા વિશાળ મુખમાં પ્રવિષ્ટ થઈ જતાં હતાં.

એવી રીતે પાતાનાં મૂકેલાં સર્વ દિવ્ય અસા વ્યર્થ ગયાં તે જોઇ, તેમ જ એ બ્રહ્મિલના બ્રહ્મખળના પ્રભાવ જોઇ તેની આગળ પાતાનાં ક્ષત્રિયુખળ માટે વિશ્વામિત્રને ખહુ જ ધિક્કાર આવ્યા. ચિક્ર વહે સ્વિય-વહ્મા પણ એથી કંઇ તે થાકીને એઠા નહિ. તેણે પાતાના અતિ ઉગ્ર પુરુષાર્થને આગળ વધવા દીધા. તેણે એવા નિશ્વય કર્યો કે, ''જ્યારે સર્વ કરતાં બ્રહ્મુખળ શ્રેષ્ઠ છે, અને તેના વિના ખીજ સર્વ વસ્તુએ! વ્યર્થ છે, ત્યારે મારે હવે સર્વથી શ્રેષ્ઠ એવું બ્રહ્મત્વ જ સંપાદન કરલું: તે માટે હવે હું પુનઃ તપશ્ચરણ જ કરીશ. 'હું ક્ષત્રિય મટીને બ્રાહ્મણ થાઉ તા જ મારું જિવત સફળ! તે જ્યાંસુધી પ્રાપ્ત થશે નહિ, ત્યાંસુધી હું તપ જ કરીશ.' આવા દઢ નિશ્વયપૂર્વક રાજર્ષિ વિશ્વામિત્ર પાછા વનમાં ગયા, ને મહાતીત્ર તપશ્ચર્યા કરવા લાગ્યા."

એટલું કહી પાછા જવનસિંહના ગુરુજી બાલ્યા; 'પ્રિયપુત્ર જીવન! એવી તીવ્ર તપશ્ચર્યા વિશ્વામિત્રે એટલાં બધાં હજારા વર્ષો પર્યંત કરી કે, જેની તુલના કાંઇથી થઇ શકે નહિ.' ઘણા લાંબા કાળના તપથી અત્યંત પ્રસન્ન થઇ બ્રહ્માદિ દેવતાએ તેમની આગળ આવ્યા, ને તેમણે તેમને વરદાન આપ્યું કે, "હે વિશ્વામિત્ર! તમને ધન્ય છે. તમારા પવિત્ર તપથી અમે બહુ સંતાષ પામ્યા છીએ; માટે તમે હવે તપથી વિરામ પામા. તમે આજથી રાજપ મેટીને બ્રહ્માર્ષ થયા છે!!"

વિશ્વામિત્ર બાલ્યા; "મને તમે પ્રદ્ભાર્ષિ કહ્યો એ ઠીકઃ તથાપિ વસિષ્ઠાદિ પ્રદ્ભાર્ષિએ။ મને પ્રદ્ભાર્ષિ કહે ત્યારે જ હું પ્રદ્ભાર્ષિ સત્ય!"

તેના ઉત્તરમાં; ''કાળે કરીને એમ પણ થશે,'' એવું કહી સર્વ દેવતાએા અંતર્ધાન થઇ ગયા.

પછી પ્રસન્ન થયેલા વિધામિત્ર ઋષિએ વનમાં આશ્રમ બાંધ્યાે, ને ત્યાં નિવાસ કરી સ્ત્રીસહવર્તમાન ઋષિધર્મ આચરવા માંડ્યાે. ઉત્તરાે-ત્તર ઋષિપંક્તિમાં એમની ગણના થવા માંડી; ઋષિએાની સભાએામાં

એમને નિમંત્રણો પણ આવવા માંડ્યાં; યજ્ઞ યાગાદિકમાં એમનું ઉત્તમ સ્થાને વરણ (પસંદગી) પછ થવા માંડ્યું; તથાપિ વસિષ્ઠ મુનિમ્ભે એમને હેલુ પ્રદ્ભાવિ કહ્યા નહિ. એ તા ન્યારે મળે ત્યારે, "પધારા રાજવિ" એમ કહીને જ માન ઓપતા, પછુ એ સાંભળી વિધામિત્રના हृहयभां भढाणेहाशिनी जवाणा थती हती. आवुं वारवार थतं निर्ध વિશ્વામિત્રે માન્યું કે, 'વસિષ્ઠ મુનિ અવશ્ય મારુ પાછલું વૈર સંભારીને મારા પરની ઇર્ષ્યાંને લીધે જ મને રાજાર્લે કહી. મારા માનની હાનિ ઠરે છે,' પણ તેમ નહાતું. વસિષ્ઠ મુનિ તા સ્પષ્ટ અને સત્ય જ બાલનારા હતા. પછવાઉ તા ઋષિઓની સભા આદિકમાં જ્યાં જ્યાં પ્રસંગ આવે ત્યાં ત્યાં તે તેમની વારંવાર પ્રશંસા કરતા કે, 'અહા ! શું વિશ્વામિત્રનું વર્ષ! ધન્ય છે એમને! વિશ્વામિત્ર સરખા વપસ્વી તા વિશ્વામિત્ર જ છે! આ લાેકમાં જ નહિ, પણ સર્વ લાેકામાં એમની જોડી મળવી દુર્લભ છે!' પરંતુ વિશ્વામિત્રના સમક્ષમાં તેને રાજાર્ષે જ કહેતા હતા. એનું કારણ પાછલા વૈરની ઇષ્યાં નહિ, પણ બીજું જ હતું. પરંતુ તે સમજવામાં ન આવવાથી વિશ્વામિત્રે તેમની સાથે ભારે દ્વેષ ચલાવવા માંડ્યો. સ્થળે સ્થળે અને પ્રસંગે પ્રસંગે તે વસિષ્ઠનાં છિદ્રા શાધવા માંડ્યા, વિરુદ્ધ પડવા માંડ્યા, ને બની શકે તેટલા તેમને દુઃખી કર-વાના પ્રયત્ન કરવા માંડ્યા. તેમણે એક રાક્ષસપણું પામેલા રાજા પાસે વસિષ્ઠના સા યુત્રા મરાવી નાખ્યા, ને એવી બીજ ઘણીક વિડેબના કરી તે ખુદ્ધાર્વની પજવણી કરવા માંડી."

આ સાંભળી રાજપુત્ર જીવન કર જેડીને બાલ્યા; "કૃપાળુ ગુરુવર્ય! વસિષ્ઠ મુનિએ વિશ્વામિત્રને ખ્રદ્ધાર્ષ નહિ કહેવાનું ખરું કારણ જે આપે હુમણાં કહ્યું કે બીજાં જ હતું, તે કીયું ? એટલી બધી તીવ તપશ્ચર્યા કરવા છતાં તેમને વસિષ્ઠ મુનિ ખ્રદ્ધાર્ષ શા માટે કહેતા નહાતા ?"

તેના ઉત્તરમાં તેના વિદ્યાગુરુ બાલ્યા; "પુત્ર! તારા પ્રશ્ન બહુ ઉત્તમ છે. તારી શાધક ખુદ્ધિ જેવાને માટે જ મેં એ કારણ પ્રથમથી કહ્યું ન હતું. સાંભળ. ખ્રદ્ધાત્વ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે મનુષ્ય ખ્રાદ્ધાણ કહેવાય અને તે ખ્રાદ્ધાણપણાનું યથાર્થ રીતે આચરણ કરવામાં આવે છે ત્યારે જ ખ્રદ્ધાર્ષિપણું પ્રાપ્ત થાય છે. વિચાર કર કે, એ સઘળાનું મૂળ જે ખ્રદ્ધાત્વ, તે કાને કહે છે? ટુંકમાં એટલું સમજવાનું છે કે, ખ્રદ્ધા એટલે જે પરમાત્મસ્વરૂપ તેને પ્રાપ્ત કરવા માટેના જે ઉત્તમાત્તમ ગુણા અને સ્વભાવ તે ખ્રદ્ધાત્વ; અને એ સ્વભાવગુણા જેનામાં પરિપૂર્ણ હોય તે

प्रकार्ष. स्वकाव अने गुह्या प्रभाह्य प्राह्मखुनुं स्वाकाविक आवर्ष्यु हेर्नु हैर्नु क्रिक्रि, ते भाटे शास्त्रवयन छे हे:--

वामी समस्तपः श्रीचं स्वतिराजीवमेव च। श्रानं विज्ञानमास्तिवयं बद्धकर्म स्वभाजम्॥

મનાનિશ્રદ્ધ, ઇદ્રિયનિશ્રદ્ધ, તપ, પવિત્રતા, સહનશીલતા, સરલતા, શાસાનંબંધી ત્રાન, અનુભવયુક્ત જ્ઞાન અને આસ્તિકપશ્ચ, એ બ્રાહ્મ-લુનાં સ્વાભાવિક કર્મો છે. (૧) મનના નિશ્રહ કરવા, એટલે ચપળ અને કરી પશ્ચ એક સરખી સ્થિતિમાં નહિ રહી શકનારા મનને પાતાને સ્વાધીન કરવું, એ બહુ દુષ્કર કર્મ છે, પશ્ચ બ્રાહ્મસ્યમાં તા સ્વભાવથી જ પાતાના મનને વશ રાખવાસ્ત્રપ આચરસ્ય હાતું એઇએ. (૨) બીંબું સ્વાભાવિક લક્ષણ દમ એટલે પાતાની ઇન્દ્રિયોને

ભાષાણના આવશ્યક દમવી-વશ કરવી. મન ઘણું ચપળ છે ખરું, પણ નવ ગુણે તે સઘળા વ્યાપારા ઇન્દ્રિયાદ્વારા કરે છે, માટે ને તે ઇન્દ્રિયા સ્વાધીન થઈ દાય તો પછી મનને ભટક-

વાને માર્ગ મળતા નથી. (3) श्राह्मधुના સ્વભાવ તપસ્વી એટલે તપ કરવાના હાવા બેઇએ. અનેક પ્રકારે શરીરથી, મનથી તથા વાણીથી પણ કષ્ટ વેઠીને, સ્વધમંનું રક્ષણ કરનું તથા દુરાચરણથી બચનું તે તપ. † (૪) શાંચ એટલે સદા સર્વદા શરીરને પવિત્ર રાખનું: મિલનતા ને ભ્રષ્ટતાથી શરીરને દૂર રાખનું તે. શરીર પાવત્ર રહેવાથી તેને વિષે રહેલું મન સ્વાભાવિક જ પવિત્ર રહે છે. (૫) ક્ષાંતિ એટલે સહનશીલતા; અર્થાત સુખ, દુ:ખ, માન, અપમાન, સ્તુતિ, નિંદા, લાભ, હાનિ ઇત્યાદિ જે પ્રાપ્ત થાય, તેથી ન અકળાતાં કે ન છલકાતાં સવળું સહન કરી-ખમી લેનું તે. ટુંકમાં મનનું સમતોલપણું તે ક્ષાંતિ. (૬) સરળપણું તેમ જ ખરાપણું તે આર્જવ. મનમાં કાઇ જાતની આંટીલુંટી ન રાખતાં તેની માત્ર સીધેસીધી સ્થિતિ હોવી તે આર્જવ. (૭) જ્ઞાન એટલે લોકિક વ્યાવહારિક સીધી ધાર્મિક સમજ. (૮) વેદશાસ્ત્રનું પરિપૂર્ણ જ્ઞાન એટલે વેદશાસ્ત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે પરમાત્મસ્વરૂપને-જીવશિવના અભેદને, માયાને, તેની કૃતિને જાણવી તે, અને તે જાણ્યા પ્રમાણે જગતમાં રહી, પરિપૂર્ણ અનુભવ કરવો તે વિજ્ઞાન; તથા (૯) વેદશાસ્ત્ર, ધર્મ, ઇધાર, પરસાંક

<sup>े</sup>वंचलं हि मन: कृष्ण ! प्रमाथि बलवदृढम् । तस्याहं निप्रहं मन्बेवायोरिव सुदुष्करम् । † शीता अ. १७ व्हेशिः १४ थी १६. ब्हुव्ये।. ‡ सौवं तु द्विविधं प्रोक्तं सवाह्याइयंतरं तथा । मृज्जलाम्यां समृतं वार्शं भावशुद्धिंस्तथान्तरम् ॥

ઇત્યાદિ વસ્તુઓ સત્ય છે, એમ નિશ્ચયપૂર્વક માની, તે પર શ્રદ્ધા રાખવી તે આસ્તિકય. એ આસ્તિકય તેા **ધ્રાહ્મણ**માં સૌથી પહેલે અંશે એઇએ. સમસ્ત ધર્મોના પાયા આસ્તિકય છે. હે જીવન! આમાંથી એક પણ ગુણ ન્યૂન હાય તાે તેટલી ધ્રાહ્મણપણામાં ઊષ્યુપ જ સમજવી.

એ પ્રમાણે આપણા નવા થયેલા પ્રદ્માર્ષ વિશ્વામિત્રમાં પણ તેવી કેટલીક ઊણપ હોવાને લીધે જ, તેમને વસિષ્ઠ મુનિ પ્રદ્માર્ષ કહીને બાલાવતા નહોતા. એમણે તપ તો અલૌકિક કર્યું હતું, ને તેટલા પ્રસ્તો જ દમ-ઇન્દ્રિયનિગ્રહ પણ તેમણે સંપાદન કર્યો હતાઃ તથાપિ મનાનિગ્રહ તેમનાથી થઈ શક્યા નહતા, તેમ જ સાંતિ–સહનશીલતા અને આર્જવ પણ તેમનામાં આવ્યાં નહોતાં. ઇચ્છાનુરુપ કાર્ય ન થતાં સરળપણું મૂકી દઇને તેમનામાં વારંવાર અપાર ક્રોધ વ્યાપી જતાં. તેમનું મન વૈર વાળવાના પ્રયત્નામાં મગ્ન રહેતું. 'અરે! હું વિશ્વામિત્ર!' એલું અભિમાન તેમનું ગયું નહોતું, ને મૂળના ક્ષત્રિયસ્વભાવને લીધે તે અહિસા ધર્મ પણ જોઇએ તેવા સાચવી શકતા નહાતા.

વસિષ્ઠ પાતાને ખ્રદ્ધાર્ષ કહેતા નથી, એ દ્વેષથી વિશ્વામિત્ર તેમની હીનતા કરવાના વારંવાર લાગ શાધ્યા કરતા. એવામાં ત્રિશંકુ નામના એક રાજા, કે જે વસિષ્ઠ મુનિના યજમાન હતા, ને જેને વસિષ્ઠ મુનિના પુત્રોએ તેના મનસ્વીપણાને લીધે તેમ જ તરંગીપણાને લીધે શાપ દઇને ત્યાંગ કરચો હતા, તે વિશ્વામિત્રને શરણે ગયા! એ રાજાને પાતાના માનુષી દેહસહિત સ્વર્ગે જઇને ત્યાંના સુખા ભાગવવાની શમિ થઈ આવી હતી; ને તેમ થાય તે સારુ તેવા યજ્ઞ કરાવવા સારુ તેણે પાતાના કુળગુરુ વસિષ્ઠને પ્રાર્થના કરી, પરંતુ વસિષ્ઠ મુનિએ ના કહે-વાથી, તેમના પુત્રાની પાસે જઇને પ્રાર્થના કરી.

વસિષ્ટ મુનિના પુત્રાએ કહ્યું કે, "અહીંયાં આ લાેકમાં-અનેક યત્રા સ્વર્ગસુખની ઇચ્છાથી કરે, તે સરણુ પામ્યા પછી સ્વર્ગે જઈ ત્યાં દિવ્ય દેહચુકત સ્વર્ગનાં ઉત્તમ સુખા ભાેગવે, એવા સનાતન માર્ગ છે: પણ આ મનુષ્યદેહવે સ્વર્ગ જઇને રહેવાય, એવા સૃષ્ટિનિયમ નથી, તાે પછી એવા યત્ર કેમ કરાવાય ?"

એ સાંભળીને તરંગી મનના ત્રિશંક રાજાએ કહ્યું: "તમે તેવા યજ્ઞ ન કરાવા તા મારા પુરાહિતના પુત્રા શાના ! માટે હું તા તેવા યજ્ઞ કરાવે તેવા કાઇ બીજો પુરાહિત કરીશ!"

આવું અન્યાયયુક્ત વાકય સાંભળી તેને શાસન કરવાની ઇચ્છા**થી** विसष्ठ भुनिना पुत्रा लाल्याः "अरे स्मा भूर्ण ! यांडाल ! ज. शुरुतुं અપમાન કરવાથી તું ચાંડાલ છે!" મુનિપુત્રાના મુખાથી એવાં વચના नीअंगतां वेंत क तेनुं सद्दें स्वर्गे कवुं ते। हथांय रह्युं, पण् ते तत्आणा કાળા મેશ જેવા કુરૂપ અને દુષ્ટ એવા ચાંડાલ ખની ગયા!

આથી ખુદુ ગ્લાનિ પામી, તેમ જ ક્રાેધે ભરાઇ, ત્રિશંકુ ત્યાંથી અરહ્યમાં ચાલી નીકળ્યા ને ભટકવા લાગ્યા. ત્યાં તેને વિધામિત્ર મળ્યા. તે તેને આશ્વાસન આપવા લાગ્યા કે, "રાજા! કંઇ ચિતા

નહિં; તું ધીરજ રાખ. હું તને સદેહે સ્વર્ગે માેકલીશ.''

વસિષ્ઠની વિરુદ્ધ પડવાનું આ ખરેખરું સાધન પાતાના હાથમા આવ્યું જોઇ વિશ્વામિત્ર ખહુ સંતાષ પામીને ત્વરાથી યજ્ઞની તૈયારીએ। કરવા માંડ્યા. પાતાના સેંકડા શિષ્યાને મુનિઓના આશ્રમા પ્રત્યે નિમંત્રણ સારુ માેકલ્યા; ખીજાએા યજ્ઞ સામગ્રીએન એકઠી કરવા લાગ્યા. વિધામિત્ર ઋષિ મહાદ્દોધી છે, માટે જો તેમના નિમંત્રસ્થી યજ્ઞમાં નહિ જઇએ, તાે આપણને શાપ દેશે, એવા ભયથી સઘળા ઋષિઓ એક પછી એક આવવા માંડ્યા. પણ વસિષ્ઠે તો કહ્યું કે; "યજ્ઞકર્તા યજમાન જેમાં ચાંડાલ છે ને જેમાં યજ્ઞ કરાવનાર આચાર્ય ક્ષત્રિય છે, તેવા યજ્ઞમાં હું આવીશ નહિ."

શિષ્યાના મુખાયી વસિંહનાં એ વચના સાંભળી, વિશ્વામિત્ર અત્યંવ દ્રાધે ભરાયા, ને તેણે ઘણી ત્વરાથી યજ્ઞ આરંબ્યા ! યજ્ઞ સદાષ હાવાથી, तेमां यज्ञलाग वेवा सारु हेवतायी। पश्च आव्या निद्ध त्यारे, क्रीधवडे લાલ થઇ ગયેલાં નેત્રાવાળા વિધામિત્ર બાલ્યા: "અરે ત્રિશંક! વસિષ્ઠની પેઠે દેવતાએા પણ મારી સાથે વૈરભાવ રાખવા ઇચ્છતા જણાય **છે,** તા ચિતા નહિ. યર્ન ભલે રહ્યો ! મારા પાતાના તપાબળવ3 જ હું તને સ્વર્ગે માેકહ્યું છું;" એમ કહી હાથમાં જળ લઇને તે બાલ્યા; "માસ પાતાના તપના પુષ્યવ3 આ ત્રિશંકુ રાજ સદેહે સ્વર્ગ જાઓ !" એમ બાલીને સંકલ્પનું જળ હેંું મૂકતાં જ ત્રિશંક રાજા, જેમ પક્ષી ઊંડે તેમ ઊભા હતા ત્યાંથી સડસડાટ આકાશમાં ચાલ્યા, અને નીચ જોનારા ઋષ્યા-દિકને 'એા જાય' એમ કહેતાં કહેતાં તેા તે છેક સ્વર્ગ પ્રત્યે પહેાંચી ગયા!

મુનિનું આ પરમ દેવત નિહાળી સૌ કાેઇ માેટું આશ્વર્ય પામ્યા. પણ થાડીક વારમાં તા ત્રિશંકુ પાછા નીચે આવવા લાગ્યા! કેમકે સ્વર્ગપતિ ઇંદ્રે તેને, ચાંડાલ દેહથી સ્વર્ગમાં વસવાને અનિધકારી

જણાવીને, સ્વર્ગમાં પેસવા દીધા નહિ.

એવું એઇ ખહુ ક્ષેમ પામેલા વિધામિત્ર તેને ''તિક તિક (ઊભા રહે, ઊભા રહે)" એમ કહી અંતરિક્ષમાં જ અટકાવી દીધા.

પછી સર્વ ઋષિમંડળની વચમાં દક્ષિણ દિશા ભણી મુખ કરીને પાતે વૃદ્ધિ પામેલા દ્વાધાશિની જ્વાળાઓથી ધમધમવા-કંપવા લાગ્યા, અને હાથમાં જળ લઇને બાલ્યા; "હે ઋષિવરા ! મેં આ ત્રિશંકુ રાજાને સદેહે સ્વર્ગે માકલવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે તેને સ્વર્ગપતિ ઇદ્ર મિથ્યા કરવા ઇચ્છે છે, તા તે કેમ થશે ! મારી પ્રતિજ્ઞા ખાડી થાય નહિ. માટે હું મારા પાતાના તપના પુષ્યભળવે બીજું નવું સ્વર્ગ સ્થીને તેમાં આ ત્રિશંકુને સ્થાપીશ."

એમ કહીંને વળી તેમણે આકાશ ભણી એઇને કહ્યું; "જેમ ઉત્તર ભણી ઇંદ્રને માટે ઉત્તર ધ્રુવ મંડળ અને તેની

વિશ્વાચિત્રનું સ્થર્મ આસપાસ પ્રદક્ષિણા કરનારું સપ્તર્ષિમંડળ તથા બીજાં મંડળા છે, તેમ આ દક્ષિણ દિશામાં

મારા તપના પુષ્યથી દક્ષિણ કુવ અને તેની આસપાસ ભ્રમણ કર-નારું સપ્તર્ષિમંડળ અને બીજાં મંડળા ઉત્પન્ન થાએા, ને તેઓને વિષે જઇ આ ત્રિશંકુ રાજા તેઓના અધિપતિ ઇદ્ર થાએા!"

ભાઇ જીવન! તપસ્વીએના મુકુટમિશુ મહર્ષિ વિશ્વામિત્રના તપના પ્રભાવ કેટલા બધા છે, એ તું જો. એમણે 'મંડળા ઉત્પન્ન શાઓ' એ શખ્દા બાલતાની સાથે જ, તેમના અથાગ તપાબળવડે દક્ષિણ ભણીના આકાશમાં માટાંમાટાં તેજસ્વી ધ્રુવાદિક મંડળા પ્રકટ થવા માંડ્યાં, ને તેવડે દક્ષિણ દિશા પ્રકાશિત થવા લાગી.

આવું જોઈ તત્કાળ ઇન્દ્રાદિક દેવતાઓ એ આવી તેમની ઘણાંક પ્રાર્થના કરીને સમાધાન કર્યું કે, "મહારાજ! આપનું તપાંભળ અપાર છે! અને તેવહે આપ ઇચ્છાં, તે કરી શકવા સમર્થ છા; તથાપિ આપ સરખા મહાપુરુષાનાં ચરિત્રા સર્વ પ્રજાને અનુકરણ કરવા યાગ્ય હાય છે, માટે જગતમાં ધર્મના યથાર્થ માર્ગ દઢ કરવા સારુ તેવા પુરુષા સઘળું કરવાને સમર્થ છતાં પણ શ્રુતિના આધારે પિતામહ પ્રશાસિવ સ્થાપેલા સૃષ્ટિનિયમાથી વિરુદ્ધ ચાલતા જ નથી. શ્રેષ્ઠ પુરુષા જેવું આચરણ કરે, તેને અનુસરીને ઇતર લોકા પણ આચરણ કરે છે. જેવાં વ્યાપેલા સ્થાપેલા વેદવિદ્ધિત સૃષ્ટિનિયમ ઉલ્લંઘવાને યાગ્ય નથી. વળી હે મુનિવર! એમ કરવાથી આપના પાતાના સ્વાર્થમાં પણ માટી શ્રાંતિ

થવા સંભવ છે. આપનું ઘણા લાંબા કાળનું મહાકષ્ટાર્જિતા તપ, એ અપુષ્યવાન રાજાના નિમિત્તે વ્યર્થ હણાઇ જશે. વળી આપ ઋષિપણાને પામેલા હોવાથી સર્વ રીતે સનાતન ધર્મનું જ રક્ષણ કરવા યાંગ્ય છા; તેથી એ રાજાને અકારણ આટલું બધું સાહ્ય આપવાને યાંગ્ય નથી; કેમકે એનું ચરિત્ર એ આપને વિદિત હાય તા એના આખા આયુષ્યમાં, એવું કિચિત જ કર્મ હશે, કે જે તેને ઉત્તમ ગતિ આપનારું હાય."

આવાં ઇન્દ્રનાં વચના સાંભળી, કંઇક શાંત થયેલા વિશ્વામિત્ર મુનિ બાલ્યા; "હે મલવા! એ બધું ઠીક, પણ મારી પ્રતિજ્ઞા છે, તે સફળ થવી જોઇએ."

ઇંદ્રે કહ્યું; "તે વાત ઠીક છે; પરંતુ શું એવા ચાંડાલદેહથી જ એને આપ સ્વર્ગે માકલશા ? એથી તો એક ખરાબ દાખલા બેસશે. એથી વધારે ફળ શું થશે ? કદાચ એ પાર્થિવ દેહ તે સ્વર્ગમાં જઇ વસે ડેા પણ તેથી સ્વર્ગનાં સુખને લીધે તેને તા ત્યાં ઊલટું મહાકષ્ટ જ થશે. આપ વિચાર કરા, કે જે મનુષ્ય આ મૃત્યુલાકમાં સૌથી નીચી એટલે ચાંડાલની પંક્તિમાં છે, તે સૌથી બહિલ્કૃત ગણાયલા છે તે સ્વર્ગ, क्यां ઉत्तममां ઉત્તમ મનુષ્યા पशु, को दिव्य दे**ढ्धारी न**ि હાય અર્થાત મનુષ્યદેહમાં હાય તા. નીચામાં નીચી પંક્તિના સ્વર્ગ-વાસીની સાથે રહી શકવાને પણ ચાેગ્ય ગણાતા નથી, તા એ ફાેની સાથે રહી શકે ? ત્વર્ગમાં એ સૌથી નીચમાં નીચ અને તુચ્છમાં તુચ્છ ગણાય ને તેથી તેને ત્યાં સૌથી દૂર અને નીચે મોંઢે છુપાતા, સદા મહાકષ્ટરુપે જ રહેવું પડશે અને તે તા અહીંના કરતાં પણ મહાનરક સરખું એને દુઃખદ થઈ પડશે. ઋષિદેવ! મને તાે આશ્ચર્ય થાય છે કે, એ રાજા એવા કેવા તરંગી વિચારના છે, કે જે અધમ દેહથી જ સ્વર્ગે જવા ઈચ્છે છે? એનું નામ ત્રિશંકુ છે, એ પરથી જ આપ વિચાર કરાે કે, એ પાપી છે. ત્રિં એટલે ત્રણ અને શંકુ એટલે પાપ. એને વિશે ત્રણ પાપા છે. પ્રાહ્મણની સ્ત્રીઓનું હરણ, પિતાના ક્રાધ અને ધેનુના નાશ એવાં કર્મો એને હાથે થયાં છે! એ ત્રણ મહાપાપાને લીધે અવશ્ય એ ચાંડાલપણાને જ યાગ્ય છે. તથાપિ આપ સરખા સમર્થ પુરુષનું એછો શરણ શ્રદ્ધ કરયું છે, તાે આપના મહત્પુણ્યવઉ આપ એને નિષ્પાપ, તેમ જ દિવ્ય દેહવાળા કરીને સ્વર્ગે માકલા, કે જેથી એ ત્યાં જઈ

<sup>\*</sup> स इष्ट्वा पापीयान् भवति. † भढाक्षाकि त-भढाक्ष करीने-हुः भ करीने भेणवेर्ड.

સુખેથી નિવાસ કરે, ને આપનું સદા યશાગાન કરે." આ પ્રમાણે ઘણીક રીતે સમજાવતાં, વિશ્વામિત્રે તે પ્રમાણે દિવ્ય દેહવાળા કરીને, ત્રિશં-ક્રેને સ્વર્ગે માકલી પાતાની મહાકઠિન પ્રતિજ્ઞા સત્ય કરી હતી.

" પુત્ર જીવન!" એના ગુરુજીએ કહ્યું; "આ ઉપરથી તારા સમજ વામાં આવ્યું હશે કે, એક મનુષ્યદેહધારી પ્રાણીનું ખળ કેટલે સુધી ચાલ્યું છે, તે ને! મનુષ્યપશું એટલું બધું શ્રેષ્ઠ છે, તેા પછી દેવતાએ! તેને ઇચ્છે, એમાં શું આશ્ચર્ય ?"

જવાને પ્રાર્થના કરી કે; "કૃપાનાથ! આપની કૃપાથી મારા સમ જવામાં પૂરેપૂરું આવ્યું કે મનુષ્યની મહત્તા ખહુ મહત્વવાળી છે પણ એ પછી વિશ્વામિત્ર મુનિનું શું થયું, તે સાંભળવાની મને જિજ્ઞાસા છે; ક્રેમકે આટલી ખધી સત્તા તેમનામાં આવી ત્યાં સુધી પણ પ્રદ્માર્ષિ-પણું તા એમને મળ્યું નહેાતું જ; તા તે તેમને કયારે ને કેવી રીતે મળ્યું ? વસિષ્ઠ મુનિએ તેમને પ્રદ્માર્ષિ કહ્યા કે નહિ ?"

ગુરુજી વિશ્વામિત્રનું એ પછીનું ચરિત્ર કહેવા મંડ્યા.

તે બાલ્યા; "જીવન! ઇન્દ્રે આવીને વિશ્વામિત્રને સમજાવ્યા, તે વેળાનું તેનું કહેવું તારા લક્ષમાં હશે જ. ધર્મથી વિરુદ્ધ વર્તવાથી તપ-સ્વીના તપમાં પણ હાનિ થાય છે. તે પ્રમાણે ત્રિશંકને સ્વર્ગ માક-લવાનાં સંબંધમાં તેમનું ઘણુંક તપ ક્ષીણ થઇ ગયું. ક્રોધ કરવાથી, પાપ કે દુરાચરણ કરવાથી ને પુષ્ય ભાગવવાથી તપ ક્ષીણ થાય છે. જેમ લંડારમાં રળીને એકઠું કરી રાખેલું દ્રવ્ય ને વિવેક વિના આડે માર્ગ ખર્ચવા જ માંડ્યું, તા તે થાડા સમયમાં ખૂટી જાય છે; પણ તેના વિવેક સાથે સદુપયાગ કરવામાં આવે તા ખૂટવાને બદલે ઊલદું વધે છે, એમ જ તપરૂપ ધનનું પણ સમજવું. તપ ક્ષીણ થવાથી વિશ્વામિત્રને ખેદ થયા. તે પાતાના આશ્રમ મૂકી દઇને ઉત્તર દિશા ભણી ચાલ્યા ને પવિત્ર એવા યુષ્કરક્ષેત્ર પ્રત્યે જઇને ત્યાં પાછા ઉગ્ર તેપ કરવા લાગ્યા. એમ ઘણાક કાળ પછી વળી તેમણે તપદ્ભપ પાણું ધન એક દું કરયું. એ અતુલ તપના પ્રભાવને લીધે તેમની કીર્તિ પણ ફરી પાછી દિગંત પર્યત પ્રસરી ગઈ. યજ્ઞાદિક સર્વ કર્મોમાં અને પ્રદ્રાસભાએામાં તેમને સઘળે સ્થળેથી અગ્ર નિમંત્રણા આવતાં હતાં. ને સૌ કાઈ તેમને પ્રદ્રાર્ષિ તરીકે જ ઓળખતા હતા, પરંતુ વસિષ્ઠ મુનિ તા હજુ પણ तेमने ज्यारे ज्यारे भणे त्यारे त्यारे राजीष हड़ीने क लाबावता.

<sup>े</sup> अभ निभंत्रष्ट्-भुष्य निभंत्रष्ट्

આ કારણથી તેમના હૃદયમાં માટી જવાળા ઊઠી આવતી. વસિષ્ઠ મુનિનું આ કર્મ હવે ન જ સહન થયું. તેમના દ્વાધ પ્રલયાત્રિની પેઠે વૃદ્ધિ પામ્યા ને તેના આવેશમાં છેવટે તેમણે પાતાના રિપુ\* અને દ્વેષ્ટા† રૂપે જ ગણુલા વસિષ્ઠ મુનિના ઘાત કરી નાંખવાના નિશ્ચય કરયા. એ માટે તે લાગ શાધવા માંક્યા; કેમકે સાવધપણામાં તા એ મહામુનિના ઘાત કાઇ ઉપાયે તેમનાથી થઇ શકે એમ ન હતું. પૂર્વે અનેકવાર માટી સેનાઓ લઇને તે યુદ્ધ સારુ ગયા હતા, તેમ જ તપશ્ચાંવડે સંપાદન કરેલાં સર્વ શસ્તાઓના પણ તેમણે ઉપયોગ કરયા હતા, પણ તે સર્વ વ્યર્થ ગયું હતું. માટે એ અજિત‡ મહાત્માના અસાવધપણામાં ઘાત કરી નાંખવાના તે લાગ જેતા હતા.

ક્રોધ એ દ્રષ્ટ રાક્ષસ છેઃ ક્રોધ એ માટા કર અને પાપી શત્ર છે. તે વૃદ્ધિ પામે છે ત્યારે માટા અનર્થ કરવા તત્પર થઇ જાય છે. પૂર્વે મેં તને જીવની સેનાનું વર્ણન કરી અતાવતાં કહ્યું છે, તે તા તારા સ્મરણમાં હશે જ કે. જુવરુપ રાજા જે પાતાના કામ ફ્રાધાદિક કારબારી. એાને વશ થઇ જાય છે, તા પછી તે સ્વતંત્ર થઇ ગયેલા દ્રષ્ટ કારભા-રીએ અંતે તેના નાશ કરી નાંખે છે. તેનું આ ઉદાહરે છે. આ વેળાએ મુનિપણાને પામેલા અને મહાતપસ્વી છતાં વિશ્વામિત્રના જીવાતમાં, સારાસાર વિવેકરૂપ સત્સભાસદના વિચારને અધીન ન રહેતાં, ક્રોધ દ્રેષાાદ સૈનિકાને વશ થઈ જઈ, કેવા અનર્થ કરવા तत्पर थये। छे ते तुं को. के अझत्व-के अझज्ञाननी प्राप्ति हरवाने એવા મહાસમર્થ વિધામિત્ર સરખા પુરુષને પણ લાંબા કાળ વીતી જવા છતાં હજુ પણ કેટલાંક વલખાં જ મારવાં પડે છે, તે બ્રહ્મ-જ્ઞાન કેટલું માેંધું હશે, તેના તું વિચાર કર. એવું અમૂલ્ય બ્રહ્મજ્ઞાન, જેણે અનંત જન્માના અપાર પુષ્યસંચયથી સંપાદન કરવું હશે. તે પવિત્ર પ્રાણી, એ સર્વેશ્વર પરદ્મદ્ધા પરમાતમાને કેટલા બધા પ્રિય હશે. तेनं तं अनुभान हरी को. खेवा प्रहाप्रिय-परभात्मप्रिय प्राह्मश्रेनी बात કરનાર પ્રાણી કેવા પાપી ગણાય! તે એ સ્વયં પરખ્રદ્ધા પરમાત્માનાજ માટામાં માટા દ્રેષી થાય, ને તેથી તે કૃપાળુના કઠિનમાં કઠિન શાસ-નને પાત્ર થાય. એવા બ્રહ્મઘાતક તા આ લાકમાં ને પરલાકમાં સર્વત્ર નીચ અને ત્યાગ કરવા યાગ્ય ગણાય છે. અરે! એવા સર્વાગે પ્રદ્માત્વને યામેલા પ્રાદ્માલના ઘાત કરવારૂપ દુષ્ટ કર્મ, તે જ પ્રદ્માહત્યારૂપે આ

<sup>\*</sup> विध-शतु र देश,-देवी, देव धरनार. ! अभित-नि छती शहाय तेवा

જયતમાં ભાળખાય છે, ને તેનાથી મનુષ્ય પ્રાણીએ તે શું, પણ માટા ઇદાદિક દેવા અને વિષ્ણુ સદાદિકા પણ ભય પામી, દૂર નાસવા કરે છે. એવી થાર પ્રદાહભા કરવાના આપણા વિશ્વામિત્ર સુનિરાજે, ક્રેલ અને દેવને વશ શઇને નિશ્વય કર્યો. ક્ર્ર રાક્ષસદ્વાધ, ક્ર્રમાં ક્ર્ર છે-તેમાં વળી ઇષ્યાં વા દેવ મિત્રા થાય હારે વિપરીત ગતિને પમારે છે?

ध्यां हिवसे। क्षां नेतां नेतां, केंद्रवार रात्रे के महासुनिना આશ્રમમાં પેશી જવાનું વિશ્વામિત્રને ફાવ્યું. અતિશય સુંદર અને સુઘટ એવાં નવપદ્મવિત અનેક જાતિનાં વૃક્ષાથી સુશાભિત એવા તે આશ્રમ અતિ વિશાળ અને પરમ આનંદનું સ્થાન હતું. જગતમાંના સારામાં સારા અને આરામશાસના જ્ઞાતા\* એવા માળીઓને હાથે **બનાવેલા** તથા સમરાવેલા માટા ભૂપતિઓના આરામા, બાગા ને સુંદર વાર્ટિકાએ, કે જેમાં અતીવ સુંદર રચનાએ કરેલી દ્વાય, તે સર્વ કરતાં આ મહામુનિના આશ્રમની શાલા કંઈ અદ્દલુત જ હતી. દેવાનું નંદન વન પણ એના આગળ ઝાંખું જણાતું હતું. એનું કારણ એ ફે, એ સવળાં વના ને આરામામાં માત્ર સૃષ્ટિલીલાની ઉત્તમાત્તમ શાલા જ હાય છે, પરંતુ આ આશ્રમમાં તા એ સઘળી શાલાઉપરાંત અદ્ભુત પ્રદામભાની છટા સર્વત્ર વ્યાપી રહી હતી; અને તેથી તે કેવળ પરમાન-દના ધામરૂપ હતા! તેમાંનાં સર્વ વૃક્ષા, લતાઓ, કું જો, સ્તખકા, वहारीका आहि सर्व कारो आवनार ज्ञानी मनुष्यना ज्ञानप्रधाशमां वृद्धि અને અજ્ઞાન મતુષ્યના અજ્ઞાનાંધકારના નાશ કરનારાં હતાં. એવા પવિત્ર આશ્રમની મધ્યમાં મહામુનિ વસિષ્ઠની પર્ણશાળાએ હતી. સલળી પર્ણશાળાએ કરતાં યજ્ઞશાળા અહુ વિશાળ હતી. તેમાં ગાર્હ-પત્યાદિ ત્રણુ અગ્નિએા, † પૃથક્ પૃથક્ કુંડામાં વિરાજતા હતા. પૂર્વમાં શ્રીમતી કામદુધાનું સ્થાન હતું, પશ્ચિમમાં જળસ્થાન હતું, દક્ષિણ દિશાએ દર્ભ સમિધાદિના સંચયની શાળા હતી, તેની સમીપમાં બીજી એક પર્ણુશાળા શયનસ્થાન માટે હતી; અગ્નિદિશામાં પાકસ્થાન હતું, ઉત્તર દિશામાં વિદ્યાશાળા હતી, ને બીજી દિશાઓમાં ચામેર બેસવા, ઊઠવા તથા વિદ્યાર્થીઓને પઠન પાઠન મનન આદિકની પર્ણશાળાએ।

<sup>\*</sup> આરામશાસ્ત્ર-વાડીઓ, બગીચા આદિક બનાવવા સંબંધી વિદ્યા-તેના ત્રાસ્ટ્રનારા તે આરામશાસ્ત્રના જ્ઞાતા. † ૧માર્ક પત્ય (ગૃહ÷પતિ) અગ્રિ. ગૃહપતિને અનુકૂળ તે ગાર્ક પત્ય. લગ્ન વખતના સાક્ષિર્ય અગ્રિ. ૨ અન્વાહાર્ય દક્ષિણા િન ચંદ્રમંડળને દ અભિમાની દેવ. ૩૦ આહવનીય અગ્રિ વીજળીના અભિમાન રાખી રહેતા દેવ.

નીમેલી હતી. તે ઉપરાંત એ મહામુનિના અસંખ્ય શિષ્યાદિકાના નિવાસને માટે પણ આશ્રમમાં જ જાદે જાદે સ્થાને અનેક પર્ણશાળાએક આંધેલી હતી. માડી રાત જવા સુધી ઘણાંક શિષ્યો પાતાના ગુરુ મહા-મુનિ વસિષ્ઠજીની પરિચર્યામાં રહેતા, ને સમય થતાં ગુરુજી આજ્ઞા આપે એટલે વંદન કરી કરીને, પાતપાતાની પર્ણશાળા પ્રત્યે સુવા સારુ ચાલ્યા જતા ત્યારે મહામુનિ વસિષ્ઠજી પણ પાતાના શયનસ્થાન પ્રત્યે આવીને ધ્યાનસ્થ અવસ્થામાં ખ્રદ્યાનંદનું સુખ અનુભવતા હતા.

આવા બ્રહ્મધામરૂપ આશ્રમને વિષે ગુપ્ત રીતે રાત્રિને સમયે, સવળ શાંત થતાં પ્રવિષ્ટ થઈ ગયેલા આપણા ક્રાધાવિષ્ટ ઘાતડી વિશ્વા-મિત્ર મુનિ કરતા ફરતા, છેક વસિષ્ઠ મુનિની શયનશાળા સમીપ આવી પહાંચ્યા. અંદર થતી બાલચાલ ઉપરથી તેમણે નિશ્ચયપૂર્વક જાણી લીધું કે, આજ વસિષ્ઠજનું શયનસ્થાન છે, અને એમાં શયન માટે તેઓ આવ્યા પણ છે. તેઓ ભર નિદ્રાવશ થાય એટલે આપણું નિંદ્ય કાર્ય સાધતું. એવા વિચારથી એ શયનશાળાની પછવાઉ પાતે શસ્ત્રસહિત લાંચે ધાસે બેઠા. ઋતુ શરદ્દ હતી, દિવસ પૂર્ણિમાના હાવાથી મધ્યરાત્રિના ચન્દ્ર લગભગ મસ્તકપર આવવા લાગ્યા હતા; તેથી રખેને કાઈ મને જોઈ જશે, એ શંકાથી તેમને પર્ણશાળાની પાસે ઊભેલા એક ઘટુ સ્તબકમાં સંતાવું પડ્યું. થાડીવાર તે બેઠા એટલામાં અંદરથી કંઇ વાતચીત થતી હાય. એમ તેમના સાંભળવામાં આવ્યું. તેમનું મન ખિન્ન થયું કે. 'મારા પરિશ્રમ વ્યર્થ જાય એમ લાગે છે; કેમકે અંદર કાઇ બીજાં પણ મનુષ્ય વસિષ્ઠજીની સાથે છે, ને તેથી મારું કાર્ય સાધી શકાશે નહિ. હશે, 🗝 ઉ વારુ, શું થાય છે.' એમ ધારી એકાગ્ર થઇ તે કાન માંડીને બેડા.

શયનમંદિરમાંથી કંઇક મંદ પણ મધુર અને સુકાેમળ શષ્દ સંભળાયા કે, "કૂપાનાથ! હવે એક ક્ષણવાર આ દાસીને ચરણ-સંવાહનની આગ્ના આપશા ?"

તેના ઉત્તરરુપે એવું વાકય સંભળાયું કે: ''સાધ્વી ! **હવે અ**હ થયું. તેં ખહુ કાળ મારી સેવા કરી છે ને તેથી હું અત્યંત પ્રસન્ન છું. તારું કલ્યાણ થાંએા. તારા સરખી સ્ત્રીએા તા આખા જગતમાં કલ્યાણરૂપ છે. તારી પણ ઉત્તર અવસ્થા છે, હવે તને ચરણસેવાન શં પ્રયોજન છે ?"

આ સંવાદ સાંભળી વિધામિત્ર સમજ્યા કે, 'આ તા મહાસતી અરુંધતી છે. પણ અહા ! આટલી વૃદ્ધવયે પહેાંચ્યા છતાં પણ, તે

સાધ્વી હજુ પાતાના સ્વામીના ચરશુસેવનની અભિલાષા રાખે છે, એ કેટલું પ્રશંસનીય અને જગતની અગિને શિક્ષણીય છે! ધન્ય છે આવી સતીઓને.'

એટલામાં પાછાં તે મહાસતી મંબુલ સ્વરે બાલ્યાં; "સ્વામિનાથ! એમ કેમ ? આ દાસીને તા આપના ચરણારવિંદાની સેવાથકી બીજું કંઇ જ અધિક કલ્યાણકારી નથી. પ્રભા! આપ મને જે સાધ્વી, સતી, ઇત્યાદિ સંબાધનાથી બાલાવા છે, તે સર્વ પ્રતાય આપની ચરણ-સેવાના જ છે. કુપાનાથ ! સ્ત્રી સ્વભાવથી જ મહાબ્રષ્ટ, નીચ અને માયામયી અજ્ઞાનમૂર્તિ છે. તેને આવી બ્રહ્મમયી સ્થિતિએ પહાંચાડનાર તા એક આપ કૃપાંળુના પુષ્ટ્યરૂપ ચરણારવિંદાની પવિત્ર સેવા જ છે. કપાનાથ! આપે મને પૂર્વે કહેલું છે કે, 'જ્યાં સુધી મનુષ્ય પ્રાણીની અન્નપાનાદિક ત્રહણ કરવા જેટલી પણ શરીરની ક્રિયાએા, ચાલ હાય, ત્યાંસુધી તેણે શારીર ધર્મા પણ અવશ્ય પાળવા નાઇએ. મારી તે ક્રિયાઓ જ્યાંસુંથી અટકી નથી, ત્યાંસુચી આપનું સેવારૂપ કર્મ મારે અત્યાવશ્યક છે. જ્યારે સેવક પાતાના સેવ્યની સેવા કરે છે ત્યારે તે तेमनी पासेथी प्रसाद पामे छे. तेम & पण यथाशिकत आपनी सेवा કરીશ, એટલે મને કંઇક કલ્યાણ વાર્ત્તારુપે આપની પાસેથી પ્રસાદ મળશે." આ વાર્ત્તાવિનાદથી પ્રસન્ન થઇ, વસિષ્ઠ મુનિએ આજ્ઞા આપતાં સતી અરુંધતી પ્રેમથી તેમની ચરણસેવા કરવા લાગ્યાં.

થાડીકવાર મુનિવર બાલ્યા; "હે શ્રેષ્ઠ તપસ્વિની! હવે ખહુ થયું, તં થાકી ગઇ હાઇશ, માટે સમાપ્ત કર."

સતીએ કહ્યું; "પ્રભાે! હું એવું શું તપ કરું છું, કે આપે મને તપસ્વિની કહી ? અને તે પણ વળી શ્રેષ્ઠ તપસ્વિની!"

મુનિવર બાલ્યા: "અહાં! કેમ નહિ ? સ્ત્રોને પાતાના સ્વામીની સેવા કરતાં બીજું અધિક તપ કીચું છે ? જે શિષ્યા પાતાના ગુરુની અંત:કરણપૂર્વક સેવા કરે છે, જે પુત્રા પાતાનાં માતપિતાની સત્સંકલ્પ-પૃવેક પ્રેમથી સેવા કરે છે, અને જે સ્ત્રીઓ પાતાના સ્વામીની પ્રેમથી પરિચર્યા કરે છે, તેઓ માટા તપસ્વીઓ અને માટી તપસ્વનીઓ જ છે. આ વર્તમાન સમયમાં તા સ્વામિસેવન કરનારી સર્વ સ્ત્રીઓમાં તું શ્રેષ્ઠ હાવાથી, મેં તને શ્રેષ્ઠ તપસ્વની કહી છે. આ કાળમાં મને માત્ર છે જ શ્રેષ્ઠ તપસ્વી જણાય છે. સ્ત્રીઓમાં તું અને પુરુષામાં મુનિવર વિધામિત્ર!! તે મારી પરિચર્યારુપ તપ કર્યું છે;

અને વિધામિત્રે તા જેની તુલના જ ન થઇ શકે એવું મહાતી વપ, પ્રદ્યાત્વ પ્રાપ્ત્યર્થ કર્યું છે. વિધામિત્ર સરખા તપસ્વી તા વિધામિત્ર જ!!"

એ સાંભળી અરુંધતી બાલ્યાં; "કુપાનાથ! પૂર્વે આપણા જે અતિથિ થયા હતા, ને પછી આપણી કામધેનુને હરણ કરી ગયા હતા, તે જ વિધામિત્ર! અહેં ! એમની તો મેં આપને મુખે અનેક પ્રસંગે પ્રશંસા સાંભળી છે પણ મુનિ સ્વામિનાથ! એ મુનિવરનું નામ સાંભળતાં મારા હૃદયમાં માટે દાહ થાય છે, કે અરે! એ એવા માટા તપસ્વી અને પ્રદાતની પ્રાપ્તિ માટે મહાન પ્રયત્ન કરી રહેલા છતાં, એમણે મુજ અખળાના ભાગ્યપર માટે ફૂર પ્રહાર કરેલા છે. કિચિત પણ દયા ન લાવતાં મારા સાએ પુત્રાના એ મુનિએ, પેલા દુષ્ટ રાક્ષસ પાસે નાશ કરાવી નાંખ્યા છે. કૃપાનાથ! એક એક સત્કર્મ કરનાર બ્રાહ્મણના સા સા પુત્રા મારીને સમૃળા વંશચ્છેદ કરવા, એ કર્મ શું એવા મહાતપસ્વીને છાજતું છે? નાથ! આ વાર્તાનું સ્મરણ થતાં મારાં હૃદયને અપાર કલેશ થાય છે!" એમ કહેતાં કહેતાં સતીના કંઠ અવરુદ્ધ થઇ ગયા ને તેમનાં નેત્રામાં જળ ભરાઇ આવ્યાં.

તે જોઈ મુનિવર વસિષ્ઠ તેમનું આશ્વાસન કરતા બાલ્યા; 'સર્તિ! આ શું કરાે છાં ? તમારાં સરખાને આમ કરલું ચાેગ્ય નથી. ડાંના પુત્રા ने કાના પિતા ? जातस्य हि मुवो मृत्युः એટલે જન્મેલાનું મૃત્યુ નિશ્ચિત છે. જગતમાં જન્મેલા કાઈ પણ પ્રાણી સર્વ કાળ રહેતા નથી. જન્મેલા પ્રાણીઓ જે મરતા જ ન હાય તા પછી આ ભૂમિતલ, જે પચાસ કાેંદિ યાજનાના વિસ્તારનું છે, તેનાપર સમાય જ કયાંથી ? આ સૃષ્ટિના નિયમ જ એવા છે કે, તેમાં નવનવા પદાર્થો અને નવનવાં પ્રાણીએા ઉત્પન્ન થતાં જાય છે ને જૂનાએ!ના લય થતા જાય છે. બીજ પડે છે, ઊગે છે, વૃક્ષ થાય છે, ફૂલે છે, ફળે છે, અને તેર્માથી પાછાં નવાં બીજો ઉત્પન્ન થાય છે, એટલે જાનાં થયેલાં વૃક્ષનાે લય થવાનાે સમય આવે છે. સતિ! વળી એ જ વૃક્ષનાં ફળાના તથા બીજોના પણ સમયે પાતાનાં માતપિતારૂપ વૃક્ષના પહેલા જ નાશ થઇ જાય છે. કેટલાંક ફળા કાચાં ને કાચાં જ રાેગ લાગવાથી ખરી પડે છે, કેટલાંક કરમાઇ જાય છે, કેટલાંકને પક્ષીઓ ખાઇ જાય છે, કેટલાંકને મનુષ્યા તાેડી લે છે અન એમ કરતાં ખચીને જે પાકવા પામ્યાં, તેઓના પણ અંતે તા મનુ-ખ્યાદિકના ભક્ષણુદ્રારા નાશ જ થાય છે. કદાચ કાેેેકના ભક્ષણમાં ન આવતાં બચી ગયાં હાય તા પાછાં બૂમિમાં વવાઇને પણ તેમના નાશ જ

થાય છે; અથવા તા ત્યાંથા પાછા ઊગી નીકળવાસ્ત્યે પુનર્જન્મ ધારશુ કરે છે. સિત! એ જ પ્રમાણે મનુષ્ય પ્રાણીઓને પણ મૃત્યુ થયા પછી પાછા પુનર્જન્મ થવારુપે ઊગી નીકળવાનું નિયલ જ હાય છે; કેમ કે પૂર્વ जन्म સતરા ન એટલે કે મૂએલાંને અવશ્ય જન્મ લેવા પડે છે, એવા સફાના ને સૃષ્ટિના નિયમ છે. આ સૃષ્ટિનિયમ અનિવાર્ય છે—કાઇથી ટળે નહિ તેવા અટલ છે, તા પછી તારા જેવા જ્ઞાની મનુષ્યાને—અનુભવ-સહિત આવા પ્રકારને જાણનારા જનાને—એ વિષે કલેશ કે શાક થવા કેમ જ સંભવે ?''\*

એ સાંભળી સતી અરુન્ધતી વિનયસહ બાલ્યાં; "કૃપાનાથ! આપે જે જે કહ્યું, તે સર્વ યથાર્થ છે. પૂર્વે પણ મેં આપની પાસેથી એ જ શ્રવણ કરેલું છે; તથાપિ તેમાં કલેશ થવાનું સબળ કારણ જે છે, તે કંઇ આપથી અજાષ્યું નથી. પ્રભા ! આપે જેમ કહ્યું કે, આ જગતમાં જન્મેલાને અવશ્ય મૃત્યુ અને મુવેલાને અવશ્ય પુનર્જન્મ છે જ-जातस्य हि प्रवो मृत्युर्घवं जन्म मृतस्य च ॥ तेभ स्थे प्रश् आपे क इहां छे है: गच्छन्त्यपुनरावृत्ति ज्ञाननिर्धतकलम्पाः स्पेटले हे ज्ञानवरे हरीने धावार्ध गरीला છે પાપા જેમનાં એવા પવિત્ર પુરુષા જ્યાંથી કદી પાછું ન જ ફરતું પહે એવે સ્થાને જાય છે. સ્વામિનાથ ! આ સંસાર આપે પરમ કલેશકારી-દુ:ખમય કહ્યો છે,† અને તેટલા માટે તેમાં વારંવાર જન્મીને તેમાંનાં દું:ખાના કરીકરીને અનુભવ ન જ લેવા પડે એ સારુ મનુષ્ય પ્રાણીએ જન્મભર મહાન યતનવડે ઇશ્વરનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાનું છે. તે જ્ઞાન પણ અધિકાર થયા વિના પ્રાપ્ત થતું નથી. ઘણાક જન્માના કરેલા પુરુષાર્થોના પુંજ વધે ત્યારે ઉત્તમ અધિકાર પ્રાપ્ત થાય છે.‡ તેવા અધિકાર પામેલેઃ ુ મતુષ્ય પ્રાણી, આપ સરખા સદ્ગુરુના સદુપદેશદ્વારા પરમાત્મસ્વ રુપમાં યથાર્થ જ્ઞાનના અલભ્ય લાભ મેળવી શકે છે. ÷ હે નાથ! એવા દુલંભ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ માટે, ખીજાં સર્વ મનુષ્યા કરતાં પ્રદ્ભાતેજસ્વી જીવ તા જન્મથી જ અધિકારસંપન્ન છે, તેમાં પણ આપ સરખા મહાત્માને ત્યાં જન્મ, એ તા જ્ઞાનપ્રાપ્તિની સાક્ષાત્ અભિસંધિના જ સમય છે. હે કુપછા! આપને ત્યાં જન્મવાથી ઉત્તમોત્તમ અધિકાર પામેલા અને ર્જીદ્ધપ્રાપ્તિની અભિસંધિપર આવી પહોંચેલા એવા એ મારા પુત્રો, ઘણેક

<sup>\*</sup> न त्व शोचितुमईसि । 🕆 भनित्यमसुखं लोकमिमं प्राप्य भजस्व माम् ॥

<sup>🗜</sup> अनेकजनमसंसिद्धः ततो याति परां गतिम्।

<sup>÷</sup> उपदंक्ष्यंति ते ज्ञानं ज्ञानिनः तस्वदर्शिनः

જન્મે અને ઘણે ઘણે પુરુષાર્થે પાતાને પ્રાપ્ત થનારા સર્વોત્તમ તથા અલસ્ય લાલ ગુમાવી, મહાદુ:ખયુક્ત અંધકારરુપ મરશુને વશ થયા, એથી શું મને કલેશ ન થાય? તેઓ મરશુ પામ્યા એટલું જ નહે, પશુ અકાળે અને અપવિત્ર એવા રાક્ષસને હાથે મરશુ પામ્યા, એથી મને અપાર શાક અને દાહ થાય છે; કેમકે એવું મૃત્યુ તે અપમૃત્યુ—અધાગતિ આપનારું મૃત્યુ છે. આપ સરખા મહાન્ પુરુષને ત્યાં જન્મેલા પ્રાણીઓની અધાગતિ થવી, એ શું એાલું ખેદકારક છે? એવું કર કર્મ અને તે વળી ખુદ્ધિપૂર્વક કરનાર વા કરાવનારની ત્યારે શી ગતિ? લલે, આપ એ વિશ્વામિત્ર મુનિના અથાગ તપની પુન: પુન: પ્રશંસા કરા. અવશ્ય એ વીરરતન પ્રશંસાયોગ્ય પણ છે—તથાપિ આવું ગહિંત કર્મ એમનાં ચરિત્રમાં માટાં દૂષણુરુપ જ છે ને કાળના કાળ પર્યંત તેવું જ દૂષિત રહેશે. વળી આપ સૌ વાતે સમર્થ છતાં એમના એવડા માટા અપરાધના ખદલામાં આપે એમને કશું પણ શાસન કર્યું નહિ, કે શિષ્યાદિકદ્વારા કરાવ્યું નહિ, એ પણ મને રુચતું નથી!"

સતીનું આવું પ્રમાણ્યુકત વચન સાંભળી મહામુનિ બાલ્યા; પ્રિયે! તું ખેદ કરીશ નહિ. કલ્યાભને માર્ગે લાગેલા અને સત્કમાંચરથુ કરનારા પ્રાથોની કદી દુર્ગતિ થતી નથી. \* તારા પુત્રા જો કે અકાલમૃત્યુને પામ્યા છે, તથાપિ તેઓ કર્મયોગના અભ્યાસી હાવાથી, યાંગભ્રષ્ટાની ગતિને પામશે, એમાં લેશ માત્ર મને શંકા થઇ નથી! યાંગભ્રષ્ટ આત્મા પવિત્ર એવા શ્રીમાનને ત્યાં અથવા મહાભુદ્ધિમાન્ એવા યાંગીને ત્યાં જન્મે છે; અને ત્યાં પાતાના પૂર્વજન્મના અભ્યાસનું સ્કુરણ પામી,અધૃરા યાંગ પૂરા કરવા માટે પ્રયત્ન કરે છે. માટે, હે સતિ! કહેવાતા એવા એ તારા પુત્રાના સંબંધમાં તા આપણે ખેદ કરવાનું કારણ જ નથી; પરંતુ એથી અતિશય ખેદ તા મને તે મુનિવર વિધામિત્રના સંબંધમાં થાય છે-કેમકે અનંતકાળ સુધી અથાગ પરિશ્રમ વેઠીને એકઠું કરેલું મહાન્ તપ, એ મુનિશ્રેષ્ઠ આવાં આવાં દ્ભિત કર્મોથી સહજમાં સીલ્ કરી નાંખે છે. સતિ! બ્રહ્મતેજસ્વી પુરુષના ઘાત કરવા વા કરાવવા, એના જેલું બીજું એકે મહાપાતક નથી. તેમણે મિચ્યા દ્રેષથી સા સા બ્રહ્મતેજસ્વી-બ્રહ્મપરાયણ જીવાના નાશ કરાવ્યા, એ પાપની તા

<sup>\*</sup> नहि कल्याणक्रत्कश्चिदुर्गति तात् ! गच्छति ।

<sup>ा</sup> शुचीनां श्रीमतां गेहे योगभ्रष्टोऽभिजायते । अथवा योगिनामेव कुले भवति धीमताम् । गीता ६-४१.४२.

ગણના જ થઇ શકે એમ નથી. એ મહાપાપથી એમને ઘણા લાંબા કાળનું દુર્ઘટ તપ નાશ પામ્યું છે, તા હે સુત્રતે! એથી વધુ ખીજું શાસન કયું હાય? કાેેે કાેેે શાસન કે શિક્ષા કરવા સમર્થ છે તે મને કહે ? પાતપાતાનાં કમાં જ પ્રાણીને તેનાં ફળરૂપે શાસન કરે છે. મુની ધર વિધામિત્ર જેમ દ્રેષને લીધે ઉન્મત્ત થઇને એવા અનર્ષ કસ્થો, તેના અદલામાં એમના પાતાનાં જ અપાર પુષ્યની હાનિ થ**ઇ**, તા શું એ પ્રમાણે એમને શાસન કરવારુપ ઉદ્યોગ આચરી આ**પણે** પણ પાછી માેટી હાનિ જ ૦૬ારી લેવી ? આપણા પુત્રા નાશ પામ્યાં, એ આ દેહરૂપ જીવને માટામાં માટી હાનિ થઈ છે, તે ઉપરાંત વળી વિશેષ હાનિ આપણા જ સ્વાર્થમાં કરવાની મૂર્ખતા આપણે શા માટે કરવી ? ખ્રદ્માપરાયણ જીવના ધર્મ તા ક્ષમા છે! એવા ખ્રદ્માલને પામેલા જીવ અન્યને શાસન કરવા જતાં ક્ષમાના ત્યાગ અને કંટક-રૂપ ક્રોધના અંગીકાર કરે છે. એ શું ઉચિત કર્મ છે ? પોતાને હાનિ કરતારાથી સામી હાર્નિ કરવા જનાર મનુષ્ય બેવડા મૂર્ખ છે. એક તા પાતાની હાનિ થઇ છે, તેને સુધારી શકતા નથી, ને સામાની હાનિ કરવા જાય છે, તેથી પાતાનું ને સામાનું બંનેનુ બગાડે છે, એ વાત તેના લક્ષમાં આવતી નથી."

એટલું કહીને મહામુનિ પાછા એલ્યા; "હે સુશીલે! સાંભળ મુનીશ્વરનું ચરિત્ર ને ચારિત્ર્ય! ત્રિશંકુ નામના અનધિકારી રાજને સ્વર્ગે માેકલવામાં પણ મુનિશ્રેષ્ઠે તપ:પુષ્ટ્યસ્પ કુસુમ કચડી નાંખ્યું છે; મારા પ્રતિના દ્વેષને લીધે પુષ્ટ્યવાન્ હરિશ્વન્દ્ર રાજાનું સત્ય સૂકાવવામાં પણ તેમનું ઘણું તપ ચગદાઈ ગયું છે; મેનકા અપ્સરા સાથેના વિહારમાં પણ તેમણે હજારા વર્ષાનું તપ નષ્ટ કીધું છે. એ સઘળું અજ્ઞાનનું અને ક્ષત્રિયપણાની રાજસી પ્રકૃતિનું જ લક્ષણ છે.† બ્રહ્મત્વપ્રાપ્તિને માટે એમણે અથાગ તપ કર્યું છે; દેવતાઓ એ પણ એમના મહાન્ પરિશ્વમ સામું જોઇને બ્રહ્મર્ષિ કહ્યા છે ખરા, તથાપિ હજુ એમને સત્યસિદ્ધ બ્રહ્મત્વ મળ્યું નથી, એમ હું જે કહું છું તેનું કારણ એ જ કે એમની રાજસી પકૃતિ બદલાઇને શુદ્ધ સાન્વિક ભાવ હજી પ્રકાર થયો નથી.

<sup>\*</sup> प्राणिभिः पृथिवी सष्टा स्वकर्मफलभुक्तये । ं रजो रागाःमकं विद्धि कृष्णापंगसमुद्भवम् । तिश्वध्नाति कौतेय ! कर्मसंगन देहिनाम् ॥ लोभः प्रवृत्तिरारंभः कर्मणामश्चमः स्पृहा । रजस्येतानि जायन्ते विवृद्धे भरतर्षम ! ॥

અક્રેાધ,\* વૈરાગ્ય, જિતંદ્રિયપણું, ક્ષમા, દયા, શાંતિ, જનપ્રિયત્વ— મમાત્સર્ય†, નિર્લોભીપણું અને અભયદાનપૂર્વક શાેક હરણ કરવા આ દશ પ્રકારયાં નથી, છતાં તેની ચિંતા નહિ; પણ તેમની અભિલાષા ઉચ્ચ-તર છે. અન્ય કશી પણ કામના વિના માત્ર પ્રદાત્વપ્રાપ્તિની જ કામ-નાથી તેમણે અથાગ તપાેધન‡ સંચિત કર્યું છે, એટલે પરિણામે એ શ્રેષ્ઠ જીવનું અંત:કરણ શુદ્ધ સાત્ત્વિક અને અધિકારી થતાં તેમને સત્ય વસ્તુની પ્રાપ્તિ અવશ્ય થશે. ચાલા સમાપ્ત કરાે. સતિ! હવે રાત્રિ ખહુ વ્યતીત થઈ છે; ઉષ:કાળ થવા પૂર્વે ઊઠાશે નહિ, તાે પ્રાતહોંમના સમય ચૂકાશે."

એમ કહી સતીશિરામણિને સવાની આજ્ઞા આપીને, રાત્રિ કેટલી ગઇ છે, તે જેવા સારુ મહામુનિ વસિષ્ઠ પર્ણશાળાની અહાર આવ્યા. પૂર્ણિમાના પૂર્ણ ચંદ્રમા સ્વચ્છ નિરભ્ર આંકાશમાં બરાબર મસ્તકે ઓર્ટલા હતા. આખા વનમાં, આશ્રમમાં, ભ્રમિપર ને આકા-શમાં સર્વત્ર સ્વચ્છ, શુભ્ર અને શીતળ પ્રકાશ છવાઇ રહ્યો હતો. પશુ પક્ષી મનુષ્યાદિ સર્વે પ્રાણીએા નિદ્રાવશ હાવાને લીધે સઘળે શાંતિ પ્રસરી રહેલી હતી. આવે સમયે એકાંતિક સ્થિતિના પ્રેમીલા અને નિવૃત્તિ-માર્ગના અનુયાયી મહાત્માને તા અનાયાસે જ પ્રદ્વાસુખના અનુભવ થાય તેવું હતું. ખ્રદ્મપુત્ર મહાત્મા વસિષ્ઠમુનિ, આવી સર્વત્ર સુપ્રકાશિતપણે વ્યાપી રહેલી રાપ્યમયી ચંદ્રછટા જેતાં ખહુ જ માનંદ પામ્યા અને તેના આવેશમાં બાલી ઊઠ્યા; "અહા સતિ ! આજની રાત્રિ શી ખીલી રહી છે! પણ એના સુપ્રકાશિતપણાંને હું કેાની ઉપમા આપું ? ખરે ખર, બીજું કંઇ જ નહિ, પણ મુનિવર વિશ્વામિત્ર અને તેમનું અપ્ર-તિમ તપ જ એની તુલનાએ આવી શકે. જેવી એ મુનિવરના અતુલ તપની વિમળ દીર્તિ સર્વત્ર પ્રકાશી રહી છે, તેવી જ આજની મનાહર શરદ્દ રાત્રિ પણ પ્રકાશી રહી છે. સુશીલે ! આ ચંદ્રમંડળના અધિપતિ મહાત્મા સામને વિશે પણ આવી સુપ્રભા, એ મુનિવર વિશ્વામિત્રની પેઠે તેણે કરેલા અથાગ તપના જ મહિમા છે. દેવતાઓના કાેટ્યવધિ वर्षोपर्यंत परश्रह्म नारायशनी आराधना કरवारूप खेना महान् तपथी

<sup>\*</sup> अक्रोधवराग्यजितेन्द्रियत्वं क्षमादयाशान्तिजनप्रियत्वम् । निर्लोभदाता भयशोकहर्ता ज्ञानस्य चिह्नानि दशोहितानि ॥ † अभारसर्थ-भरसरिंदरिंदर्शे, देवरिंद्धर्थं ‡ तथे।धन-वपक्षपं धनः

એ આ ચન્દ્રમંડળના પતિ અને સર્વ નક્ષત્રગણાના તેમ જ પિતરાના રાજા થયા છે; તેમ જ મહાન તપદ્ધપે પરખ્રદ્ધ પરમાત્માની ઉપાસના કરનાર મુનિ વિશ્વામિત્ર પણ પરિણામે આકાશને વિષે પ્રકાશિત રહેલા સપ્તર્ષિમણ્ડળમાં જઇને વિરાજશે."

" પ્યારા જીવન !" જીવનના ગુરુજી બાલ્યા; "બ્રાહ્મણુપણાના ઉત્તમાત્તમ ગુણાનું નિરીક્ષણ કર! આવા અદ્ભત ગુણાવડે આપું ત્રૈલાકય વશ કાં ન થાય ? જેણે પાતાનું ઉત્તમાત્તમ આતિચ્ય કરવાના **બદલામાં બની શકે** તેટલી સેવા કરી છૂટવાને દેઠાણે ઊલટું ઠામધેનુનું હરણ કરયું, ત્યાંથી પરાજય પામતાં જેણે પાછા અથાગ સૈન્યસ મૂહ લાવી, યુદ્ધ આવીને પાતાને અપાર વિટંખણાએ આપી, જેણે અનેક વાર આવીને શસ્ત્રાની અને અસ્ત્રાની અસહ્ય વૃષ્ટિ કરી, જેશે સા સા પુત્રાના ઘાત કરાવીને છેક નિર્વેશ કરી નાંખવા સરખું કર્યું, પાતે આખા જગતમાં કાઇના જ કેષી નહિ અને જગતમાં કાઇ પણ પાતાન દ્વેષી નહિ, \* એવા સર્વભુતના પરમ અફ્રેષ્ટા† છતાં તેમની સાથે જેશે મહાન કલેશકારક દ્વેષ પ્રવર્તાંબ્યા અને એવી અસંખ્ય વિટંખણાએ! આપવા ઉપરાંત, છેવટે તેના પાતાના પણ ઘાત કરવાને જે જીવ સંધિ જોયા કરતા હતા, તેના સંબંધમાં પણ એ મહામુનિવર વસિષ્ઠ જીના મનની કશા પણ દ્રેષ વગરની કેવી શુદ્ધ ભાવના હતી, તે તેં જોઈ. એ શુદ્ધ ભાવના પણ પૂર્ક-પછવાડે, પરાક્ષપણે, નહિ કે કાઇની આગળ, કે કાઇને સારું લગાડવાને માટે દર્શાવી હતી. એવા અદ્ભત અને મહાન ગુણાવડે તે મહાતમા સમગ્ર જગતના સુદ્ધદુ, મિત્ર અને કલ્યાણુ કરનારા છે.‡ એવા પુષ્ય પુરુષના સહજ સંબંધમાં આવનાર પ્રાણી પણ જો કે મહાકુર ને ભયંકર હાય છતાં સૌમ્ય ને શાંત થઇ જાય છે, નિર્દય ને ઘાતૈકી હાય છતાં પરમ દયાળુ ને અહિંસક થઇ જાય છે, ક્રાંધી હાય તે અક્રાંધી બની જાય છે, પાંપી હાય તે પવિત્ર થઇ જાય છે, શત્ર હાય તે સખા થઈ જાય છે, અજ્ઞાની જ્ઞાની થઇ જાય છે, જડ સચેતન ખને છે અને શાસક સેવક ખની સેવા કરે છે. એલું જ મુનિ વિશ્વામિત્રના સંબંધમાં પણ બન્યું.

તેઓ પર્ણશાળાની પછવાડે જઇને સંતાયા, તે વેળાથી આ બ્રદ્ધાવ દંપતાના પુષ્યરૂપ સંવાદ એકાગ્રચિત્તે શ્રવણ કરી, જડ જેવા ઊભા

<sup>\*</sup> यस्मात्रोद्विजन लाको लोकान्नोद्विजन च यः । 🕆 अद्वेष्टा सर्वसूतानामः :

<sup>🕽</sup> मंत्रः करुण एव च ।

રદ્યા હતા. એ સંવાદ સાંભળતાં સાંભળતાં જ જેમ દીપક પ્રકટ થવાથી, અંધારા એારડામાંના અંધકાર નાશ પામે છે અને

ગવારા આરડાનાના અવકાર નારા પાન છે વ્યા રામ અને દ્વેષના તેમાં ભરાઇ રહેલાે મહાવિષધર સર્પ ક્ર્રેફાડા પ્રભાવ મારતા અને જીભ લપકાવતા પ્રત્યક્ષ દેખાય છે, તેમ તેમના હૃદયમાંનાં અજ્ઞાનાદિક આવરણા તત્કાળ

દ્વર થઇ જઈ, તેમાં અકારભુ ભરાઇ રહેલા ક્રોધરુપ અને દ્વેષરુપ એ જીભવાળા કૃષ્ણિધરને તેમણે જોયો. તેમને માટા આશ્ચર્ય સાથે સ્પષ્ટપણે દેખાયું કે, 'આ દુષ્ટ જ મારું મહાઅનિષ્ટ કરી રહ્યો છે. હર હર! એ ક્રેરે જ મારે હાથે અકારણ અનેક અનર્થો કરાવ્યા છે. શિવ! શિવ! એણે જ મને પ્રદ્વાત્વરુપ અલભ્ય લાભથી આજ પર્યંત અતિ દ્વર રાખ્યા છે, ને કાંકાં મરાવ્યાં છે. અરેરે! આવા પ્રદ્વારુપ, સચરાચર સ્ષ્ટિના સખા અને સર્વના કલ્યાણદાતા વિધ્વહિતેષી મહિષેવરની સાથે મિશ્યા દ્વેષ અરે!—મહા અકલ્યાણકારક અધમ દ્રેષ આ ગુપ્ત ઘર કરી વસેલા દુષ્ટે જ કરાવ્યો છે. રે! મિત્રવત્ થઈ ઘરમાં આવીને રહેલા શત્રુની પેઠે આ દુષ્ટે તો મારા હુદયમાં ભરાઇને, મારી સાથે માટામાં મોટા શત્રુનું કામ કર્યું છે; અને અહા! આ મહિષ્વર્યના આટલા પરાક્ષ ને ક્ષણવારના સમાગમથી મારું હુદય ઊઘડ્યું, ખીલ્યું, પ્રકાશ્યું; અને તે દુષ્ટ મને પ્રત્યક્ષ દેખાયા, એ અહાભાગ્ય તથા સત્સમાગમના મહાપ્રતાપ જ છે. નહિ તો એ દુષ્ટ, પ્રખળ થઈ જતાં પરિણામે મારા અવશ્ય નાશ જ કરત.'

આ પ્રમાણે, જેમ કાઇ ભર ઊઘમાં પહેલા મનુષ્ય પાતાના કાઇ હિતેચ્છુની, સમયની સ્વચનાથી એકાએક જાગૃત થઇ જાય, અને પાતે ચાક્કસ ભયંકર સ્થિતિમાં છે એવું જાણીને તત્કાળ સાવધ બની જઇ, તેમાંથી અતિ ત્વરિતપણે કારે ખસી જાય, તેમ વિશ્વામિત્ર મુનિ, પાતાના અજ્ઞાનાંધકારપણામાંથી જાગૃત થઇ ગયા. પાતે કેવડા માટે! અનર્થ કરવાને તત્પર થયા હતા, ને જેમની પાસેથી પ્રસાદ મેળવવા યાંચ્ય, તે મહાપુરુષની સાથે પાતે કેવું અયાગ્ય વર્તન ચલાવ્યું હતું, એ સઘળું પ્રત્યક્ષ દેખાઇ આવતાં, તેને ઘણી જ લજ્જા અને ગ્લાનિ ઉત્પન્ન થઇ. મુનિધર્મથી વિપરીત, બ્રહ્મર્ષિપદની પ્રાપ્તિના જિજ્ઞાસુ જીવની અતિ કલેશકારિણી અધાગતિને પમાડનારી સ્થિતનું પ્રત્યક્ષ દર્શન થતાં, પાતાના અવિચારીપણાને મન સાથે અતિશય ધિક્કાર

<sup>🍍</sup> काम एव कोथ एव रजोयुणसमुद्भवः । महाशनो महापाप्मा विद्धयेनमिह बेरिणम् ॥

આપતાં, તે તત્કાળ પેલા વૃક્ષગુચ્છમાંથી બહાર નીકળી પડ્યા; અને દ્રવિત હૃદયે, ગદૃગદ કંઠે, સજલ નયને, પ્રબળ પ્રેમે અને વિશુદ્ધ મને, દેાડી જઇ, મહર્ષિ વસિષ્ઠજીના નિર્મળ ચરણારવિંદામાં નમી પડ્યા.

આ વેળાના અદ્ભુત પ્રસંગનું હું શું વર્ણન કરું! આવી એકાંત ને શાંત રાત્રે એકાએક આ કાેલ્યું? એવા આશ્ચર્ય સાથે વસિષ્ઠ મુનિએ નીચે નમીને જોયું તાે, હમણાં જેની પાતે પ્રશંસા કરતા હતા, તે જ વિશ્વામિત્ર મુનિ, પરમ નમ્ર, નિર્માની, નિર્દ્દન્દ્ર અને શરણાગત શઇને પાતાનાં ચરણામાં પહેલા છે!

પછી ખહુ સાનંદ આશ્ચર્યથી તે મહર્ષિ બાલ્યા; "અહા ! મુનિ વિશ્વામિત્રજી! આ વેળા તમે અહીં કયાંથી? ઊઠા, બેઠા થાએા. તમારું શુભાગમન અકસ્માત્ કિમર્થ થયું છે? ખેદ મા કરા; તમે મને

ખહુ પ્રિય છા; તમારું કલ્યાણ થાએા."

પણ વિશ્વામિત્ર તેા અંને ભુજાઓવઉ વસિષ્ઠના ચરણારવિદેાને ૯૯ આલિંગન કરીને પહેલા હતા. તેમના નેત્રામાંથી અસ્ખલિત વહી રહેલા અશ્રુપ્રવાહવડે બંને ચરણાનું પ્રક્ષાલન થઈ રહ્યું હતું; ઘણીકવાર બાલાવ્ય છતાં મુખથી એક શબ્દ પણ તે બાલી શકતા નહાતા, છેવટે ગદ્દગદ કંઠે અતિ નમ્રપણે તે બાલ્યા; "હે છક્કાન! આ અપરાધી આપની સાથે ભાષણ કરવા યાગ્ય નથી: હે ક્ષમામૃતે ! મેં નહિ ક્ષમા થાય એવા આપના ઘણા ઘણા અપરાધા કરવા છતાં આપે તેમને તણવત્ પણ ગણ્યા નથી; ધન્ય છે આપની સર્વોત્તમ ક્ષાંતિને. હે ભગવન્! આટ-આટલું છતાં પણ આપના અતુલ પ્રભાવને મેં મુર્ખેન જાણતાં વારંવાર આપની ઇર્લ્યા ને વિડંબણા જે કર્યા કીધી છે; એટલું જે નાંહુ પણ એ ઉપરાંત વંળી હું મહાદુષ્ટ આજે એક એવા માટે અન્યાય કરવા ઉદ્યુક્ત થયેા હતા, કે જે આપની આગળ પ્રકટ કરતાં મને અતિશય લજ્જા ઉત્પન્ન થાય છે. હે પ્રભા ! દ્વેષાદિક દુર્ગુણાને લીધે અધમતાને વળગી રહેલા આ નરાધમ આપને શું મુખ દેખાઉ ? આપના પ્રતા-પથી ખ્રહ્મત્વનું ખરું તત્ત્વ હવે મારા સમજવામાં આવ્યું, ને તે કેવળ તપ માત્રથી જ નહિ, પણ આપના સરખા અદુભુત સોજન્યાદિક ઇશ્વરી ગુણાથી જ પ્રાપ્ત થાય છે, એ પણ હું આપની કૃપાથી સમજ્યો છું. હે મુનીશ્વર! આપ સરખા પુરુષ તા વિરલ જ છે; આપની તુલનામાં મૂકવા યાગ્ય પ્રદ્મષિ ત્રણે લાેકામાં કાેઇ નથી. મેં કરેલા આપના અસંખ્ય અને અસહા અપરાધાને સંભારીને, હવે મને જે અપાર ખેદ થાય છે, તેનું

મારાથી વર્ણન પણ થઇ શકે તેમ નથી; ક્ષમા ! ક્ષમા ! કે ઋષી ધર ! આ અપરાધી પ્રાણી મન, વાણી અને શરીરવડે કરીને આપને શરણે છે, તેને ચાગ્ય લાગે તેવું શાસન કરવા આપ સમર્થ છેા."

એ સાંભળી ખહુ પ્રસન્ન થયેલા વસિષ્ઠમુનિ વિશ્વામિત્રને એઠા કરી, અતિ સ્નેહથી હૃદય સાથે ચાંપી, આશ્વાસન દઇને બાલ્યા; "આપ વિશ્વામિત્ર! ચિંતા મા કરા; તમે નિષ્પાપ છા; તમારું ચિરકાળનું તપ આજે સફળ થયું છે; આજે તમે યેગ્ય થયા. આજે તમને યથાર્થ પ્રદ્માર્ષપણું પ્રાપ્ત થયું. તમારા સંબંધમાં મને કાઇ જાતના દ્વાંકર નહાતો અને નથી જ. તમને પ્રાપ્ત થયેલા અલભ્ય પ્રદ્માત્વવદે જ તમારા સકલ અપરાધા ભસ્મ થયા છે; અર્થાત 'હું અપરાધી છું ને અરે! એ મેં ખહુ જ ખાટું કર્યું છે,' એવા જ્ઞાનપૂર્વટ બાધથી કૃતકર્મ માટે અનિવાર્ય પશ્ચાત્તાપ કરવા એ જ કૃત પાપકર્મનું પ્રાયશ્ચિત્ત છે."

આ પ્રસંગ ચાલતાં સતીશિરામિં અરુ-ધતી પણ પર્ણશાળામાંથી ખહાર આવ્યાં. તેમને એઇ વિશ્વામિત્રે પ્રેમથી વંદન કર્યું અને ક્ષમા માંગી. ત્યારે વસિષ્ઠજી બાલ્યા; "કોશિક!\* આ સદ્દગુણુરૂપા સતી, આકાશમાં પ્રકાશી રહેલા ચંદ્રદેવ, કુવ, સપ્તર્ષિએ અને નક્ષત્રગણા, તમારા અને મારા સમાગમ અંતરિક્ષમાં એઇ રહેલા વિમાનસ્થ દેવતાએ, આ જગન્માતા પૃથ્વી દેવી, આ પંત્ર આશ્રમ અને તેમાંનાં તરુવરા તથા તમાને ક્ષાત્રપણાપર તિરસ્કાર કરાવી, પ્રદ્માત્વ માટે અથાગ પ્રયત્ન કરાવનાર આ શ્રીમતી કામધેનુ, એ સઘળાં તમારાપર બહુ પ્રસન્ન થયેલાં છે અને તમારા અપ્રતિમ તપની પ્રશંસા કરે છે. હે પ્રદ્માર્ષિ! આજે તમે પ્રદ્માર્ષે થયા એટલું જ નહિ, પણ પ્રદ્માર્ષિઓમાં શ્રેષ્ઠ થયા છો: તમારું કલ્યાણ થાએા: તમારું તપસ્તેજ ચિરકાળ અખંડ પ્રકાશો." આ શબ્દો વસિષ્ઠજીના મુખમાંથી નીકળતાં જ, અંતરિક્ષમાંથી દિવ્ય પુષ્પોની વૃષ્ટિ સાથે જયજયકારની ગર્જનાએ થવા લાગી.

"પ્રિયપુત્ર જીવનસિંહ! આ પ્રમાણે ઘણાક કાળના દુર્ધર દ્રેષ્ઠ મટી, વસિષ્ઠમુનિ સાથે વિધામિત્રનું પરમ સખ્ય થયું તે અદ્યાપિ સુધી જેવું ને તેવું જ છે. એ જ વિધામિત્ર મહર્ષિ હમણાં વસિષ્ઠમુનિ સાથે સપ્તિમંડળને વિષે સુપ્રકાશિતપણે વિરાજે છે. એમનાં સંક્ષિપ્ત પવિત્ર ચરિત્રપરથી તારા જાણવામાં આવ્યું હશે કે, મનુષ્યપણું કેટલું અમૂલ્ય અને દેવાને પણ કેટલું શ્લાઘ્ય છે! એવું અદ્દભુત તત્ત્વ

<sup>\*</sup> કુશિક વંશમાં ઉત્પન્ન યયેલા માટે કૌશિક-વિધામિત્ર.

મનુષ્યપણામાં છે. પાતે પાતાને-આત્માને જાણવા, જોવા, અનુ-ભવવા,\* એમાં જ મનુષ્યપણાની શ્રેષ્ઠતા છે."

#### મનુષ્ય શાથી ઉત્તમ છે?

હિમાલયપરના એકાંત આશ્રમમાં મહાત્મા યાગીશ્વરની પ્રથમ પરિચર્યા કરતા અંતે શિષ્યાપત્યે, તે યાગીશ્વર કહ્યું; "વત્સા! વયમાં આળ, પણ પૂર્વના માટા સંસ્કારી રાજપુત્ર જીવન, હવે વ્યાવહારિક ભણું ગણું મૂકી દર્ક, વારંવાર પાતાના વિદ્યાગુરુ પાસે આવી પ્રદાક્યા જ શ્રવણ કરવામાં તત્પર થઇ ગયા. વેદાધ્યયન અને ધનુર્વેદનું અધ્યયન ચાલતું હતું, તે પણ પ્રદાકથા આગળ તેણે શિથિલ કરી દીધું; તે પ્રતિદિન આત્મવિદ્યાના જ પ્રશ્ના ગુરુજીને પૂછવા લાગ્યા. ગુરુજી પણ તેને એ કે ક્ષત્રિયપુત્રને આવશ્યક એવી ધનુર્વદ્યા ભણાવતા, તથાપિ તેના અધિકાર ઉત્તમ જાણીને, પ્રસંગ મળતાં તેના ઉત્તમાત્તમ પ્રશ્નોનું પ્રેમપૂર્વક સમાધાન કરતા. તેના સહાધ્યાયીઓના તેના જેટલા ઉત્તમ અધિકાર ન હાવાથી તે અધ્યાત્મકથાને માટે ગુરુજીએ સમય પણ તેને એકલાને અનુકૂળ આવે એવા જુદા જ રાખ્યા હતા.

મનુષ્યપાશું એટલું બધું ઉત્તમ છે, એ મહિષ તિશ્વામિત્રના ચરિત્ર-પરથી જાણી, તેણે ઘણાક મનન પછી પાતાના ગુરુજીને પ્રશ્ન કર્યો કે, 'હે કૃપાનાથ! મનુષ્યમાં ઇતર સર્વ પ્રાણીઓ કરતાં એટલી બધી ઉત્તમતા શાથી છે! કયા તત્ત્વને લીધે મનુષ્ય એવા ઉત્તમ થઇ શકે છે?' આ પ્રમાણેના તેના પ્રશ્નાનું ગુરુજી સમાધાન કરવા લાગ્યા:-

#### દેહ અને દેહી

તે બાલ્યા; "હે રાજપુત્ર! જગતમાંનાં પ્રત્યેક પ્રાણીના જે દેંડ્ડ આપણી દૃષ્ટિએ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે તે, તેવા જ અને તેવડા જ કંઈ નથી. તેમાં તા બહુ બહુ ભેદ છે. જેને આપણે પ્રત્યક્ષ જોઇએ સ્થ્લ શરીર છીએ તેને તત્ત્વવેત્તાએા સ્થૂલ એટલે માેડું-જાડું

સ્થલ શરીર છીએ તેને તત્ત્વવેત્તાએ સ્થૂલ એટલે માેડું-જાડું દેખાય તેવું શરીર કહે છે. એ શરીર તા પ્રાણીને રહેવાના એક ઘર સરખું છે. જળમાં ઉત્પન્ન થતા નાના માેટા શંખલા નામના જંતુઓ તા તે જોયા હશે. એ શંખલાનું ઘર તે શંખ. એ શંખ, શંખલાના શરીર કરતાં વાસ્તવિક રીતે જાદો હાય છે, તથાપિ શરીર સાથે જોડાયલા હાવાથી શંખલા જયાં જયાં ભૂમિપર કે પાણીમાં હરે કરે છે, ત્યાં ત્યાં તે તેની સાથે જ કરે છે. એ જ પ્રમાણે પ્રાણીનું

श्रीतच्या मंत्रच्यो निदिच्यासितच्यः ।

સ્થુલ શરીર, એ તેનું હરતું કરતું ઘર છે. પણ શંખલા, જેમ શંખને જ પાતાનું શરીર માને છે, તેમ પ્રાણીમાત્ર દેહાત્મવાદીઓ પાતાના સ્થૂલદેહને જ પાતાનું મુખ્ય શરીર માને છે: વાસ્તિવકપણે જોતાં એમાં વિશેષ જાણવા જેવું એ છે કે, એ શરીર તા માત્ર માટીના પૂતળા સરખું છે અને એને જાગૃત કરીને હલાવનાર ચલાવનાર તા તેની માંહે રહેલું ખીજાં શરીર છે. એને તત્ત્વવેત્તાએ!

સફમ શરીર સફમ શરીર કહે છે. સૂક્ષ્મ એટલે ઝીહ્યું. એ શરીર

સુક્મ તત્ત્વાનું બનેલું છે અને સત્તારુપ છે. સ્થૃલ શરીરને विषे એ સર્વત્રં વ્યાપેલું હાવાથી તેના જેવડું જ તે થઇને રહે છે; તથાપિ મુખ્ય સ્થાન તેનું હૃદય વા અંતઃકરણ છે. સઘળી સત્તાએન એ અંતઃકરણમાં રહેલી છે અને સઘળા વ્યવહારા, સ્થૂલદેહદ્વારા, તે અંદર રહ્યું રહ્યું કર્યો કરે છે, વા કરાવે છે. એ અંતઃકરણ જેટલું શુદ્ધ જેટલું પવિત્ર, જેટલું સ્થિર, જેટલું દઢ અને જેટલું નિરુદ્ધ હાય છે. તેટલા જ તે પ્રાણી ચાગ્યતાવાળા હાય છે. પ્રાણી માત્રના અંતકરણપર અજ્ઞાનસ્થ અંધારાનું પટલ હાય છે, તેથી તે અજ્ઞાનમાં જ ઢંકાયલે અંતઃકરણ કેવળ અજ્ઞાનમય જ બનીને, સાવ અશક્તપણે પડ્યું રહે છે, અને તેની ઉન્નતિ થઇ શકતી નથી. મનુષ્ય વિના ખીજાં સર્વ પ્રાણી-मानां हृहये। सेवी रीते सज्ञानपष्याथी दंशयतां है।य हे, तेथी सन्य શરીરી પ્રાણી કરતાં મનુષ્ય પ્રાણી વધારે શ્રેષ્ઠ છે. જેટલું જેટલું સૂર્યની આસપાસ વાદળાનું પટલ આછું વા ઓછું, તેટલા તેટલા તેના પ્રકાશ વધારે પડે છે, તે જ પ્રમાણે જે પ્રાણીના હૃદયપરનું અજ્ઞાનપટલ જેટલું આછું વા એાછું, તેટલા તે, પ્રકાશિત એવી ઉન્નત અને જ્ઞાનવાળી સ્થિતિમાં હાય છે. જ્ઞાન અને અજ્ઞાન એ બંનેની વચલી સ્થિતિમાં મનુષ્યનું હુદય હાય છે; પણ તેને સંસ્કાર થતાં થતાં જેમ જેમ તેના-પરનું અજ્ઞાનપટલ આછું આછું થતું જાય છે, તેમ તેમ તેના પ્રકાશ વધે છે; અને પ્રકાશના વધવા સાથે તેની સત્તા પણ વધે છે. મનુષ્યમાં જે કંઇ સત્તા છે, તે સઘળી કેવળ તેના અંતઃકરણની જ છે. પ્રાણીનાં સ્થૂલ અને સૂક્ષ-એ બંને શરીરા તેના અતઃકરણને આધીન છે. અંતઃકરણ જેમ પ્રેરે તેમ તેઓની પ્રવૃત્તિ હાય છે. અનુમાન કરવું, સારાસારના વિચાર કરીને વસ્તુને જાણવી-એાળખવી, ચિંતવન કરવું, અને પાતાપણાનું –હુંપણાનું અભિમાન ધરવું, એ અંતઃકરણના મુખ્ય સુણા છે. એ પરથી તત્ત્વજ્ઞા તેના ચાર વિભાગ કલ્પે છે. તને પાતાને અને તે પછી પરમાત્માને ઓળખવાની શક્તિ, એ અંતઃકરણમાં જ છે. માટે તે સારુ તું પ્રથમ તારા અંતઃકરણને સંશ્કારવાળું કર.

અંત:કરણનું આવરષ્ય-પવિત્રતાનું જ કારલ

પાતાના ગુરુજનું એ વ્યાખ્યાન સાંભળી, વિચારશીલ જીવન-સિંહુ બાલ્યા; "કૃપાનાથ! મનુષ્યનાં મહત્વ તથા ઉત્તમતા તેના હૃદ-યતે અનુસરીને છે, તાે તેના પર જે પટલ કિંવા આવરણ હાય છે, તે શાને લીધે છે ને તે કેવી રીતે દ્વર કરી શકાય? એ પટલ આપણી દૃષ્ટિએ દેખાતું નથી."

ગુરુજી કહેવા લાગ્યા; ''એ અંતઃકરણુ વા હૃદયને નામે આપણે જેને ઓળખીએ છીએ, તે શું છે તે કરે સ્થળે છે તે પ્રથમ જાણવું નાંડીએ. પ્રાણીનું શરીર, જે અસ્થિ, માંસ, મજળ, મેદ, રુધિર, નાંડીઓ, ત્વચા, રામ ઇત્યાદિ વસ્તુઓનું ખનેલું છે, તેને વિષે તેવી જ વસ્તુઓનું તેનું હ્રદય પણ ખનેલું છે. ઉદ્દરથી ઉપર, કંડથી નીચે અને બંને સ્તનાના મધ્યમાં,\* મનુષ્યનું હૃદયસ્થાન છે. જે ઉઘાડું કરીને જેવામાં આવે તા મનને કમકમી ઉપજે એવા આળા ને કુમળા માંસની એક નહાની સરખી કાથળી સરખું તે જણાશે. એ પાલી કાયળીની સાથે આખા શરીરની સઘળી રુધિરવાહિની † તથા વાયુવાહિની‡ અને બીજી નાડી-ઓના મુખ્ય સંબંધ છે. એ પાલાણમાં વળી વચ્ચે કાઈ એવા અદ્ભુત પદાર્થના પડદા છે, કે જેથી તેના બીજા ભાગા થયેલા છે. તેમાંના એક ભાગ અંદર છેઠ વચ્ચે, અને બીજો તેની આસપાસ છે. એ અહારના ભાગ, તે અંત:કરણનું સ્થાન, એની અંદર પાતાના ચારે વિભાગા સહિત અંતઃકરણુ સ્થિતિ કરે છે; અને ત્યાં રહી આખા શરીરરુપી દેશપર રાજ્ય કરે છે. જેમ એક રાજ્યકર્તાની રાજ્યગાદી એક ઠેકાણે હાય, અને ન્યાયાદિક સઘળાં રાજકાજને અર્થ કચેરીએ! વળી એક કારે-જ્યાં સર્વને વધારે અનુકૂળ પડે ને સર્વનાપર દેખરેખ રહે તેવે સ્થાને-રાજ્યમાંના કાેઈ પવૈતાદિક ઊચે સ્થાને રાખવામાં આવી હાય છે, તે પ્રમાણે આ શરીરદેશમાં પણ અંતઃકરણરૂપ રાજ-દરખારની ન્યાયાદિક વિચારણીય કચેરીએા, શિર:પ્રદેશમાં ઊંચે સ્થળે રહેલી છે. ત્યાં બેસી અંતઃકરણમાંના સર્વ કારભારીઓની સભા વિચા-રાદિકના નિશ્વય કરે છે.

<sup>\*</sup> મતુષ્યના શરીરના ડાભા ભાગમાં. † રુધિરને વહુન કરનારી. ‡ વાયુને–શાસીમ્ધાસાદિકને વહુન ક**રનારી.** 

નીચ વસ્તુઓના ખતેલા હૃદયપ્રદેશમાં એ અંતઃકરણ રહે છે, તેથી તેને મલિન થતાં પણ વાર લાગતી નથી. મલિન થવું એટલે એનાપર મળ-મેલ ચડવા, એ જ તેનાપરનું આવરણ વા પટલ છે. એ મલરૂપ આવરણથી હ્રદયસ્થાન ઢંકાઇ જાય છે\* અને તેને યાેગે અંત:કરણ અર્થાત્ પરમ પવિત્ર આત્મા પળમાં દળાઇ જવાથી અજ્ઞાની અની જઇ, સત્યસ્વરૂપે પ્રકાશી શકતા નથી; અને અજ્ઞાનના સંગમાં રહેવાથી, તે પાતાનું મૂળ સ્વરૂપ, દહાઉ દહાઉ વીસરી જઇ, લાંબે કાળે કુવળ મલમય અની જાય છે. આત્મપ્રદેશપરનાં એ આવરણા બે પ્રકારનાં છે: એક સ્થૂલ અને બીજું સફમ. સ્થૂલ આવરણુ શારીરિક મળનું થાય છે; અને સૂક્ષ આવરણ પાપરૂપ મળનું થાય છે. સ્થૂલ આવરણ હ્દયસ્થાનપર અને સુક્ષ્મ આવરણ અંતઃકરણપર થાય છે. હુદય અને અંતઃકરણુના પરસ્પર ગાઢ સંબંધને લીધે, એક્ય હાવાથી એ બેમાંનું કંઈપણ આવરણ એક ખીજાને મહાન્ હાનિકારક અને આચ્છાદક † છે. એટલા માટે એ બંને આવરણાને દ્વર કરવાને મનુષ્યાએ સદા શરીરથી અને ઇદ્રિયાથી પવિત્ર રહેવું નેઇએ. હસ્ત, પાદ, મુખ, ગુદા‡ અને ઉપસ્થ∥ એ પાંચે કર્મેન્દ્રિયાને તેમની પ્રત્યેક સ્વાભાવિક ક્રિયાઓ કરીને, શાસ્ત્રવિધિ પ્રમાણે જળ, મૃત્તિકા વગેરેથી ધાઇને શુદ્ધ કરવી, સ્નાન કરવું, તે શારીરશુદ્ધિ કહેવાય છે; અને નેત્રા, કર્ણા, નાસિકા, જિહ્ના, ત્વચા, એ જ્ઞાનેદ્રિયાને દુષ્ટ વાસનાએાથી એટલે કે માયાથી ખચાવવાથી આંતર શુદ્ધિ થાય છે.

એ કર્મેન્દ્રિયોને તથા જ્ઞાનેન્દ્રિયોને સદાસર્વદા શુદ્ધ રાખવામાં ન આવે તા અનુક્રમે શરીર અશુદ્ધ થતાં અંતઃકરસ્પરનું અજ્ઞાનાવરણ ઘટ્ટ થતું જાય છે અને સંપૂર્ણ ઘટ્ટ થતાં તેનામાંની સારાસાર વિચાર કરવાની શક્તિ જતી રહીને તે ઉત્તરાત્તર અધમ દશાએ પહેાંચી જાય છે.

આ મેં તને સામાન્ય શુદ્ધિ કહી; એ ક્રિયા-કર્મથી અંતઃકરણ સામાન્યપણે શુદ્ધ રહે છે, અર્થાત્ મનુષ્યમાં તેને પ્રાપ્ત થયેલું અંતઃકરણ એ શુદ્ધિવઢ વધુ અશુદ્ધ થવા ન પામતાં, માનુષી સ્થિતિ કરતાં નીચા પ્રકારનું થઇ જતું નથી; પણ એ અંતઃકરણ ઉપર પૂર્વના ઘણાક જન્માનું—પાપરુપ મળનું આવરણ તો હોય જ છે. તેને દ્વર કરવા માટે, તને

<sup>\*</sup> यथादर्शी मळेन धूण्यी अरीसे। मेखे। यता रहे छे.

<sup>†</sup> આવ્છાદક-ઢાંકી નાંખનારું. ‡ ગુદા-મલ ત્યાગ કરવાની ઇદ્રિય.

<sup>॥</sup> ६५२थ-भूत्र त्याग अरवानी छद्रिय ते भूत्रे दिय-६५२थ

ખતાવેલી એ નિત્યની શરીરાદિકની શુદ્ધિ ઉપરાંત વળી પાતપાતાના વર્ષાશ્રમ પ્રમાણે મનુષ્યે બીજાં નિત્ય કર્મા પણ કરવાનાં છે. તે જે વિધિવત્ કરવામાં આવે છે તે અવશ્ય તેના અંતઃકરણનું પાપરુપ આવરણ મટી જાય છે. એ નિત્ય કર્મો તે આપણે નિત્ય ત્રિકાળે કરવામાં આવતું સંધ્યાવંદન, અગ્નિહોત્ર, સ્વાધ્યાય, દેવપૂજન ઇત્યાદિ છે.\* ધર્મશાસ્ત્રના ઉપદેશસ્ત્રપ એ નિત્ય કર્મો અંતઃકરણના પાપરુપ મળને દૂર કરવા સારુ જ છે. માટે તે કદી પણ ન ચૂકવાં જોઇએ. સંધ્યાવંદન સમયે ગાયત્રી મંત્રના જપ તું કરે છે જ."

જીવનસિંહ બાલ્યા; "ગુરુદેવ! સંધ્યાવંદન તા નિત્ય ત્રિકાળે હું કદી ભ્લતા નથી: આપે અતાવ્યા પ્રમાણે સુર્યમંડળસ્થ પરમાત્માના તે જેમય સ્વસ્પનું ધ્યાન પણ નિત્ય ધરું છું;† તથાપિ હું કેાણુ ? એ શંકા જયારથી મારા મનમાં ઊભી થઇ છે, ત્યારથી તા અધ્યયન વળાએ, સંધ્યાવંદનવેળાએ, ને ભાજનાદિક સર્વ કર્મા કરતી વેળાએ, મને એ જ વાતનું મનન થયા કરે છે. એ સંબંધી આપે કહેલા સિદ્ધાંતા વારંવાર મારી દિષ્ટ આગળ ઊભા થાય છે ને સમજવામાં ન આવી દાય તેવી વાત માટે અનેક પ્રેમા પણ ઊભા થાય છે-જે, વારંવાર હું આપને પૂછીને કંટાળા આપું શું. કૃપાનાથ! એવા એક પ્રેમ પાછા મને આજે ઊપજ્યો છે, આજ્ઞા હાય તો તે નિવેદન કરું."

ગુરુજી બાલ્યા; "પુત્ર! પ્રસન્ન થઇને કહે; મને કંટાળા આવે છે, એવું તું સમજીશ નહિ. તું ભાગ્યશાળી છે જ, પણ તારે લીધે હું માટા ભાગ્યશાળી થાઉં છું; કેમ કે અધ્યાત્મવિદ્યા-ખ્રહ્મવિદ્યા-ભગવત્પાપ્તિ સંબંધી પ્રશ્ન કરનાર કરતાં જેને એ પ્રશ્ન કરવામાં આવે, તે મનુષ્ય વધારે ભાગ્યશાળી છે. એ પ્રશ્ન કરનારને તા અમુક એક વિષય સંબંધી શંકા હાય છે, તેના સમાધાન માટે જ તે પૃષ્ઠે છે; પણ તેના ઉત્તરદાતાને તા તે શંકાના સમાધાન સારુ ખ્રહ્મવિદ્યા સંબંધી ઘણાક સિદ્ધાંતાનું સમરણ, મનન ને શોધન કરવાને મધન કરવું પડે છે; ઘણાં ઘણાં ઢેપ્ટાંતા તેને માટે ચાજવાં પડે છે; અને એનું અંતઃકરણ તેટલા સમય કેવળ ખ્રદ્ધાના વિચારમાં લીન થઇ જાય છે. અંતઃકરણ સદોદિત ખ્રદ્ધા-વિચારમાં નિમગ્ન રહેવું, એ માટા ભાગ્યની વાત છે. માટે સુખેથી તે તારા મનમાં ઊપજેલા પ્રશ્ન કર "

यज्ञी दानं तक्ष्येव पावनानि मनीधिणाम् ।

<sup>ां</sup> व्ययः सदा सवितृमंडलमध्यवर्ती, नारायणः सरसिजासनसंनिविष्टः। कयूरवान्मकरकुंडलवान्किरीटी हारी हिरणमयवपुर्वतकस्वकः।

એ સાંભળી જીવનસિંહ બાલ્યા; "કૃપાનાથ! પૂર્વે કથેલા કયા-પ્રસંગમાં સુમનશર્મા નામના દ્વિજપુત્રના ઇતિહાસમાં આપે શરીર-પંચકુટીનું વર્ણન કરતાં કહ્યું હતું કે, 'મનુષ્યનું શરીર પૃથ્વી આદિક પાંચ તત્ત્વાનું અનેલું છે ને તેમાં ચાર વિભાગવાળું અંત:કરષ્ય મળવાથી નવ તત્ત્વા થાય છે. આજે અંત:કરષ્યુનું સ્થાન વર્ણવતાં આપ કહેા છે! કે, મનુષ્યનું શરીર અસ્થિ, માંસ રુધિરાદિક વસ્તુઓનું અનેલું છે, તે શી રીતે ?"

એ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં ગુરુજી આ પ્રમાણે વત્ત્વાની વ્યવસ્થા કહેવા લાગ્યા;-''હે વત્સ! એ પાંચ વત્ત્વામાંનાં પ્રથમ વત્ત્વપર આપણે વિચાર કરીએ.''

૧. પ્રથમ તત્ત્વ પૃથ્વી છે. એ પૃથ્વીતત્ત્વના ભાગ શરીરમાં કયે! કયા છે, તે તું જાણે છે? નહિ. તા તેને તું જાણ. પંચીકરણ રામ એટલે રુઆંટાં, શરીર ઉપરની ત્વચા. તેની

પંચીકરણ - રામ એટલે રુઆંટાં, શરીર ઉપરની ત્વચા, તેની અંદરના ભાગમાં રહેલી નાડીએા, તેની અંદરના

ભાગમાં રહેલું માંસ અને તેની અંદર રહેલાં હાડકાં-એ સઘળા પૃથ્વીના તત્ત્વમાંથી અનેલા પદાર્થો છે. ર. ષીજું તત્ત્વ જળ છે. શરીરના ઉપરથી જે પરસેવા નીકળે છે તે સ્વેદ, મૂત્ર, લાળ, અંદરના ભાગમાં રહેલું રુધિર અને શુક એટલે વીર્ય-એ પદાર્થો જળતત્ત્વના ભાગથી અનેલા છે. ર. તેજ એ ત્રીજું તત્ત્વ છે. શરીરની કાંતિ, તેને આવતી નિદ્રા, આળસ, તૃષા, ક્ષુધાંદ વિકારા-એ સર્વ તેજતત્ત્વના ભાગમાંથી થાય છે. ૪ ચાશું તત્ત્વ વાશુ છે. શરીર જે સંકાચાય છે, પ્રસરે છે, ઉતાવળી ગતિ કરે છે, દોડે છે, વળે છે ને હાલેચાલે છે તથા ધાસોચ્ધાસ કરે છે, એ સર્વ પ્રકારા શરીરમાં રહેલા વાશુતત્ત્વથી થાય છે. પાપાંચમું તત્ત્વ આકાશ છે. શરીરને જે ભય લાગે છે, માહ અથવા ભ્લાવા-ભ્રમ થાય છે, શાક થાય છે, દ્વા અને કામ વ્યાપે છે, એ પ્રકારા શરીરમાં રહેલા પાલાણસ્તપ આકાશતત્ત્વના વિકારા છે.

"તને કદાચ શંકા થશે કે, એક જ પૃથ્વીતત્ત્વમાંથી રામ, નાહી, ત્વચા, માંસ, અને અસ્થિ જેવા એક બીજાથી તદ્દન જાદા લાગતા પદાર્થો કેમ બન્યા હશે કે પણ જાણે કે એ બધા પદાર્થો એકલા પૃથ્વીતત્ત્વથી જ નહિ, પરંતુ તેઓ સાથે બીજાં બીજાં તત્ત્વાનું શાહું ઘણું મિશ્રણ થવાથી જાદે જાદે રૂપે ઉત્પન્ન થયેલા છે. ૧ પૃથ્વીતત્ત્વમાં મુખ્ય ભાગ પૃથ્વીતત્ત્વના છે અને બાકીનાં તત્ત્વાનું શાહું ઘણું

મિશ્રણ હાવાથી અસ્થિ બન્યાં છે, જળતત્ત્વનું મિશ્રણ થવાથી માંસ ખન્યું છે, વાયુતત્ત્વનું મિશ્રણ થવાથી ત્વચા ખની છે, તેજતત્ત્વનું મિશ્રણ થવાથી નાડીએ અની છે ને આકાશવત્ત્વ મળવાથી રુઆંટાં થયાં છે;ર. એ જ પ્રમાણે જળતત્ત્વમાં મુખ્ય જળતત્ત્વના લાગ વિશેષ હાવાથી શુંક ખને છે, પૃથ્વીતત્ત્વના લાગ મળવાથી શાભિત એટલે રુધિર ખને છે, આકાશના ભાગ મળવાથી લાળ અને છે, તેજના ભાગ મળવાથી મૂત્ર અને છે ને વાયુના ભાગ મળવાથી સ્વેદ અને છે. 3. એવી જ રીતે તેજતત્ત્વમાં મુખ્ય તેજના ભાગ હાવાથી ક્ષુધા ઉપજે છે, વાયુના મિશ્રહ્યુથી તૃષા ઉપજે છે, પૃથ્વી તત્વના મિશ્રહ્યુથી આળસ ઉપજે છે. આકાશતત્ત્વનું મિશ્રણ થવાથી નિદ્રા ઉપજે છે ને જળનું મિશ્રણ થવાથી કાંતિ ઉપજે છે. ૪. વાયુતત્ત્વમાં મુખ્ય વાયુનું પ્રમાણ વિશેષ હાવાથી, શ્વાસાવ્યાસ તથા દાેડવાની કિયા ખને છે, આકાશના ભાગ મળવાથી શરીરનું પ્રસારણ થાય છે, પૃથ્વીતત્ત્વના ભાગ મળવાથી આકુંચન એટલે સંક્રાચ થાય છે, તેજના ભાગ મળવાથી વલન એટલે અંગાનું વળવું થાય છે અને જળના ભાગ મળવાથી ચાલવાની ક્રિયા થાય છે. પ. આકાશતત્ત્વમાં મુખ્ય આકાશતત્ત્વનું પ્રમાણ વિશેષ હાવાથી શાેક થાય છે, તેજ મળવાથી ક્રાંધ થાય છે, વાયુ મળવાથી કામ વ્યાપે છે, પૃથ્વી મળવાથી હ્રય વ્યાપે છે ને જળતત્ત્વ મળવાથી માહ ઉત્પન્ન થયા કરે છે.

"એવી રીતે એ પાંચે તત્ત્વાના મિશ્રણથી પ્રથમ જન્મ, પછી અસ્તિત્વ, પછી વૃદ્ધિ, વિષરિણામ, પછી અપક્ષય ને અંતે વિનાશ, એમ છ વિકારવાળા આ પ્રત્યક્ષ દેખાતા સ્થલ દેહની વ્યવસ્થા છે.\* એની માંહે રહેલા જે સૂક્ષ્મ દેહ, તે પણ એ જ તત્ત્વાના સૂક્ષ્મ અંશાથી અનેલા છે, અને એ સૂક્ષ્મ તત્ત્વાનું એક બીજા સાથે એાછું વધતું મિશ્રણ થવાથી, દેહમાં અનેક પ્રકારની વસ્તુઓ ને ક્રિયાવિક્રિયાઓ થઇ જાય છે.

"૧. એ સફમ તત્ત્વોમાં રહેલું તત્ત્વ આકાશ છે. તેનું મુખ્ય સ્વઋપ પાલાણુ અને તે શરીરના હૃદયસ્થાનમાં મુખ્યત્વે કરીને વ્યાપી રહ્યું છે–એમાં જ અંતઃકરણુ છે. એમાં અનુક્રમે બીજાં સફમતત્ત્વો મળવાથી વિભાગા પડે છે ને જૂદી જૂદી ક્રિયાઓ ઉત્પન્ન

મત, ખુલ્દિ, ચિત્ત થાય છે. ૧. આકાશરુપ અંતઃકરણમાં પ્રથમ કાેઇ અને અહંકાર પણ વાતનું સ્કુરણ થાય છે અને તેમાં સહમ વાયુતત્ત્વનું મિશ્રણ થવાથી મત ઉપન્યું છે, એ

<sup>\* .</sup> आस्त, जायते, वर्धते, विपरिणमते, अपक्षीयते, विनश्यति ।

મન અંત:કરાશુમાં સ્પુરેલી વૃત્તિ સંબંધે સંકલ્પ વિકલ્પ કરે છે. સંવાલપાયનાં પ્રવા ! ર. આકાશતત્ત્વમાં તેજનું સ્વસ્મતત્ત્વ મળતાં ખુદ્ધિ ખની છે. એ ખુદ્ધિ મનના કરેલા સંકલ્પ વિકલ્પ સંબંધે નિશ્ચય કરે છે, ૭. આકાશસ્ત્રપ અંત:કરાશુમાં અપનું સ્વલ્મ તત્ત્વ મળતાં ચિત્ત ઉપજેલું છે, જે ખુદ્ધિએ નિશ્ચય કરેલા સંકલ્પ વિકલ્પ ઉપર ચિંતવન સમરા કરે છે. ૪. આકાશતત્ત્વસ્ત્રપ અંત:કરાશુમાં પૃથ્વીનું સ્વલ્મ તત્ત્વ મળતાં અહંકાર ઉપન્યા છે. એ અહંકાર તે હુંપાશું. એવડે જીવને હુંપાશુંનું સ્પુરાશુ–અભિમાન ઘાય છે."

ર. હવે બીજું સફમ તત્ત્વ વાયુ છે. તેમાં બીજાં તત્ત્વેના ભળવાથી ભૂદી જૂદી ક્રિયા કરનારા પંચપ્રાણે, જે શરીરના

પાંચ પ્રકારતઃ વહુન કરનારા વાહુન સરખા છે, તે ઉત્પન્ન થયા પ્રાણે છે. ૧. સફમ વાયુતત્ત્વમાં આકાશતત્ત્વ મળવાથી વ્યાન નામના પ્રાણ ઉપજયા છે; જે શરીરના સર્વે અંગામાં વ્યાપીને રહે છે ને તેઓની સંધિઓને વાળવાની કિયા તેનાથી થાય છે; ૧. વાયુમાં જ વાયુતત્ત્વના ભાગ મળવાથી સમાન નામે પ્રાણ ઉપજયા છે; જે શરીરના નાભિસ્થાનમાં રહે છે, ને ત્યાંથી અન્નરસ સર્વે નાડીઓફારા આખા શરીરમાં રામ રામપ્રત્યે પહોંચાડે છે; ૧. તેજતત્ત્વના ભાગ મળવાથી ઉદાન નામના પ્રાણ ઉપજયા છે, એ દેહમાં કંઠસ્થાન વિષે રહે છે, ને કંડમાં થઇને ઉદરમાં એક સાથે ઉતરતાં અન્ન તથા જળને વિભાગ કરી જુદાં પાડે છે, તથા વિકાર પામતાં સ્વપ્રાદિક દેખાડે છે; ૪. અપતત્ત્વના ભાગ મળવાથી પ્રાણ નામે પ્રાણ ઉત્પન્ન થયેલો છે, જે હુદયમાં રહી ધારોચ્લાસ કરાવવાનું કાર્ય કરે છે. અને પ. પૃથ્વીતત્ત્વના ભાગ મળવાથી અપાન નામના પ્રાણ ઉત્પન્ન થયા છે, જે ગુદાસ્થાનમાં રહે છે, અને મળના ઉત્સર્ગ-ત્યાગ કરાવે છે."

3. "ત્રીજું સૂક્ષ્મ તત્ત્વ તેજ. તેમાં ખીજાં તત્ત્વેાનું મિશ્રણ થવાથી પાંચ જ્ઞાનેદ્રિયા ઉપની છે. એ જ્ઞાનેદ્રિયા શરીરરૂપ નગરમાં દ્વાર સરખી છે. તેજમાં આકાશતત્ત્વ મળવાથી શ્રાત્ર એટલે કર્ણુંન્દ્રિય ઉત્પન્ન થઇ છે-તે શબ્દનું શ્રવણ કરાવે છે; વાયુતત્ત્વ મળવાથી સ્પરોન્દ્રિય ઉપની છે–એ શરીરની ત્વચાને વિષે રહે છે, ને સ્પર્શ કરતાં શીત. ઊષ્ણ,

<sup>\*</sup> यत् प्राणापानयोः संविस्तत् व्यानः ।

<sup>†</sup> हृदि प्राणी गुरेऽपानः समानो नाभिमण्डले । उदानः कण्ठदेशे स्याक्षानः सर्वशारीरगः ॥

મૃદ્ધ, કહિન ઇત્યાદિ પ્રકારાને જણાવે છે; તેમાં તેજતત્ત્વ મુખ્યત્વે. મળવાથી ચક્ષુ ઇંદ્રિય ઉત્પન્ન થયેલી છે-તે અંને નેત્રામાં સમ ભાગે રહીને સ્વરૂપ ગ્રહણ કરવાનું એટલે જેવાનું કાર્ય કરાવે છે; અપતત્ત્વ મળવાથી રસના ઇંદ્રિય ઉત્પન્ન થઇ છે-તે જિદ્ધાને વિષે રહીને મધુર, ક્ષાર, કડુ ઇત્યાદિ છ રસોને એાળખાવે છે, ને પૃથ્વીતત્ત્વ મળવાથી બ્રાહ્યુંદ્રિય ઉત્પન્ન થઇ છે-તે નાસિકાને વિષે રહીને ગંધને ગ્રહણ કરાવે છે-સુગંધ દુર્ગંધાદિકનું પરીક્ષણ કરાવે છે."

8. "ચાંચું તત્ત્વ અપ છે. તેમાં બીજાં તત્ત્વાનું મિશ્રણ થતાં પાંચ કર્મેન્દ્રિયા, કે જે સફમ શરીરના સેવક સરખી છે, તે ઉત્પન્ન થઇને, સઘળી બહિઃક્રિયાએ કરાવે છે. અપમાં આકાશતત્ત્વ મળવાથી વાક્ અયવા વાચા ઇદ્રિય ઉત્પન્ન થઇ છે–તે મુખમાં રહીને વાણી-બાલવાનું ક્રયં કરાવે છે; અપમાં વાયુતત્ત્વ મળવાથી પાસ્ત્રિ અથવા હસ્તંદ્રિય ઉપજ 8–તે અંને હાથામાં રહીને લેવાનું, ઝાલવાનું, ફેંકવાનુ ઇત્યાદિ કાય કરાવે છે; તેજતત્ત્વ મળવાથી પાદેદ્રિય ઉત્પન્ન થઇ છે–તે અન્ને પાદા એટલે પગામાં રહીને જવા, આવવા, એસવા, ઊઠવાની ક્રિયા કરાવે છે; અપતત્ત્વ મળવાથી (શશ્ચ ઇદ્રિય ઉત્પન્ન થઇ છે–તે મૂત્ર-દ્રારને વિષે રહીને મૂત્રાત્સર્ગ ને રતિસાગ કરાવે છે; તથા પૃચ્ચીતત્ત્વ મળવાથી ગ્રદા ઇદ્રિય ઉત્પન્ન થઇ છે–તે મળદાર વિષે રહીને મળનો ત્યાગ કરવાનું કાર્ય બજાવે છે."

પ. "પૃથ્વી રૂપ સફમ તત્ત્વમાં આજાં તત્ત્વોનું ન્યૂનાધિક મિશ્રણ થવાથી ઇંદ્રિયોને ગ્રહણ કરવાના અર્થાત્—ભાગવવાના વિષયો ઉત્પન્ન થયેલા છે. આકાશતત્ત્વ મળવાથી શખ્દ નામના વિષય ઉત્પન્ન થાય છે; વાયુવત્ત્વ મળવાથી સપર્શનામના વિષય ઉપજે છે; તેજતત્ત્વના મિશ્રણથી રસ અને પૃથ્વી તત્ત્વના મિશ્રણથી ગંધ નામના વિષય ઉત્પન્ન થાય છે. આ પ્રમાણે સૂક્ષ્મ તત્ત્વાની વ્યવસ્થા છે ને તેનાવડે સૂક્ષ્મ દેહ ઉત્પન્ન થાય છે. આ સિવાય દેહમાં બીજી કેટલીક સૂક્ષ્મ ક્રિયાઓ નિરંતર થયા કરે છે, તે પણ તે તે તત્ત્વાના મિશ્રણથકી જ સમજવી. મેં તહુને પૂર્વ જે જીવસેના કહી હતી, તે સઘળા આ જીવની સેનાને હવે તું સારી રીતે ઓળખી લે."

तत्त्वाना अधिष्ठाता

ગુરુજીના મુખથી સ્થલદેહ તથા સૂક્ષ્મદેહ અને તેઓના વિભાગા-રુપે તેઓમાં વ્યાપેલાં સ્થૂલ સફમ તત્ત્વાનું વિવેચન સાંભળી, જીવન યાછા કર જોડીને બાલ્યા; "હે કૃપાનાથ! આપે મને મારી જોળ-ખાશુના સંબંધમાં પ્રથમ દેખાડી આપ્યું હતું કે, હસ્ત, પાદ, શિર, ઉદ્દર આદિક અંગાવાળું મારું સ્થૂલ શરીર તે હું નથી. તે જ પ્રમાશે હવે મારા જાણુવામાં આવ્યું કે, સ્થૂલ શરીરમાં રહેલા સફમ દેહ પછુ હું નથી; હું તા તે બંને શરીરાથી ન્યારા જ છું, પશુ હે સ્વામિન! સ્થૂલ સફમ દેહામાંની સઘળી ક્રિયાઓને એક બીજા સાથે મિશ્રિલ થયેલાં એ તત્ત્વા જ સ્વતંત્રપણે કરાવ્યા કરે છે; અને એમ છતાં તેઓમાં કશા ગુંચવાડા થવા પામતા નહિ હાય શું?"

ગુરુજી બાલ્યા, "વત્સ! સઘળી ક્રિયામા એ તત્ત્વો કરે છે ખરાં, તથાપિ તે સ્વતંત્રપણે કરે છે એમ તા નહિ જ; કેમકે તે સઘળાં જ કે છે-તેમનાથી સ્વતંત્રપણે તો કાંઇ પણ કાર્ય વ્યવસ્થાપૂર્વક થઇ શકે તેમ નથી. વિશેષતઃ તેઓનામાં અમુક અમુક પ્રકારના નિયત ગુણે અને ખળ તો છે જ, તથાપિ તેઓના કાઇ પણ નિયંતા વિના તે વ્યવસ્થામાં રહી શકતાં કે નિયત કાર્ય કરી શકતાં નથી. ઉદાહરણ કે, જગતના વ્યવહારમાં વપરાતો અગ્નિ, એ તેજતત્ત્વનું સ્થૂલ સ્વરુપ છે-તેનામાં દહન કરવાના, પ્રકાશ કરવાના કિષ્ણતા આદિ ગુણા છે, તથાપિ તેને નિયમમાં લીધા વગર જોઇએ તેવું કાર્ય થઇ શકતું નથી. વ્યલામાં અગ્નિને સળગાવી, તેપર અન્ન સીજવવાને મૂક્યું હાય, પણ જે તેની બરાબર વ્યવસ્થા સાથે કાઇ સંભાળ રાખનાર ન હાય, તો તે અગ્નિ તેને કાચું રાખે છે, વા બાળી મૂકે છે. એ જ પ્રમાણે બીજાં સઘળાં તત્ત્વોનું પણ સમજવું. એટલા જ માટે તેઓને નિયમમાં રાખનાને દેહ વિયેના તેઓના પ્રત્યેક સ્થાનપર તેના અધિષ્ઠાતા દેવતાઓને સ્થાપીને, સચરાચર સ્થિના પ્રભુએ-જગદીશ્વરે ઉત્તમોત્તમ વ્યવસ્થા કરેલી છે. દેહને તેથી જ દેવાયતન કહેવામાં આવે છે."

ઇન્દ્રિયાના અધિષ્ઠિત દેવતાએ!

ંદુ વત્સ! હવે આપણે સ્થૂલ શરીરનાં અંગાને એઇએ. એ સ્થૂલ શરીરના આધારહ્ય જે કર્મેન્દ્રિયા છે, તેમાંની વાચા ઇંદ્રિયમાં ઉતાલ-વાની એ કે શક્તિ છે, તથાપિ તેને નિયમમાં રાખનાર દેવતા અશ્વિ છે. તેની સત્તાવડે વાણી બાલવાના વ્યવહાર વાગિન્દ્રિય કરી શકે છે.? બીજ કર્મેન્દ્રિય પાણિ એટલે હાથ છે, તેના દેવતા ઇંદ્ર છે. એની સત્તા-

<sup>\*</sup> धन्द्रिश ते। रहेवानां भावा स्थाना, शेखहा छे. † अप्रिर्वाक् भूत्वा मुखं प्राविशत्।

વઢે હાય, લેવા આપવાનું કર્મ કરી શકે છે. ત્રીજી કર્મેન્દ્રિય પાદ છે, ને તેના દેવતા ઉપેન્દ્ર છે. તેની સત્તાવ જે જવા આવવારુપ ક્રિયા પગ- થકી થઈ શકે છે. ચેાથી કર્મેન્દ્રિય શિશ્વ છે. એના દેવતા પ્રજાપતિ છે. એની સત્તાવ જે રિત તથા મૂત્રાત્સર્ગાદ ક્રિયા શિશ્વ જે થઇ શકે છે. પાંચમી કર્મેન્દ્રિય ગુદા છે. એના દેવતા નિર્જાત-યમ છે. એની સત્તાવ જે ગુદા મલાત્સર્ગ કરી શકે છે. એ જ પ્રમાણે પાંચ જ્ઞાનેન્દ્રિયાના પણ અધિષ્ઠાતા દેવા છે.',

"૧. શ્રાત્રરુપ અથવા કર્ણુ સપ જ્ઞાનેન્દ્રિયના દેવતા દિશાઓ છે. તેઓની સત્તાવડે કર્ણોથી શખ્દ સાંસળી શકાય છે. ર. બીજ જ્ઞાનેન્દ્રિય ત્વચા છે, એના દેવ વાયુ છે. સ્પર્શાંદ જાણવાની જે ક્રિયા છે તે વાયુદેવની સત્તાથી થાય છે. ૩. ત્રીજ જ્ઞાનેન્દ્રિય ચક્ષુ છે ને એના દેવ સૂર્ય ભગવાન\* છે. તેની સત્તાવડે સ્વરુપ ચક્ષુણ કરવા—જોવાની ક્રિયા થાય છે. ૪. ચાથી રસનેંદ્રિય જીલ છે, એના દેવતા વરુણ છે. તેની સત્તાવડે તે સ્વાદ જાણી શકે છે. પ. પાંચમી ઘાણેંદ્રિય નાક છે, એના દેવ અધિનીક્રમારા છે. તેની સત્તાવડે એ ગંધ શ્રહ્ય કરી શકે છે."

વળી ગુરુવર્ધ એાલ્યા, "એ કર્મેન્દ્રિયાદિકનું પ્રેરક જે અંતઃકરણ છે, તેના પણ પ્રત્યેક વિભાગપર પૃથક પૃથક દેવતાનું અધિષ્ઠાન છે. આકાશના પાલાણુરુપ જે અંતઃકરણ, તેના દેવતા વિષ્ણુ છે-તેમની સત્તાથી તેમાં સપુરણ થાય છે. તેમાંના ચાર વિભાગામાં ૧. પ્રથમ મન છે. તેના દેવતા ચંદ્રમા છે. તેની સત્તાવડે મનમાં સંકલ્પ વિકલ્પ ઊઠે છે. ર. બીજું બુદ્ધિ છે. તેના દેવતા ખ્રદ્ધા છે. તેની સત્તાવડે બુદ્ધિ નિશ્ચય કરી શકે છે. ર. ત્રીજું ચિત્ત છે. તેના દેવતા નારાયણ છે ને તેની સત્તાથી ચિત્ત ચિતન કરે છે. ૪. ચાથા વિભાગ અહંકાર છે. તેના દેવતા રુદ્ર છે. તેમની સત્તાથી હુંપણાનું અભિમાન થાય છે. આવી રીતે એ અધિષ્ઠાના દેવા પાતપાતાની સત્તાસ્ત્રપે શરીરના તે તે ઇદ્રિયાદિક સ્થાનામાં રહીને શરીરધારી અથવા શરીરના રાજા જવની અસ્ખલિત સેવા બજાવે છે. એવી ઉત્તમાત્તમ વ્યવસ્થા સર્વનિયંતા જગદીશ્વરે કરેલી છે ને પેત્તાના અંશરૂપ એવા જવ† ઉપર તે પરમ કૃપાળ પરમેશ્વરની કેટલી અધી ધ્રીતિ છે તે જો. આટલું છતાં પણ જવ, કે જે એ પરમેશ્વરથી વિખૂરા પડી ગયા છે. તે પોતાના મળ પુરુષને

<sup>\*</sup> भादित्यः विश्वस्य चक्षः ।

<sup>🕆</sup> ममैवांशो जीवलोक जीवभूतः (जीव इव) समातनः।

મળવાની ઇચ્છા ન કરે, વા તેના આધાર ઉપકારની ગણના ન કરે, તા તેના જેવા અપરાધી અને કૃતઘ કાેણ કહેવાય? તું તેવા કૃતઘ\* નહિ, પણ કૃતજ્ઞા અને કૃતાતમાં છે, એથી હું પ્રસન્ન છું. પાતાના અંશી એવા પરમ પુરુષ પરમાત્માને મળવાની તારી ઉત્કેટ ઇમ્છા છે, તે તા અહુ સ્તુતિયાત્ર છે; અને તે માટે તે પરમેશ્વરહ્રય તત્ત્વની પ્રાપ્તિને તું પાત્ર છે. તારું કલ્યાથુ થાએા. હે પુત્ર! આ જે મેં તને સ્થૂલ અને સૂક્ષ્મ દેહાનાં તત્ત્વાનું વર્ણન સંભળાવ્યું, તે ઉપરથી તારા સમજવામાં આવ્યું હશે કે એ ખન્ને દેહા કરતાં તું ન્યારા જ છે.

જીવનસિંહ બાલ્યા; "હે કૃપાનાથ! હું આપની કૃપાથી સારી રીતે સમજરા કે, સ્થલ અને સફર્મ દેહા તે હું નથી. પણ તેંંએાનું વર્ણન સાંભળતાં તાે માેડું આશ્ચર્ય‡ થાય છે કે, અહાે! ઉપરથી સાધારણ દેખાતા, અને સુંદર સ્વચ્છ એવા મનુષ્યદેહ, માંહેથી આવા વિચિત્ર અને એક નાના સરખા રાજ્યસ્થાન સરખા વિસ્તીર્ણ છે. પ્રભાે! શું અધા મનુષ્યોના દેહા એ જ પ્રકારના હશે ? અહાહા ! સર્વ શક્તિમાન્ પ્રભુની કેવી અદ્ભુત કૃતિ છે ?" એ સાંભળી ઋષિવર્ય-તેના ગુરુદેવ બાલ્યા; "પુત્ર! એમ જ છે. એ સર્વ શક્તિમાન્ સ**ર્વે** ધર**ની** કૃતિ એવી જ અદ્દલત છે! પણ તું કહે છે તેવા માત્ર એક રાજ્યસ્થાન કે દેશ જેવડા જ વિસ્તીર્ણ મનુષ્યદેહ નથી, પણ તે તેા એક આખ प्रह्मांड केवे। छे. सर्वे खल्विदं ब्रह्म । में के तारी आगण तेनुं वर्धन ४२ थुं, તે વિસ્તારપૂર્વક નહિ, પણ તારા આળપણાના અનુભવથી સમજી શકાય એમ ડુંકામાં જ કરેલું છે, તથાપિ તેના વિસ્તાર ખહુ માટા છે.

## પિંડ અને બ્રહ્માંડ

''જેવા વિસ્તાર આ સમગ્ર સૃષ્ટિના સ્થાનરૂપ પ્રદ્માંડના છે, તેવા જ વિસ્તાર આ પિંડના એટલે શરીરના છે. તેટલા માટે પિંડને બ્રદ્ધાંડની ઉપમા આપવામાં આવે છે. બ્રદ્ધરૂપ અંડ એટલે ઇંડું જેમ લંખગાળ આકૃતિમાં હાય છે, તેમ જ ગર્ભસ્થાનમાં પ્રાણીના દેહ ઇંડાના આકારમાં હાય છે. તે ત્યાંથી બહાર નીકળીને છૂટા થયા પછી લાંબે<sup>ા</sup>

<sup>\*</sup> કૃત્રસ–કરેલાના નાશ કરનાર–કરેલા ઉપકારના બહલાન સમજનાર.

<sup>†</sup> इतझ-इरेबा इपडारने लाखनार.

<sup>🗓</sup> आश्चर्यवत्पर्थति कश्चिदेनं, आश्चर्यवद्भदति तथेव चान्यः। आश्चर्यवचेनमन्यः श्रणोति, श्रुत्वाप्येनं वेद न चैव कश्चित् ॥

પહેાળા થાય છે. તે જ પ્રમાણે પ્રદ્માંડનું વિરાટરૂપ ઉત્પન્ન થયેલું છે. પ્રદ્યાંડમાં જેમ મધ્યમાં આકાશ અને નીચે ભૂમિથી માંડીને પાતાળ સુધીના સાત લાકા તથા ઉપર અંતરિક્ષથી માંડીને પ્રદ્રાલાક સુધીના સાત લાકા છે, તેમ જ પિંડમાં પણ છે. પિંડમાં મધ્યે આકાશના ભાગ નાલિથી હુદય સુધીના અને નાલિથી નીચે ૧. પેડુ, ૨. ઉપસ્થ, ૩. શુદા, ૪. ઉરુ, પ. જંઘા, ६. પાદ અને ૭. પાદતળ, એ સાત અંગા સાત પાતાળ સુધીના લાકા છે. નાભિની ઉપર ૧. હુદય, ૨. કંઠ, ૩. મુખ, ૪. નાસિકા, ૫. નેત્ર, દ. શ્રાત્ર ને હ. શિર, એ સાત ઊર્ધ્વ લોકાે છે. પૃથ્વીથી ઉપરના સ્વર્ગાદિક ઊર્ધ્વ લાેકા જેમ ઉત્તરાત્તર એક બીજાથી અધિકાધિક તેજસ્વી અને પવિત્ર છે, તેમ શરીરનાં ઉત્તરાત્તર ઉપરનાં અંગા વધારે તેજસ્વી અને પવિત્ર છે, બ્રહ્માંડમાં જેમ નાની માટી અસંખ્ય સરિતાઓ જળનું વહન કરવા જ કરે છે, તેમ પિંડમાં શાિ નુ-તરૂપ જળનું વહુન કરનારી અસંખ્ય નાની માેટી નાડીએા છે. બ્રહ્માંડમાં જેમ લમિપર માટમાટા પર્વતા છે, તેમ પિંડમાં માટમાટાં અસ્થિઓ છે. ખુદ્ધાંડમાં જેમ વૃક્ષા, લતાએા તથા અસંખ્ય વનસ્પતિઓ છે, તેમ પિંડમાં પણ અસંખ્ય કેશ અને રામાવલિ છે. પ્રદ્માંડમાં જેમ સમુદ્રા અને જલાશયા છે, તેમ પિંડમાં પણ જળનાં સ્થાનસ્પ મધ્યમાં મહાસમુદ્ર છે. પ્રદ્માંડમાં જેમ નરક અને સ્વર્ગ છે, તેમ પિંડમાં મળમૂત્રાશયરૂપ નરક અને મસ્તકમાંનાં હુદયાદિકથી ઉપરનાં અંગા એક એક કરતાં ચડિયાતાં સ્વર્ગ જેવાં છે. પ્રદ્માંડમાં જેમ પ્રચંડ વાયુ વાય છે, તેમ પિંડમાં નિરંતર વાસાવ્ધાસરૂપ વાયુ વાયા કરે છે, વ્યક્ષાંડમાં જેમ સૂર્ય ચંદ્ર પ્રકાશ કરે છે, તેમ પિંડમાં બે નેત્રા શરી-રના પ્રકાશ કરે છે. પ્રદ્માંડમાં જેમ ઇદ્રાદિક લાકપાળાને-દિક્પાળાને, તે તે લાકાનું તથા દિશાઓનું પાલન કરવાને અધિકાર સાંપાયલા છે અને તેઓ નિયમ પ્રમાણે પાતપાતાનું કર્તવ્ય કરવા કરે છે, તે જ રીતે પિડમાં પણ ઇદ્રિયા તથા અંગાર પ દિશાઓ અને લાકાન પરિપાલન તેના તેના અધિષ્ઠાતા ઇંદ્રાદિક દેવા કરવા જાય છે. ખુદ્યાં-ડમાં જેમ આ સઘળાં અસંખ્ય પ્રાણીએા છે-તેઓની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને લય તથા નિર્વાહ તેમાં જ થાય છે, તે પ્રમાણે પિંડમાં પણ કૃમિ, કીટ આદિક જંતુઓ ઉપજે છે, સ્થિતિ લાગવે છે ને મરે છે. આવી રીતે આખા બ્રદ્માંડની સાથે પ્રાણીના પિંડની સરખામણી ૂરી શકાય છે.''

અનંત સૃષ્ટિ-જગદુદું ભર

એટલં કહીને વળી તે ઝાંષવર જીવનસિંહને કહ્યું;-"હે વત્સ જીવન! તું પૂછે છે કે, શું સથળાં મનુષ્યાનાં શરીરા એવાં જ હશે ? સાંભળ; જે રચના ખહારથી અને માંહેથી તારા શરીરની આપણે પૂર્વે વર્ણવી, તેવી જ રચના જગતમાંનાં પ્રત્યેક મનુષ્યની છે અને મનુષ્ય विना भी लं पणु सघणां प्राधी भानां शरीरानी रयना पणु तेवा જ અનુક્રમથી રચાયલી છે. તથાપિ તેમનાં અંગા એાછાં વધતાં હાવાથી તેઓમાં તેટલા-ઓછા વધતા ફેરફાર છે. વિચાર કર કે આ પ્રદ્માંડ-સૃષ્ટિમાંનાં ભાચર મનુષ્ય પ્રાણીએ। તથા બીજાં સર્વ સિંહન્યાઘાદિ ચાપગા પશુ પ્રાણીએા, ખેચર પક્ષ્યાદિક પ્રાણીએા અને જળચર પ્રાણીએા કેટલાં અધાં અસંખ્ય-અગિલ્લ છે ? એ પ્રત્યેક પ્રાણીના પિડની રચના બ્રદ્ધાંડની રચનાને અનુસારે થયેલી છે. જાણ કે, એ નાના માટા અસંખ્ય પિંડા, તે અસંખ્ય પ્રદ્માંડા છે; કેમકે, તેઓની અદર રહેલા કૃમિ કીટાદિક પાણીઓને તા તે પાતાના આશ્રયસ્થાનર પમાંથી પડતાં જ, એક બ્રહ્માંડ સરખા લાસે છે. એમનું બ્રહ્માંડ તે એ જ. તેં આપણાં રાજળાગમાં પેલું ઉદુંખર\* વૃક્ષ જેયું છે? ચાલ, આપણે તે જેવાને જઇએ. એને જેતાં જ તારા લક્ષમાં આવશે કે, પ્રત્યેક પાણીના પિંડ તે તેના પ્રમાણમાં એક પ્રદ્યાંડરૂપ જ છે." એમ કહી, તે મહાતમા ઋષિ તતકાળ પાતાના આસન ઉપરથી ઊભા થયા.

પછી પરમ અધિકારી તથા અતિપ્રિય એવા શિષ્ય જીવનસિંહને સાથે લઇ, રથમાં બેસીને ગુરુજી રાજવાટિકામાં ગયા. એ સુંદર વાટિકાના મધ્ય ભાગમાં એક માેડું વિશાળ, ઊંચું અને ચામેર શાખા પ્રશાખા- એથી બહુ માેટી ઘટામાં વિસ્તાર પામેલું ઉદુખર વૃક્ષ ઊભેલું હતું. એને જોતાં જ જીવનસિંહ બાલ્યા; - "પ્રમા ! જુઓ, આ ઉદુંખર! અહા ! એ કેટલું માેડું – વિશાળ ને ગંભીર છે ? હે ગુરુજી! બીજાં વૃક્ષા કરતાં આમાં એક માેડું આશ્ચર્ય દેખાય છે, કે બીજાં વૃક્ષાને જયારે છેલ્લી ડાળીઓની ટાંચે ફૂલા ફળા આવે છે, ત્યારે આને તાે છેક થડથી માંડીને ટેાંચ સુધી ઉપરા ઉપરી અસંખ્ય ફળા વળગેલાં છે."

ગુરુજી બાલ્યા;-''એ દ્વારા જ મારે તને ઉપદેશ આપવા છે. એમાં અદ્દલત ચમત્કાર છે તે તું જો. જા. એના થડમાં વળગેલું પેલું માંડું અને પાર્કુ ફળ તાડી લાવ."

<sup>\*6</sup> કં બર એટલે 6 ંબરા. ઉકં બર સબ્ક્રના અપલાંશ યઇને કે બરા નામ થયું છે. એના ફળાને 6 ંબરા અથવા ગુલર કહે છે. આ વક્ષપર ફૂલા વિનાજ ફળા બાઝે છે.

જવને ફળ લાવીને ગુરુના હાથમાં મૂક્યું કે, ગુરુ બાલ્યા;—'' જો આપણી દૃષ્ટિએ અત્યારે તા આ એક નાનું ફળ જણાય છે, પણ ના તે તેવું નથી. વિચારપૂર્વક જેતાં એ એક માટું હાથાંક છે. હાદ્યાંડમાં આપણે વર્ણવી ગયા કે, અસંખ્ય જવાના સમૂહ હાય છે, તેમ આમાં પણ અસંખ્ય જવા છે.''\* એમ કહેતાં કહેતાં ગુરુએ જેવું એ ફળને ધીમે રહીને ફાેડ્યું, તેવાં જ તેમાંથી અસંખ્ય પ્રાણીએા ગણગણાટ કરતા ઊડવા લાગ્યાં અને પુન: માંહે પેસવા લાગ્યાં.

"અહા ! આ શું ?" જીવન બાલ્યા; "કૃપાનાથ ! એક નાના સરખાં ફળમાં કેટલા ખધા જીવા ? શું આ બધા ફળામાં એવા જીવા હશે ?"

ગુરુજી બાલ્યા; "હા. જેમ કળ માટું ને પાકુ તેમ જીવા વધારે. ઇચ્છા હાય તા તપાસી જો."

જીવને જાદી જાદી ડાળીઓથી કેટલાંક ફળાે ઉતારીને તપાસી જોતાં, તેમાંના અસંખ્ય જીવાને જોઇને તે બહુ જ આશ્ચર્ય પામ્યાે.

પછી ગુરુજ બાલ્યા; "પુત્ર! જોયું ? એ અકેક ફળમાં કેટલા અધા જીવા છે?"

જીવન બાહ્યા: "પ્રભા! અસંખ્ય!"

ગુરુજીએ કહ્યું; "વારુ ત્યારે તેવાં કૃળા આ વૃક્ષને કેટલાં વળગેલાં હશે ?"

જવને કહ્યું; "પિતાજ! અસંખ્ય! એની ગણના કેમ થઇ શકે ? ગુરુજ બાલ્યા; "જ્યાંસુધી એ પ્રત્યેક કળમાંના પ્રાણી તે ફળમાં જ હાય છે, જ્યાંસુધી તે જાણતા પણ નહિ હશે, કે હું જેમ મારા જેવા ઘણાક જવાની સાથે અહીં આ કળમાં છું, તેમ આવાં બીજાં કળામાં બીજા જવા હશે. ના; તે તા આખું જગત્ તેટલામાં જ માની બેઠેલા હાય છે. તે જ પ્રમાણે આ જગઢૂપ માટા પ્રદ્માંડમાં રહેલા મનુષ્ય પ્રાણી પણ અજ્ઞાનવશાત જ્યાં રહે છે, તેટલાને જ આખું વિશ્વ માને છે, પણ તેમ નથી. જેમ આ એક ઉદુંખર વૃક્ષ છે તેવું જ પરમાત્માનું વિશ્વન્યાપી વિરાટ્ર પ પણ છે. અસંખ્ય જ્વાથી ભરેલાં અસંખ્ય કળા જેમ આ વૃક્ષને થડથી તે ટાંચ સુધી વળગેલાં છે, તેમ આવાં અસંખ્ય પ્રદ્માંડા પણ પરમ પુરુષ પરમાત્માના વિરાદ્ર પ શ્વરીરમાં વસે છે. તેનાં સલળાં

<sup>\*</sup> આનાથી સહેજ ભિન્ન રીતે છિ દાગ્ય ઉપનિષદમાં શ્વેતકેતુના પિતા ઉદ્દાલક શ્વેતકેતુને ન્યચાધ (વડવક્ષ) ક્ળના દુષ્ટાંતથી 'તત્ ત્વમ્ અસિ'ના ઉપદેશ કરે છે.

<sup>🕇</sup> इहैकस्थं जगत्कृत्स्नं पश्याद्य सचराचरम् ।

કુળા પાકીને ઉતરી ગયા પછી તે પાછા કેવળ નિષ્ક્રિયન જેવા અર્થાત્ ફળ, ફૂલ ને પાંદડાં વિનાના થઇ જશે; પણ તેની ઋતુ આવતાં જેવे। તે આજે જણાય છે, તેવા ને તેવા જ પાછા ફાલી ફ્લીને નવપદ્મવ યશે. પ્રકાંડની રચના પણ તેવી જ છે. જે જગતને તું આજે જીવે છે, તે જગત જ નહિ, પણ કલ્પાંતે આખું વિશ્વમંડળ-પ્રદ્માંડમાં ભરેલા અનેક જીવા સહિત, જીવા વગરનું થઈ જશે-માત્ર એક નિરં જન નિરાકાર શેષશાયી ભગવાન નારાયણ આલમાકુંદ સ્વસ્ત્પે પાતાના કરારવિંદથી પાદારવિંદને મુખારવિંદમાં મૂકીને, જેનું ગુણગાન મહાત્મા પુરુષા કરી રહ્યા છે એવા પવિત્ર અને અમૃતથી પણ અધિક સ્વાદ-વાળા રસનું પાન કરતા અક્ષયવટપત્ર ઉપર વિરાજમાન રહેશે.\* જેમ ઉદું ભરનાં ફળા અને જૂદાં જૂદાં ફળામાં રહેલા છવાનું જાદું જાદું બ્રહ્માંડ છે, પરંતુ તે સર્વનું મૂળસ્થાન જેમ એક ઉદું ખર વૃક્ષ જ છે. તેમ અનેક પ્રદ્માં ડાનું મુળસ્થાન એક પરમાત્મા જ છે. વળી જેમ ઉદુંખર વક્ષમાંથી જાદે જાદે કાળે નવાં નવાં કળા ને જીવા ઉત્પન્ન થાય છે, તેમ પરમાત્મારુપી ઉદું બરમાંથી પણ અનેક પ્રદ્યાંડા પુનઃ પુન: કલ્પના પ્રારંભે ઉત્પન્ન થાય છે. જેમ ઉદું ખરવૃક્ષના ફળામાં અનેક જીવા રચાય-સમાય છે, તેમ પરમાત્માના અનેક બ્રહ્માંડામાં અનેક પ્રકારના જીવા રચાય-સમાય છે. આ જગત્ પણ તેમાંનું જ એક પ્રદ્માંડ છે. એ પ્રદ્યાંડમાં મારા અને તારા જેવા અનેક જીવા છે. તેઓ સ્થુલ દેહથી કરેલાં કર્મના બંધનના પાશમાં જકડાયલા છે, તેથી જ તેઓ મૂળ સ્થાનને ભલી ગયા છે, પણ તેઓનું નિત્યનું આશ્રયસ્થાન તાે એક નિરાકાર, નિરંજન ને સર્વવ્યાપક એવા પરમાત્મા જ છે.

તું પૂછશે કે આ સર્વ પ્રાણી માત્ર તેને કેમ જાણી શકતા નથી ? તેનું ઉત્તર એટલું જ છે કે, આ લાકના જવને કર્મ જ અજ્ઞાનનું કારણ થઇ પડે છે. કર્મથી દેહની પ્રાપ્તિ, દેહપ્રાપ્તિથી પ્રિયાપ્રિય, તેથી રાગદ્દેવ अने पुनः ४र्भणंधन थाय छे. लोकोऽपं कर्मबंधनः। स्मे ४र्भ सी। अववाने યુન: યુન: જન્મ ધારણ કરવા પડે છે. મામ જ આખા જગતનું ચક્ક ચાલ્યા કરે છે; અને તે સર્વનું કારણ અજ્ઞાન-માયા છે. એ માયાના પાશમાં બંધાયલા જીવ સતને (પરમાત્માને) ન જાણવાથી અહંકારમાં

<sup>\*</sup> करारविदेन पदारविन्दं मुखारविदं विनिवशयन्तम् । बटस्य पत्रस्य पटे शयानं बालं सुकृत्दं मनसा स्मरामि ॥

<sup>†</sup> प्राणिभिः पृथिवी सहा स्वकर्मफलभक्तये ।

અટવાયા કરે છે ને આવર્જન વિસર્જનના ભાગી અને છે.\* આ માયાથી માહિત જીવ, હું ને મારું, એવી અસત્ યુદ્ધિમાં ઘેરાઈ કર્મમાર્ગોમાં ભમે છે અને સ્વપ્નની પેઠે અહેતા મમતામાં જકડાઇ પુત્ર, ઓ, ધન, કુટુંબમાં સત્ય ખુદ્ધિ રાખી ભમે છે; અને તમાગુણથી ભરમાઇ ભચડાઇ કચડાઈ, અનિત્ય ને અનાત્મ દુ:ખામાં વિપરીત નિત્ય ને આત્મખુદ્ધિવાળા અની, દ્વેતમાં આનંદ માની આત્મા પરમાત્માને એાળખવાથી દૂરના દૂર રહે છે. એમાંથી મુક્ત થવા માટે, જીવે માયાપતિની નિર્મેલી માયાના નાશ આગ્રહથી-પરમ પુરુષાર્થથી કરવા बोधंथे. † એ માયાના નાશ ભગવદ 'જ્ઞાન' પ્રાપ્તિથી થાય છે. અજ્ઞાનના નાશ વિના રાગદ્રેષ મટતા નથી, રાગદ્રેષના નાશ વિના કર્મા મટતાં નથી, કર્મોના ત્યાગ વગર જ્ઞાનપાપ્તિ થતી નથી ને જ્ઞાનપ્રાપ્તિ વગર સંસારની નિવૃત્તિ થતી નથી ને પરમ પદાર્થનું દર્શને થતું નથી. જવને પરમાત્માનું જ્ઞાન ન થવાથી જ, અતેક પ્રકારની ઘટમાળમાં પડીને ઉપર અને નીચે ચકાવા લેવા પડે છે. પરંતુ જ્યારે તેને સત્ય પદાર્થની પ્રાપ્તિ થાય છે-તે આત્મસ્વરૂપને સમજે છે, ત્યારે તેના ખાહ્ય અર્ચન, પુજન तथा पुज्य पुज्र द्वेत लावे। नाश पामे छे ने अंतरंगमां अक्षाक्षर वित्तिने प्राप्त थाय छे."

આ પ્રમાણે અનેક રીતે, રાજપુત્ર જીવનસિંહને, જીવ તથા પ્રદ્માં ડની એકતાનું સ્વરૂપ, મહાત્મા ગુરુદેવે ખહુ દિવસા સુધી સમજાવ્યું; તેપુરથી, જીવનસિંહની વૃત્તિ ધીમે ધીમે પરમાતમાના સ્વરૂપની સાથે એકતાર થવા લાગી.

ક**રાળિયાનું જાળું-નૂતન બ્રક્ષાંડ** એક દિવસે ગુરુદેવ, શિષ્ય જીવનસિંહના મહેલમાં બેઠા **હ**તા. ગુરુદેવે જીવનસિંહને ઉદ્દેશીને કહ્યું; "હ વત્સ જીવન! પરમાત્માની માયા એટલી તા અદભત ને વિશાળ છે કે, તે સામાન્ય મનુષ્યના લક્ષમાં આવી શકે તેવી નથી. પરમાત્માથી જ આ સર્વ જગત વીંટાયલું છે અને જે કંઇ ભાસે છે, તે તેની માયાના જ પ્રકાશ છે.‡ એ માયાને લીધે અનેક જીવા, અનેક પ્રદ્યાંડા ને અનેક પ્રકારનું વૈચિત્ર્ય જોવામાં આવે છે. એ માત્ર દૃષ્ટિથી જ જોવાય છે-પરન્તુ ખરી રીતે પરમાત્માથી ઢંઇ પણ ભિન્ન નથી. હે શિષ્ય જીવનસિંહ! આ સામી ભોંતપર દેખાતા કરાળિયાના જાળાપર તું દૃષ્ટિ કર! એ જાળાના મધ્યમાં તને શું દેખાય છે?"

भक्षानेनादृतं ज्ञान तन मुखन्ति जन्तवः ।
 मामेव ये प्रपद्यंते मायामेतां तरित ते । ‡ तस्य भासा सर्वमिदं विभाति ।

જીવનસિંહે કહ્યું; "શુરુદ્દેવ! એ તો એક જીવડાે છે."

ગુરુદ્દેવે યુનઃ પૂછ્યું; "એના બીજા ભાગાપર દબ્ટિ કર. ત્યાં શું નેવામાં આવે છે તે જે અને તેનું **હક્ષપૂ**ર્વક અવલાકન કર!''

જીવનસિંહે સંપૂર્ણ લક્ષ દર્ધને કરાળિયાના જાળાનું અવલાેકન કર્સ અને પછી તે બાલ્યો;-"હ મહારાજ! મધ્યમાં રહેલા કરાળિયાના મુખમાંથી નીકળેલા અનેક તંતુએા તેની આસપાસ ફેલાઈ ગયા છે; એ તંત્રએ માંથી પણ બીજા અનેક તંતુએ તે નીકળેલા હું એઉં છું; સર્વ તંતુઓના પણ અનેક વિભાગા થઈ ગયા છે. ખારીક દેવ્ટિ કરતાં તા તંતુઓમાં નરી આંખે દેખાય નહિ એવા જંતુઓ રમી રહ્યા છે. એમાંના કાઈ કાઈ જંતુઓ મૂળસ્થાન પ્રતિ જવાના પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે. કેટલાએક સંભાળપૂર્વક જનારાં જંતુએ, મૂળસ્થાનની અહુ જ સમીપ જઈ ચડ્યા છે; કેટલાએક જંતુએ ચડે છે અને પાછા પડે છે; કેટલાએક જંતુઓ ચડે છે અને પાછા પડે છે; કેટલાએક જંતુઓનું આશ્રયસ્થાન તૂટી જાય છે, તેથી તેઓ નીચે પડે છે. રે! આ સીમાપરના જંતુઓ તો જરાએ ઊંચે ચડવાના પ્રયત્ન જ કરતા નથી. તેઓ તેા બીજા જંતુઓની સાથે જાળામાં એવા તા સજજડ નવા. તેઓ તો બાળા જાલુઆના સાંચ નાગાના અવા તો સજજ બંધાઇ ગયા છે કે, તેમનાથી તે કચ્ટે પણ ધ્દરી શકાય તેમ નથી; ત્યારે તેઓ લાંચે તો કેમ જ ચડી શકે ? હે ગુરુદેવ! જુવા, જુવા! આ એક જંતુ, મૂળ જંતુની પાસે પહોંચી ગયું! અહાહા! એ તેમાં મળી ગયું-ભળી ગયું-વિલીન થઇ ગયું! હવે તે બીલકુલ દ્વિટએ પસ્ પડતું નથી. તે કયાં ગયું ? વળી જુએ ! મૂળ જંતુ કરાળિયા પાતાની એક પાસની જાળને સંકુચિત કરીને બીજ પાસની જાળને વધારે છે; ત્યાં નવા જન્તુઓ દૃષ્ટિએ પડે છે. એ કરાળિયાની આસપાસના પ્રદેશતું સ્થાન અહુ દૃઢ હૈાવા છતાં, ત્યાં તાે કાેઇ જંતુઓ જેવામાં આવતાં જ નથી. સર્વે જંતુઓ, જે માેટાં માેટાં કાબુાં છે તેમાં દેખાય છે અને ત્યાં ને ત્યાં જ ભટકયા કરે છે."

ક્ષણ વાર પછી આશ્ચર્યચક્તિ થતા જીવનસિંહ બાલ્યા;-"અરે! આ શું ? આ જાળું તેા નાનું નાનું થવા માંડ્યું. કરાળિયા પાતાને વિષે સર્વ જાળાને સમેટી લે છે ! અહા હા ! જંતુઓ પણ ઓછાં થઇ ગયાં. રે! હવે જાળું બીલકુલ દેખાતું નથી-કેવળ આ એક કરાળિયા જ છે, તેની સમીપ હવે જંતુએ નથી ને જાળુંએ નથી."

જીવનસિંહ, કરાળિયાની આ અદ્દેલત લીલા જાઇ, ગુરુની સમીપ મેસી, પ્રણામ કરીને બાલ્યા; "હે ગુરુદેવ! આ કરાળયાની લીલા તે! અદ્ભુત જણાય છે."

ગુરુદેવ બાલ્યા: 'હિ પરમ ભાગ્યશાળી શિષ્ય! આ કરાળિયા અલ્યાકૃત છે, પણ તે લ્યાકૃત થતાં, આ નામે તથા આ ઋપે જણાયા. વ્યાકૃતમાંથી અવ્યાકૃત થયે સતે, અદ્યાપિ નામ રૂપથી તે વ્યાકૃત જ છે. તેમ જ પરમાત્મા અવ્યાકૃત-વ્યાકૃત છે. ચિત્ત જેમ પાતાના સ્વરૂપને જાણતું નથી, ભેદ જેમ ભૈદના નિર્વાહ કરી શકતું નથી, તેમ જ પાતાને અને પરને ભુલાવા ખવાડવામાં, સંભાવનાથી પણ પરની ઘટના-નૂતન નૂતન લીલા ઉપજાવવામાં કુશળ પરમાત્માની માયા, વિભ્રમથી માહ ઉપજાવી જે સત્ નથી તેને સત્ મનાવે છે અને તેથી આ જીવે જગત્-સંસારને સત્ માન્યાે છે. પણ એ સત્ નથી એ આ કરાેળિયાની અવ્યાકૃત વ્યાકૃત લીલાથી બરાબર તને સમજાયું હશે. આ કરાળિયા તથા તેના જાળા જેવી જ આ પ્રદ્માંડની લીલા-રચના છે. જેમ કરાળિયા મૂળ છે અને તેની લાળમાંથી આપું જાળું બંધાય છે, તેમ જ પરમાત્માં એક જ ને સનાતન છે અને આ સર્વ જગત જોવામાં આવે છે તે તેની માયાનું જાળું છે. કરાળિયાને જ્યારે જ્યારે ઇચ્છા થાય છે, ત્યારે ત્યારે તે જાળું ખાંધે છે, તેમ પરમાત્માને પણ જયારે જ્યારે ઇચ્છા થાય છે, ત્યારે ત્યારે તે જગતને રચે છે.\* તેને કામના થઇ, કે હું ખહુ થાઉ-જન્મું-ઉપનું. તપ તપ્યું; તપ તપીને આ જગત અજ્યું; સર્જીને આ કરાળિયાની લીલાપેરે, સર્વમાં અનુ-પ્રવેશ કીધા; અને તે સત્ તથા અસત્ બન્ને રૂપે રહ્યો, પણ અસત્ તે નાશવંત રહ્યું ને સત્ તે સત્ જ! અવિનાશી રહ્યું.

"જેમ આ કરાળિયાના જાળામાં નાના, માટા, જાડા પાતળા પંડા જાવામાં આવે છે, તેમ પરમાત્માની સબ્ટિમાં નાનાં માટાં અનેક પ્રદ્ધાંડા છે; કરાળિયાના જાળાના પંડામાં પણ જેમ જીણા જીણા પંડા છે અને તેમાં અનેક જંતુઓ વસે છે, તેમ આ

\* यथोर्णनाभिः सजते गृह्णते च थथा पृथिन्यामोदधयः सम्भवन्ति ।

यथा सतः पुरुषात्केशलोमानि तथाक्षरात्सम्भवतीह विश्वम् ॥ मुंड. १।१।७ स यथोर्णनामिस्तन्तुनोच्चरेद्यथाग्नेः क्षुदा विस्फुलिङ्गा व्युचरन्त्येवमेवास्मादात्मनः सर्वे प्राणाः सर्वे लोकाः सर्वे देवाः सर्वाणि भूतानि व्युचरन्ति तस्योपनिषत्सत्यस्य सत्यमिति प्राणा वै सत्यं तेषामेव सत्यम् । बृहः २।१।३०

ं सोडकामयत. 'बहु स्यां प्रजायेय' स तपोडतप्यत. स तपस्तस्वा इदः सर्वे असुजत, यदिदं किंच. तत्सङ्घा, तदेवानुप्राविशतः पगेरे ते तिश्व ६५. अक्षानं इ पस्त्री, पष्ट अनुवाहः બ્રહ્માંડમાં અનેક ખંડા અને પ્રતિખંડા છે, જેમાં અનેક જંતુઓ વસે છે; જેમ કરાળિયામાંથી આ જંતુએા ઉત્પન્ન થયેલા છે, તેમ પ્રદ્યાંડના જીવા પણ પરમાતમામાંથી જ ઉત્પન્ન થયેલા છે. જેમ કરાળિયાના જાળામાં જોવાયલા કાઈ કાઇ જીવા લાચે ચડવાના પ્રયત્ન કરે છે, તેમ પ્રદ્માંડના છવા પણ પાતાના સત્કર્મના યાગે-આત્મન્નાન સંપાદન કરીને લચે લચે ચડે છે. જાળામાંનાં કેટલાંએક જંતુઓને તે પાછા પડતા જ્યા છે, કારણ કે તેઓનું આશ્રયસ્થાન દઢ ન હતું; તેમ જે જીવાના કર્મ-વાસનાના બંધા તૂત્ર્યા નથી, ભાવના ઉત્તમ ને દઢ થઇ નથી, સદ્ભુરુના સમાગમ થયા નથી, સત્સંગના રંગ પાકા ચક્યા નથી, હિરિસમાં લક્ષ્મઘા નથી, તે જીવા ઊંચે ચક્યા, છતાં પણ પાછા એમના એમ જ નીચે હળી પડે છે, જાળાના સીમાડાપર બંધાઇ ગયેલા જાવા, માયામાં રચ્યા પચ્યા રહેનારા જગન્નગરના જીવા છે. કરાળ-યાની સમીપના પ્રદેશ ખહુ જ સુદઢ છે. એ સ્થાનમાં રહેનારા જીવા જેમ ધીમ ધીમે આગળ વધીને, થાડા સમયમાં લીન થઇ જાય છે, તેમ સંસારી જીવા, કર્મ કરતાં કરતાં, ભક્તિનું પાષણ કરી, ધીમે ધીમે સ્વસ્વસ્થાની દૃઢ ભૂમિમાં પહોંચી, જ્ઞાની અની સર્વ માયાના ત્યાગ કરી. નિરંજન થઇને, પરમાત્મામાં વિલીન થઇ જાય છે. પરમાત્મામાં એક-તાર થયેલા જીવાને પડવાના લય ખહુ જ થાઉા છે-જરાએ નથી; અને જેઓ પડે છે તેઓ તા પરમાત્મપદને સત્વર પ્રાપ્ત થાય છે. એ જ મુક્ત! મુક્તિ! છૂટકા ! સાયુજ્યતા! કેવલ્ય! નિર્વાણ!

"જેમ કરાળિયામાં વિલીન થયેલા જીવ તારા ખારીક અવલાક-નમાં, પાછા નીકળતા દેખાયા નથી, તેમ જ પરમાત્મામાં વિલીન થયેલ ! જીવને પાર્ધું જન્મમરણ છે જ નહિ. એ જાળામાં કેટલાક જંતુઓને તેં ઊચી ભૂમિકામાં પણ નિયા છે-તે અધિકારી છે, પરંતુ અનન્યત પ્રાપ્ત કરવાની તેઓની શક્તિમાં કાચપ હાવાથી-વાસનાથી મુક્ત ન થવાથી, સપ્તમી ભૂમિકામાં પહેાંચવાને શક્તિમાન થયા નથી, તેથી તેઓ નીચેની લુમિકામાં જ અટવાયા કરે છે. જ્યાંસુધી જીવ, નિર્વાસન, નિષ્કામ, નિલેંપ, અસંગ, ક્રિયારહિત, અહંતા મમતાથી રહિત ખની અચ્યુત સ્થાનના પ્રવાસી થતા નથી, ત્યાંસુધી તે દાન, તપ, પુરય, પરમાર્થ, યજન, યાજન, સેવન, પૂજન, અર્ચન કરનાર રહે છે ને તે પાંચમી છઠ્ઠો ભમિકા સુધી જ પહેાંચવાની ગતિ ધરાવે છે! જેમ

मम योनिर्महद्व्या। गी. १४।३ तासां ब्रह्म महद्योनिः। गी. १४।४

કરાળિયાએ છેવટે પાતાની આખી જાળને પાતાને વિષે સમાવી દીધી છે, તેમ જ પાતાનામાંથી ઉત્પન્ન થયેલા આ જગતને, પાતાને વિષે પરમાત્મા સમાવી દે છે-ઇચ્છા થાય છે ત્યારે પાતાની માયાને પાતામાં સમેટી લે છે. આ માયાને ભેક્ષને, એ જ કલ્પમાં જે જીવ પરમપદને પ્રાપ્ત કરે છે, તેના જીવનમરખુના ફેરા ટળી જાય છે. યુનઃ પરમાત્માની જયારે ઇચ્છા થાય છે, ત્યારે પરમાત્મા પાતાની માયાજળને વિસ્તારી દે છે. મુક્ત જીવ વિના અન્ય સર્વેને એ માયાના જાળામાં લપટાવાનું -રમણ શ્રમણ કરવાનું -કલેશ ભાગવવાનું સર્જિત દ્વાય છે.

"હે જીવનસિંહ! આ લેંાકના જીવે પરમાત્માથી ઉત્પન્ન થઇને પરમાત્મામાં જ સમાવાનું છે. તેજ મનુષ્યદેહનું સફલ કર્તવ્ય છે, પણ એ કંઈ સહેલું કે સટ નથી. જગતના જીવડા વાસનાના-માહના- અહંતા મમતાના કીડા જ બની રહે છે; તેથી જે ચાર ખાણા પરમાત્માએ ઉત્પન્ન કરી છે, તેમાં જ પાતપાતાના કર્માનુસાર તેનું રમણ બ્રમણ થયા કરે છે. એમાં મનુષ્યદેહ મળવા, એ અતિ દુર્લભ છે.† અને તેમાં પણ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થવી, એ અતિ કઠિન છે. પરમાત્માના માચિક જાળાની લીલા જ એવી અલોકિક છે કે, જ્યાંસુધી જીવ શુદ્ધ સાત્વિક વૃત્તિને પ્રાપ્ત થતો નથી, ત્યાંસુધી તે જીવના સર્વે પ્રયત્ના માયામાં વધારે ને વધારે લપટાતા રહે છે.

### મનુષ્યદેહની સાર્થકતા

પ્રિય વત્સ! જેમ કાઇ જન્માંધને નિર્મળ જ્ઞાનનેત્ર પ્રાપ્ત થાય કિવા જન્મરાગીને સુખદાયી અમૃત પ્રાપ્ત થાય, નિર્ધનને ધનના લંડાર પ્રાપ્ત થાય, કે તે માટા વૈલવ સુખાસન ઉપર ખિરાજે ને તેથી તેને જે આનંદ પ્રાપ્ત થાય, તેવા આનંદ, પૂર્વ જન્મના સંસ્કારી જીવને મનુષ્ય- દેહ પ્રાપ્ત થતાં થાય છે. પણ આ મનુષ્યદેહ પ્રાપ્ત થતાં કેટલાએકને હર્ષવાયુ થાય છે અને તેમાં ને તેમાં જ તે જીવ કંઇ પણ સત્કર્મ કર્યા વગર કે નવું સંપાદન કર્યા વગર પ્રાણમુક્ત થાય છે, અને પાછા ચારાશીની રેંટમાળમાં પડે છે. જગતની માયા નીરખી, તેમાં જ માહાંધ ખની, કેટલાએક જીવા તા વિક્ષિપ્ત મનના ખની જાય છે—તેએ લાડી, વાડી ને ગાડી–કનક, કાંતા અને કીર્તિ–ધંધા, રાજગાર ને

<sup>\*</sup> इदं ज्ञानमुपाक्षित्य मम साधम्यमागताः । सर्गेऽपि नोपजायन्ते प्रलये न व्यथन्ति च ॥ गं एतत् जनम सुदुर्लभम् । दुर्वभं मानुषं जन्म । एतदि दुर्लभत्रं लोके जन्म यदीदशम् ॥

વ્યવહારમાં જ લીન ખની જાય છે; પરંતુ જેએ! આત્મશોધનમાં ઉત્સુક છે, પૂર્વજન્મના સુકર્મના પાશથી કંઇક અંશે બંધાયલા છે, તેએ! જ આ મનુષ્યદેહને સાર્થક કરવાને પ્રયત્નશીલ રહે છે. તેએ! જગતની માયાથી સરતા ને સરતા રહે છે. તેમની વૃત્તિનું સ્થાન ઉચ્ચતમ જ રહે છે અને તેમના માહ-એ એને માહ કહીએ તા-પરમ પવિત્ર પુરુષાત્તમના પાદારવિંદપર જ રહે છે. પ્રસંગે તેએ!ને માયા બાધ કરે છે, તો તેની સાથે સંપૂર્ણ યુદ્ધ કરે છે ને એમ યુદ્ધ કરતાં કરતાં, કાઇ પ્રસંગે માયાપર વિજય મેળવ્યા પૂર્વે તે પંચત્વને પામે છે, તો બીજે જન્મે, પુનઃ મનુષ્યદેહને પ્રાપ્ત કરીને, પાતાના જન્મનું-દેહનું સાર્થક કરવા સમર્થ થાય છે. જેણે પૂર્વ જન્મમાં માયાની ઉપેક્ષા કરી છે, નિર્બાધતપણે માયાપર વિજય મેળવવાના શ્રમ કીધા છે, તે આ જન્મમાં વિજય જ મેળવે છે ને અનંત જન્માના અજ્ઞાનના નાશ કરે છે તથા બહુ જ સંભાળથી મનુષ્યદેહને વ્યતીત કરે છે. એવામાં જ્યારે તેને સદ્દશુરુના સમાગમ થાય છે, ત્યારે તે પોતાના મનુષ્યદેહને સિદ્ધ કરે છે, એ ઉપર તને એક દર્શત કર્લું છું, તે તું શ્રવલું કર!"

જन्महरिद्रीने थथेसी पारसप्राप्ति

એક અત્યંત દરિદ્રી ને મહાકૃપણ જીવ હતો. તે દમડી દમડીને દસંશ્રહ કરતા હતો. કાઇએક પ્રસંગે તે ગિરિરાજ સમીપ જઇ પહોંચ્યા. તેના પૂર્વજન્મના સત્કર્મથી ને સુદૈવથી અકસ્માત્ એક દેકીપ્યમાન ઉજ્જવળ ગિરિકંદરામાંથી માટા હીરામણિ તેને પ્રાપ્ત થયા. આથી તે દરિદ્રીના આનંદના પાર રહ્યો નહિ. તે હીરાને પેટ સાથે તેણે દાખી રાખ્યા, પછી ગળે લગાલ્યો ને આંખે લગાલ્યો. તે હર્ષથી નાચવા લાઓ અને તેના પ્રકાશને ક્ષણે ક્ષણે એવા લાગ્યા. તેના આનંદ એટલા માટા હતો કે, ત્રિલુવનમાં પણ માય નહિ. એ આનંદમાં તેની લખ તરસ પણ ઊડી ગઇ. ગિરિકંદરામાંથી તેને જે હીરક મળ્યા હતો, તે કે છે લઇ લેશે એવા લયથી, કેટલાક વખત તા તે ગિરિકંદરામાં જ લરાઇ રહ્યો.

એક વખતે છુપાતા ભરાતા તે ગિરિકંદરામાંથી બહાર નીકળ્યા, પણ ચિત્તમાં ઘણા ગભરાયા. કાઇ નિર્ભય સ્થાનમાં જઇ, જે હીરકમિશ્ પ્રાપ્ત થયા હતા તેનું સુખ-આનંદ ભાગવવાને તે વિચાર કરવા લાગ્યા.

<sup>\*</sup> अयितः श्रद्धयोपेतो योगाचिलतमानसः । अप्राप्य योगसंसिद्धिं को गर्ति कृष्ण ! गच्छिति ? ॥ श्रुचीनां श्रीमतां गेहे योगभ्रष्टोऽभिज्ययते ॥ तत्र तं सुद्धिसयोगं लभते पौर्वदेहिकम् । यतते च ततो भूयः संसिद्धी कृष्णंदन ! ॥

તે આવરા આવરાની પેઠે થોમેર જેતો હતો કે, રખેને તેના હીરા કાઇ ઝંટાવી લે! આવા ભય છતાં પણ તે સંભાળ રાખીને આગળ જતા હતા, તેવામાં માર્ગમાં તેને એક પુરુષનું દર્શન થયું. તેને જેતાં તા તે ઘણા ગભરાયા. આ પુરુષ પરમ કલ્યાણકર્ત્તા સંત હતા. તે તા ઉદાસીન હતા, પણ તે દરિદ્રીને એમ થયું કે. રખેને આ પુરુષ મારા હીરા છીનવી લે-એવા ભયથી ત ત્યાંથી મુઠ્ઠીઓ વાળી એવા નાઠા કે, તેને આસપાસનું જરા પણ ભાન રહ્યું નહિ. એમ નાસતાં તે રસ્તામાં એક અવાવર-વપરાસમાં ન આવેલા કુવામાં પડી ગયા. દૈવયાં આ અનાવ ઉક્ત સંતે જેયાથી, તે તેની પાછળ ગયા

અને તેણું તે દરિદ્રીને કુવામાંથી અહાર કાઢવાના પ્રયત્ન કીધા. પણ દુદૈંવના મુખમાં લપટાયલા આ કૃપણ મનુષ્યનાં નેત્રા ઊઘડ્યાં નહિ. તેણે જાણ્યું નહિ કે, આ સંત તા પરંગનું છે-તારનાર છે. તેણે તા ઉલટું એમ જ જાર્યું કે, આ સંત નિ:શંક મારા હીરા છીનવી લેશે. આ ભયથી તે દરિદ્રી પાકે પાક મુકીને રડવા લાગ્યાઃ એ જોઇને સંતને માટે આશ્ચર્ય લાગ્યું. સંજોગાસંજોગથી તે દરિદ્રી પાસેના હીરકમણિ તે સંતના જોવામાં આવ્યા. તે જાઇને સંતને વિચાર આવ્યા કે, આ મૂર્ખના હાથમાં આ રત્ન સાંપડ્યું છે\* ને તેથી એને હર્વઘેલાપણું પ્રાપ્ત થયું છે, તાે એને મહામાં પ્રાપ્ત થયા હાય તાે એની શી દશા થાય? પછી સંતે તેને કહ્યું, ''હે હીરકમણુ પ્રાપ્ત કરનાર જીવ! સારું થયું કે હું તને મળ્યા; પણ જે કાઇ હચ્ચા લક્ગા તને મળ્યા હાત તા તેણે તારા આ હીરાને છીનવી લીધા હાત ને તું હતા તેવા ને તેવા જ દરિદ્રી થઇ બેસત. પણ હવે નિર્ભય થા, મજપર વિશ્વાસ કર, શ્રદ્ધા રાખ અને જેમ હું કહીશ તેમ તું કરીશ તા આ હીરાથી તારુ સર્વ દારિદ્રય નાશ પામશે ને એ મણિયતાપે તું પરમ આનંદના ભાકતા થઇશ. મ અહુણા તા તું મારી સાથે ચાલ અને મારા વૈભવ શું છે, તે ले !" आटबुं क्रडीने, संत महात्मा पाताना वेंभव हे भाजवा, ते જન્મ દરિદ્રીને કૂવામાંથી કહાડી, સ્વાશ્રમપતિ તેડી ગયા.

જન્મથી જે દરિદ્રી એવા એ જીવને સંત મહાત્માન એ પર્ય તે વળી કેવું હશે, તેની કલ્પનાએ ન હતી જે એક તુચ્છ હીરાના વાભથી પાતાને અહાભાગ્ય માનતા હતા, તે જીવને દિવ્ય મહિના પ્રતાશની

<sup>\*</sup> मृर्खेद्दरते पतितं रत्नम् । † मटयेत मन आधन्स्व मिय बुर्क्डि निवेशय । निविधिष्यसि मटयेत अत अर्थ्व न संशय: ॥

કલ્પના કયાંથી હાય ? પછી સંત મહાતમા તેને પાતાની સંગે પાતાના આશ્રમમાં લઇ ગયા. ત્યાં તે શું જુએ છે ? માટા માટા હીરાના પર્વતા, હીરાની નદીઓ, હીરાનાં વૃક્ષા, હીરાની ભૂમિઓ, હીરાની છતા, એમ સર્વ હીરાનું જ તેની દૃષ્ટિએ પછ્યું. જ્યાં દૃષ્ટિ કરે, જ્યાં પગ મૂફે, જ્યાં સ્પર્શ કરે, ત્યાં સર્વ ઠેકાણે હીરાના જ પ્રકાશ હતા. આ જેતાં જ તે જન્મદૃરિદ્રીને હર્ષની મૂર્ણ આવી ગઇ. જયારે તે સત્પુરુષની શુશ્રૃષાથી, તે જન્મદૃરિદ્રીની મૂર્ણ વળી, ત્યારે તે નાચવા, કૃદવા ને હર્ષનાં આયુઓ વર્ષાવવા લાગ્યા. તેના મનને જે આનંદ જણાવા લાગ્યા, તે તેનું મન જ જાણું–એ આનંદનું વર્ણન કરવા હું શક્તિમાન નથી. ઘડીમાં ત હીરાની નદ્દીના ઘાટપર જઈ બેસે, વળી ત્યાંથી ઊઠીને હીરાના પર્વતપર જઇને બેસે, બીજે ક્ષણે હીરાના વૃક્ષને જઈ ભેટે, અને ક્ષણ પછી હીરાની શય્યામાં જઇ સૂએ કે હીરાના હિંદોલાપર બેસી ગઢો! આવી તેની સ્થિતિ થઇ પડી.

આ મહાતમાં સંતની ગતિ અલૌકિક હતી. પછી તેણું તે જન્મ-દિરદ્રીને તેની નિદ્રામાંથી જાગૃત કરી, તેના સ્વયં અંગપર દૃષ્ટિ કરાવી. આશ્ચર્ય તે પંડે પણ હીરામય જ! 'અહોહા ! હું પાતે પણ હીરા ! મણિ માણેક! આહાહા!! મારા જેવું તે કેાણ ભાગ્યશાળી હશે !' એમ તે વિચારવા લાગ્યા.

પણ એટલામાં, આ જન્મદરિદ્રોના ગિરિકંદરામાંથી જડેલા પેલા અલ્પ હીરા, કયાંક પડી ગયા; અને હીરાની સબ્ટિમાં રહેલા જન્મદરિદ્રી પુરુષ, તે હીરાની કબિકા માટે, પાક્રેપાક મૂકીને રડવા લાગ્યા. વત્સ જીવન! જો કૌતુક! તે હીરકભમિમાં રહ્યો છે; પૃથ્વી, પાણી, પર્વત, વૃક્ષ, પ્રાણી, પદાર્થ માત્ર હીરાના જ છે; જ્યાં જેય ત્યાં હીરા જ હીરા છે; પંડે હીરા છે; છતાં આ જન્મદરિદ્રી, આ હીરકભમિમાં, તે હીરાના એક કટકાને શાધવા લાગ્યા.

તે જોઇને તે સંત મહાતમાને અહુ હુમલું આવ્યું. તેણે કહ્યું; "અરે એ ગાંડા! આ હીરકમ્યામમાં રહ્યા છતાં, સ્વતઃ સ્વયંપ્રકાશ હીરા હોવા છતાં, આ પરિછિલ, નાનકડા હીરાને માટે તું ખેદ કાં કરે છે? જેવા તારા હીરા હતાં, તેવા તા અનેક હીરા આ તારા પગ નીચે અથડાય છે; અને આ હીરામય પત્થરમાંથી હીરાની એક શિલા તારાપર પડે તા તું ચગદાઇને મરસ પામે એવા માટા માટા હીરાઓ સર્વત્ર પડેલા છે; છતાં તું એક હીરાની કસ્યુકા માટે શાક કરે છે?

ખરેખર! તું ભાગ્યહીન દરિદ્રી તે દરિદ્રી જ રહ્યો! જે કાઈ ભાગ્યવાન દરિદ્રી એકવાર આ ભ્રિમાં પગ મુક્કે છે, તો તે કદાપિ પણ અભાગી રહી શકતો નથી; કેમકે સ્વયં શ્રીમાન્ બનતાં અહીંયાં કાઇ પણ પ્રકારના પ્રતિબંધ નથી; છતાં એક હીરાની કણિકા માટે તું રહે છે, એ તું કેવા ભાગ્યહીન! આ સર્વ તારું છે; તારી ઇચ્છા હાય તેટલા હીરા લે, તને કાઇ જાતના પ્રતિબંધ નથી!" આમ એ!લતાં તે મહાત્મા અંતર્ધાન થઇ ગયા.

પછી તે દરિદ્રી આનંદથી તે હીરકપ્રદેશમાં વિહાર કરવા લાગ્યા અને આ હીરકભૂમિના પાતે જ સ્વામી છે, તેથી વધારે ને વધારે આનન્દથી તે હીરકભૂમિનું સુખ ભાગવવા લાગ્યા. તેના આનન્દ મસ્ત હતા. આ ક્ષણે તે પાતાના પૂર્વના દરિદ્રીપણા માટે શરમાવા લાગ્યા ને સ્વયં પાતાને નિઃસ્તીમ અખંડ શ્રીમાન માનવા લાગ્યા. હવે તેને દારિદ્રય તા સ્વમમાં પણ દર્શન દેતું ન હતું.

એક સમયે આ અસંખ્ય અને અમૂલ્ય એવા માંબુમય પ્રદેશના વિસ્તાર કેટલા હશે, તે નેવાને તે તત્પર થયા. તે સ્વસ્થાનમાંથી નીક્રુપ્યા ને ચામેર કરવા લાગ્યા. તે ચાલી ચાલીને થાકી ગયા, પણ આ હીરકપ્રદેશની સીમા તેને દેખાઇ નહીં. ઉપર, નીચે, સામે, પૃદ્દે, ડાખી ભાજુએ, જમણી બાજુએ, જ્યાં દૃષ્ટિ ફેંકે ત્યાં અપૂર્વ મિલ્મય પ્રદેશ જ તે એતા હતા. આ એઇને તેને માટું આશ્વર્ય, અત્યંત પ્રમાદ ને નિરતિ-શય આનંદ પ્રાપ્ત થયા. યુન: ફરતા ફરતા તે મૂળસ્થાન આગળ આવી પહોંચ્યા. ત્યાં ગિરિકંદરામાંથી પ્રાપ્ત થયેલી હીરકકણ્યિકાનું તેને સ્મરણ થઈ આવ્યું. એટલામાં તે હીરા તેની દૃષ્ટિએ પદ્યો. અહુણા તે જન્મ-દરિદ્રી પૂર્વના ભીખારી ન હતા, તેથી ઉક્ત હીરાને હાથમાં લઈ, હસીને તે કહેવા લાગ્યા; "મારી દરિદ્રાવસ્થામાં પ્રાપ્ત થયેલા આ હીરાને હવે હું શું કરું ? એને ગળામાં ઘાલું, માથાપર મૂકું, હાથે ખાંધું કે પગે પહેરું, પણ એથી મને શા આનન્દ થાય તેમ છે? હું દરિદ્રી હતા ત્યારે એ હીરક અમૃલ્ય હતા, ત્યારે એની મને કંઇક કિંમત પણ હતી. પણ આજે હું સ્વયં મિલ્યુમય છું, દિશાએ પણ મિલ્યુમય છે, લ્મિ પણ મિલ્રમય છે, આકાશ પણ મિલ્રમય છે, વસ્તુ માત્ર મિલ્રિક મય છે. હું જ્યાં જોઉં છું ત્યાં અધે હીરા, માતી, માણે હુ પન્ના વગેરે દબ્ટિએ પેડે છે, ત્યાં આ ટુકડાની શી ગણત્રી ? શી કિમત ? શી શાભા ? એનાથી શા આનન્દ ? આજે હું આ હીરકપ્રદેશના સ્વામી ધું;

ચાહું તેટલા હીરા લઉ તા કાઈ અટકાવનાર નથી. છ: ! ડુકડાે-તુચ્છ! અલ્પ! એને હું શું કરું ?" એમ કહી તે હીરા તેણે ફેંકી દીધા, કેમકે આજે તે શ્રીમાનામાં શ્રીમાન હતા, આજે તેની શ્રીમન્તાઈની સ્થીમાના પાર ન હતા, જગતના સર્વ જીવાથી તે શ્રેષ્ઠ હતા; આ ક્ષણે તેના વૈભવના પાર ન હતા, આજે તેનું દારિદ્રચ નાશ પામ્યું હતું; આજે તે નિશ્ચ્છ અને શાંત અની ગયા હતા; તેની ઉદાસીનતા હમેશને માટે નાશ પામી હતી.

મહાત્મા ગુરુદેવે જીવનને કહ્યું; " હે રાજપુત્ર! મનુષ્યદેહ પ્રાપ્ત થયા પછી સદુગુરુના સમાગમથી જે અવસ્થા પ્રાપ્ત થાય છે, તે આવી જ છે. આપ જીવનસિંહ! દર્ષાતનું રહસ્ય તું સમજ્યા હશે. ન સમજરોા હાય તા સાંભળ. જીવન ! આત્મજ્ઞાન-વિદ્વત્સંન્યાસ વગર, પરમ સ્થાનને કાઇ પામતા નથી. આ લાકના જવ, એ જ્ઞાન વગર-तस्वमिता ज्ञान वगर जन्मना ज हिर्द्री छे. स्थेवा छवने धर्भ-यज्ञ, તપ, દાનાદિ-કે ઉપાસના-પ્રભુભજન, સેવન, સ્મરખ, પૂજાદિક હીરા પ્રાપ્ત થયા છે. એ કશ્ચિકા જ માત્ર છે. तत्त्वमिस સમજાવનાર ગુરુ તે સંત. સંત સમાગમથી તે જીવે જાણ્યું કે, હિપાસ્ય ને ઉપાસક હું 💜 છું; અર્થાત્ સર્વના ત્યાગ કરી જે પરમાત્મામાં વિલીન થવાનું છે, તે પરમાત્મરૂપ જ હું છું-એમ જાણવું, એ તેની હીરકભૂમિ છે. એ ભૂમિમાં પહોંચ્યા પછી તેને અન્ય હીરાની-કર્મપર કે બાહ્ય ઉપાસ-નાપર પ્રેમ રહેતા નથી ને આનંદે થતા નથી. હીરાની જે કિંઘુકા જીવને પ્રાપ્ત થયેલી, તે બહારનાં કર્મો ને ઉપાસનાઓ છે. એ કર્મોમાં-હિપાસનાએામાં અનેક જન્મદરિદ્રી જીવા, પાતાને કૃતકાર્ય મા**ની** આનન્દ માણે છે; પણ સદ્દગુરુના સમાગમથી જે મિલ્યુમય પ્ર**દેશ પ્રાહ્ય** થાય છે, તે પ્રાપ્ત થતાં-પિંડ બ્રહ્માંડની એકતા થતાં-જનશિવના कि त्री कतां-किम कन्महरिद्रीने महातेकस्वी हीरा प्राप्त थतां हीरा કબ્લિકા તુચ્છ જબાય છે, તેમ જ આદ્યની પ્રાપંચિક સેવા પૂજામાં, માયાને વિદારનારને-પરમ તત્ત્વના જાલુનારા જીવને-આત્મદર્શીને લેશ પાયુ આનંદ થતા નથી. એ આનંદ સ્વલ્પ છે. કાળે કરી નાશ પામનાર છે. પરંતુ અવિચ્છિત્ર પરપ્રદ્યની લીલામાં જ એકતાર ખનીને શુદ્ધ : આત્મદર્શી-સાત્વિક ભાવનામાં મસ્ત જીવ-જે અખંડ આનંદ, પ્ર**દ્યાનંદ** शिशवे છે, तेनुं वर्णुन થઇ શકે तेम नथी. मे स्थितिने प्राप्त धनारे જીવ, હું ફાેણ ! કચાંથી આવ્યા ! કેમ આવ્યા ! તે વિચાર કરવાને

ભાગ્યશાળી અને છે, વિચારના ચાેગે તેને જાણે છે, દોષિતના ત્યાગ કરી, નિર્મળ-અમળને ગ્રહ્યુ કરી, શુદ્ધ સાહ્વિક નિરંજન થઈ, સંસારસાગર

તરી જઇ, મુક્તદશાનું સુખ અનુભવે છે."

"આ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવાને, હે શિષ્ય ! જે જ્ઞાન-જીવશિવના અભેક-પ્રદ્માંડની રચનાનું રહસ્ય, મેં તને સમજાવ્યું છે, તેના તું વિચાર કર! હવે તારાં નેત્રાને એકલક્ષી કરી, તેની સીમપર જો. તને શું પ્રત્યક્ષ થાય છે ? તારી દિષ્ટને આવરણ અને વિક્ષેપશક્તિથી રહિત અનાવીને પછી તું જો કે, તું કે શાયુ છે ? એમાં જે દિષ્ટિગાચર થશે, તેથી તારાં નેત્રપટલા ખુલી જશે. ને તને સ્વસ્વરૂપનું યથાર્થ દર્શન થશે." આ પ્રમાણે કહીને ગુરુદેવે શિષ્ય જીવનસિંહના વાંસા થાખડી તેને નિજાનંદના સ્વરૂપમાં એકતાર થવાની આજ્ઞા આપી.

# ळवनसिंखना विद्वतसंन्यास

પછી જીવનસિંહ નાહી ધાઈ સ્વચ્છ થઇ, ગુરુની આજ્ઞા પ્રમાણે પદ્માસન વાળી, નેત્રોને નાસાગ્ર સાથે સ્થિર કરી, ગુરુસમીપ ખેઠા. ગુરુએ કહ્યું; ''હે શિષ્ય! હવે તારી બહિવૃત્તિને અંતમુખી કર અને વૃત્તિરુપથી જે વ્યબ્ટિ તને પ્રકટ દેખાય છે, તેને સંકુચિત કરા સ્થૂલ દેહનું ભાન બલી જઇને તેના સમબ્ટિમાં\* વિલય કર. પછી, અંતઃકસ્થુને ઢઢ કર અને સર્વ બ્રિમિપ્રદેશના લય થઇ ગયા હાય એવી વૃત્તિ કરી, નેત્રા મીંચીને તને શું દેખાય છે તે તું જો."

ગુરુની આજ્ઞા પ્રમાણે જીવનસિંહ સર્વ વૃત્તિઓને સંકુચિત કરીને સમિકિના વિલાસમાં પાતાની સાત્વિક વૃત્તિઓને આરાપી દીધી. તે ધીમે ધીમે સર્વ જગતને જળમય જેવા લાગ્યા. પછી તે ધીમે ધીમે સર્વ વિષયાને જળમાં ડૂખતા જેવા લાગ્યા. જળના માં જાંએ દોડતાં હાય તેમ તેની અંતદે પ્રમાં દેખાવા લાગ્યું. એ સમે અનેક તરંગા ઉદય પામીને લય પામતા હતા. એ વિશાળ જળપ્રદેશના મધ્યના અવકાશમાં એક દિવ્ય જયાતિ તેને જણાવા લાગી. એ જયાતિ ક્ષણમાં જળથી બદી દેખાતી અને ક્ષણમાં જળમાં તિરાહિત થતી દેખાતી હતી. તે સવત્ર વ્યાપ્ત હતી. એ જયાતિ ક્ષણમાં અણુથી પણ પરમ અણુ હતી; તેમ જ પ્રદ્માંડના એકત્રની માટાઇથી પણ માટી જણાતી હતી. જે જળના તરંગા, જળમાંથી ઉપછ, જળમાં જ સમાતા હતા,

<sup>\*</sup> समष्टिरीशः सर्वेषां स्वात्मतादात्म्ववेदनात् । तदभावात्तदन्ये तु ज्ञायन्ते न्यष्टिसंज्ञया ॥ † अणोरणीयान्मदतो महीयान

પણ જળની અહાર જતા ન હતા. એ જળપ્રદેશના મધ્યમાં અધિષ્ઠાન-રુપ જે જ્યાતિ દેખાતી હતી, તે જેવી દેખાઇ કે તુરત જ ગુરુએ સમાધિનિષ્ઠ જીવનસિંહને કહ્યું; "હે શિષ્ય! એ અધિષ્ઠાનના મધ્યમાં દૃષ્ટિ પરાવ."

તુરત જીવનસિંહે દૃષ્ટિ પરાવી. પછી તે બાલ્યા; "હે ગુરુદેવ! આ અધિષ્ઠાન તા વિશ્વાકાર જણાય છે."

ગુરુએ કહ્યું; "દશ્ય, દર્શન અને દ્રષ્ટા અહીં ભિન્ન નથી. તું જ તને પાતાને જેનારા છે. સાક્ષી, વૃત્તિ, ભાવના, સંવેદના, ક્રિયા, વિશ્વ, એ સર્વ તારાં પાતાનાં જ નામા ને સ્ત્રપા છે. જે, સ્થિર થઇને જે, તે તું જ છે!"

સ્થિર થઇને જીવનસિંહ એકતાર થઇ, તે ચિદ્ધિલાસ અધિષ્ઠાનમાં પોતાની દૃષ્ટિ પરાવી શું જોયું ? સ્વશ્વરૂપ જેનાર અને જેવાનું ભિન્ન ન હતું-અન્ને એક જ હતાં. પોતાના સૂક્ષ્મ દેહપ્રતિ દૃષ્ટિ કરી તો તે પોતે, જ્યોતિના મધ્યમાં જોયું તો તે પોતે; જ્યાં જીવે ત્યાં તે પોતે જ. એ જોઇને તે પરમાનંદમાં વિલીન થતા ગયા.

તેને સમાધિમાંથી મુક્ત કરવાને ગુરુદેવે જાગૃત કર્યો. આ દેહની તેની દૃષ્ટિ ખુદ્ધી થઇ, પણ રાજપુત્ર અંતર સ્થિતિમાં પૂર્વવત હતો; તેથી ક્ષણભર તેા તેની દબ્ટિમાં આ લાક જ જણાયા નહિ. તેની વૃત્તિ ૦૫ષ્ટિ પરિચ્છિન્નને ભુલીને અપાર ૦૫ાપી રહી હતી. તે સ્વતઃ બેાલ્યેાઃ હું અલ્પ-પરિચ્છિત્ર નથી, હું સર્વાધાર, સર્વસ્વરુપ, સર્વાતમા, સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ ને લયના કર્ત્તા છું; માયા,\* એ મારી અંશભૂત શક્તિ છેઃ મારી ઇચ્છા પ્રમાણે એ લીલા વિસ્તરે છે; ત્રિમૂર્તિ પણ મારા અંશ છે; મારી આજ્ઞાનુસાર સબ્ટિની વ્યવસ્થા થઇ જાય છે; આ મારા નિમેષાન્મેષમાં કેટલી સબ્ટિએા થઇ ને કેટલી ગઇ, તે જણાતું પણ નથી. હે દેવ! હું અનાદ્યનંત છું. જેમ ઉદુંખરમાં અનેક કળા છે, તે પ્રત્યેક ફળમાં અનેક પ્રકારના જીવા છે, જીવામાં અનેક પ્રકારના જીવાના અંતર્વાસ છે, તેમજ મારાથી પરાવાયલાં અનંત પ્રકાંડા, મારામાં પરમાણવત્ આંદાેલન કરી રહ્યાં છે; મારા સ્વરુપની વૈભવ-લીલામાં હું માર્જ કરું છું. મને બંધ શા, માર્સ શા ? હું ત્રિકાલાબાધિત અખંડ એકરસ છું, સર્વવ્યાપી છું, સર્વમાં હું છું-શળ્દ પણ હું છું-શખ્દાતીત પણ & છું."

<sup>\*</sup> અજ્ઞાન, અધ્યાસ, દ્વૈત, અસલ વસ્તુસ્થિતિ પર ઢાંક્ષ્યું મેલે અને લગલી સળતી સમજ ઉત્પન્ન કરે તે માયા.

### परभग्राभिधी परभस्वरू प्रज्ञान

આટલું બાલતાં બાલતાં, ગુરુની દૃષ્ટિ જીવનસિંહના પ્રતિ છતાં, ક્ષણે ક્ષણે જીવનની દૃષ્ટિ મીચાવા લાગી. પુનઃ તે અપાર પરમાનંદ-સાગરમાં તરવા લાગ્યા. સુવિચારશીલ! આ જ દશા તે પ્રદ્માનુભવની ઉન્મત્ત દશા છે. વ્યાપકાનુભૂતિને વ્યાપકની સાથે તન્મયતા થઇ-તેના સર્વ સંસ્કારા છૂટી ગયા-પ્રારખ્ધકર્મસ્પી ચરખામાં રહેલી પૂમડીઓ જ્ઞાનાપ્રિથી ભરમ થઈ ગઇ.

પુનઃ જીવનસિંહ જાગૃત થયાે અને સાવધાન થઇને બાલ્યાે; " હે ભગવન્! મને શી દશા પ્રાપ્ત થઈ છે, તે હું જાણતાે નથી; તે દશામાં હું શું ખબજાાે, તે કહેવા મને સંક્રાચ થાય છે."

ગુરુએ કહ્યું; "હે વત્સ! હુ કૂતકાર્ય થયા છું. હવે તું નિર્ભય અને નિ:શંક થા. એ સ્થિતિમાં તું જે કંઇ બાલ્યા, તે શક્તિ જ કંઈ નિરાળી હતી. સિલ્નપાતમાં જે શક્તિ આવે છે અને તેમાં જીવ ભડકી ભડકીને ઊઠે છે, તે જાતની આ શક્તિ ન હતી, પરંતુ તેથી વિલક્ષણ હતી. એ દિવ્ય શક્તિ કહેવાય છે. 'તે તું છે' અને 'તે હું નથી,' એ બે વચ્ચેના લેદાલેદ હવે તને સ્વમુરુપે જ રહેશે. તું હવે યથેચ્છ સ્વચ્છંદ પણે વિહાર કર. હવે તેં જાણ્યું કે તું કાણ્યું?"

જીવનસિંહ ગુરુનાં ચરણકમળામાં માથું મૂકીને બાલ્યા; "હ નાથ! હે ગુરુદેવ! હું શું બાલું? ખરેખર હું તમારા છું; તમે મારા નથી. તરંગ સમુદ્રના છે, સમુદ્ર તરંગના નથી.\* હે પ્રભુ! આપની પૂર્ણ કૃપાપ્રસાદીથી મેં સત્ જાણ્યું છે; અને મને મારા શુદ્ધ આત્મ-સ્વરુષ્પનું જ્ઞાન થયું છે. હે મહારાજ! વિશ્વસ્પમાં આતપોત થયેલી મારી વ્યાપ્તિને મેં સંપૂર્ણ રીતે જોઇ છે. આ સર્વમાં હું છું એ સત્ય છે; તથાપિ હે ભગવન! વ્યબ્ટિના વ્યવહારથી મને જે ભાન થાય છે તે પ્રમાણે, હું તમારા દાસ ને તમે મારા ઉપાસ્ય છા; માટે હે ગુરુદેવ! તમે મને તમારી ઉપાસના કરવા દ્યો!"

તપસ્વી ગુરુદેવે કહ્યું; "તારી આત્મનિષ્ઠા પૂર્ણ છે, તારી ઇચ્છામાં આવે તે કર. તું જે કરીશ, તેનું ફળ તારે પાતાને જ ભાગવવાનું છે. ઇશ્વરના પરમ લક્તની જે સાત્ત્વિક–અનન્ય ભક્તિ, તે એ જ આત્મ-નિષ્ઠા છે. પરમ આત્મનિષ્ઠ ભક્તપ્રતિ પાતાના અત્યંત પ્રેમ દર્શાવતાં

मत्यिप भेदापगमे नाथ! तबाई न मामकीनस्त्वम् ।
 सामुद्रो हि तरंग: इ.चन समुद्रो न तारङ्ग: ॥

પરમાત્માએ અભય વર આપ્યા કે, જ્ઞાની ત્વાત્મેલ મે મતલ-'જ્ઞાની તા મારા આત્મા જ છે.' પરમાત્માનું આ અમૃતતુલ્ય વચન છે. જેથે પર-માત્માનું શુદ્ધ સાત્ત્વિક સ્વરૂપ ઓળખ્યું છે, તે જ ખરેખરા ભક્ત છે. તે જ નિત્ય મુખરૂપ છે અને તે જ નિત્ય મુક્ત છે. ગુણાતીત તુરીયા-વસ્થાનું શુદ્ધ સાત્ત્વિક સ્વરૂપ આજે તારે લિયે

दासोऽहम्। शिवोऽहम्। ब्रागृत थयुं छे, तेथी क तुं आके 'दासोऽहं' 'दासोऽहं' असी भने पूके छे. परन्तु 'दासोऽहं' असी

'શિયોડાં' એ બેમાં કંઈ પણ અંતર નથી. दाલોડાં એ જગલાટક છે; પરંતુ તેના સત્રધાર વળી તું જ છે. દાલોડાં કે શિયોડાં એ બેમાં કાઇ પ્રકારના ભેંદ નથી; તથાપિ એ ભેંદ જવમાં અલ્પતા છે ત્યાં સુધી જણાય છે. હજી તારું સપ્તમ પટલ ખુલવાનું અવશેષ છે, તેનું આ ચિદ્ધ છે-જગન્નગરમાં દેખાતા પ્રત્યક્ષ નાટકાનું એ સ્વરૂપ છે. તું પંડે શિવરૂપ છે અને આ જગત્ પણ શિવરૂપ છે. ભેંદ જે જણાય છે, તે માત્ર અન્નાનની લીલા છે.

"શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માએ પાતાના સાક્ષાત સ્વરૂપનું દર્શન કૌરવાની સભામાં અને મહાભારતના યુદ્ધમાં અર્જીનને કરાવ્યું છે, તે પરથી હ वत्स ! तुं निध शंधे है, आ जगतना सर्व छवानुं हेन्द्रस्थान ते ज પરખ્રદ્ધા પરમાત્મા છે. શુદ્ધાધિકારીને જ એ આત્મ & પના સાક્ષાતકાર થાય છે.\* આત્મસાક્ષાત્કારવાળા: નિર્ગુષ્ટમાં લીન થાય છે. એ પ**દના** અધિકાર પ્રાપ્ત થવા, જીવ સર્વકર્મત્યાંગી ને સંકલ્પસંન્યાસી અનવા બાઇએ. સર્વ કમોંના ત્યાગ, એટલે જગન્માત્રમાં જે જે કમાં કરવામાં આવે છે, તે તે કર્મોમાં દેાષારાય કરવા, અને તે ત્યાગવાને કર્મો ન કરતાં. કરવાની આવશ્યકતા હાેય તા સર્વ કર્મો પરમાત્માને અર્પણ કરવાં; અને સર્વ સંકલ્પના ત્યાગ કરવા, એ જ વિચક્ષણના માક્ષ. જેલે કળા-ભિસન્ધિના ત્યાગ કીધા છે, તે જ સાયુજ્યમુક્તિને પ્રાપ્ત કરે છે. ફળા-લિસ-િધ પૂર્વક ત્યાગથી જે જીવ-લક્ત-અનન્ય લક્ત-જગતમાં વિચર છે, ते क लक्ष्त भरेभरे। ज्ञानी छे. ते क लक्ष्त सायुक्यमुक्तिने पामीने પરમાત્માની અનંત શક્તિનું લજન કરતા, તેનામાં જ નિત્યના વાસ કરી રહે છે. હે શિષ્ય! મેં તને કહ્યું કે, 'તે તું છે,' એમાંના 'તું' શાબ્દના લક્ષ્યાર્થ તું પાતે જ છે.' તું 'દાસોડદં' ભલે માન, પણ 'बिबोडहं' क तारुं नित्य शुद्धस्वक्र्य छे. ये रूपमां हाबोडहं छते,

<sup>\*</sup> युढोत्मा न प्रकाशते।

भिवोडहं छे ने भिवोडहं छते हासोडहं रहेशे. हे शिष्य! એ स्थितिथी पूर्ण थयेंक्षे। छव, पेति क प्रद्वा छे-स्वयं सन्यिहानंह प्रद्वा छे. पछी. भक्षे ते आ विश्वमां रहीने तेनी भाक लागवे ने मायानी वृत्तिने अथवा तो तेमां वृत्तिक्षीन न थतां मात्र तटस्य साक्षीरूपे क्रिष्ठं, ते मात्र निकानंहने। लेकिता क अने छे.

"વૃત્તિ-વાસનાના લય, એ જ સંપૂર્ણ મુક્તિનું સાધન છે. એ સાધનની કાઇ પણ કાળે ને કાઇ પણ સ્થિતિમાં ઉપેક્ષા કરવાની નથી. હે શીલસમ્પન્ન! તારી સ્થિતિ નૃતન થઇ ગઇ છે. તું કાેેે છું છે, તે તેં જાશ્યું છે. તારા પિતાએ જે ભણાવવા મને સોંપ્યા હતા, તે મ તને ભણાવ્યું; મારા તને સંપૂર્ણ આશીર્વાદ છે કે, તું પરમાત્માની અખણ્ડ લીલાના સ્થાનના નિવાસી થશે. પુનઃ તું જો કે તું કાેે છું છે?" જવન્મક્તની દશા

પોતાની આંતર ને બાહ્ય દૃષ્ટિ એકાથ થત ને તેનો તામાં જવન- સિંહને પાછી સમાધિ થઇ ગઇ પુનઃ તેને અખરુડ અવિનાશી જ્યોતિનું દર્શન થયું. નિમેષમાત્ર જેતાં તે જ્યોતિ! સ્વમય જબાઈ. જ્યોતિ તે જવન, ને જવન તે જ્યોતિ! જ્યોતિ જ જ્યોતિ! સર્વત્ર વાસુદેવમય,\* અન્ય કંઇ જ નહિ. એક પરમ પુરુષ પરમે ધર—પુરુષોત્તમ—જગદીશ—પરમાતમા! અન્ય કંઇ નહિ. આ સ્થિતિને પ્રાપ્ત થયેલા જવનસિંહ, સમાધિમાંથી મુક્ત થતાં જ બાહ્યા; "હે ભગવન! આજે મારી વૃત્તિ અનિર્વચનીય થઇ પડી છે, તેને વ્યક્ત કરવાનું મારામાં સામર્થ્ય નથી. હું જ સચ્ચિદાનંદમય સ્વરુપે રહેલા, સ્વસત્તાથી સર્વમાં એાતપાત છું. મારી વ્યાવહારિક વૃત્તિના લય થઇ ગયા છે. જ્યાં વૃત્તિ નથી, ત્યાં વિષયાભાસ પણ કયાંથી હાય! જ્યાં વૃત્તિ અને વિષયાના મારા સ્વરુપમાં લય થયા છે, ત્યાં સ્વસત્તા પણ કયાં હાય! જ્યાં સ્વસત્તાના લય થયા છે, ત્યાં દ્રષ્ટા, દર્શન ને દૃશ્ય પણ કયાંથી હાય! હું સાહ્તી કાના અને પ્રકાશક કાના! હું તા કેવળ સ્વસ્વરુપે છું, નિજતમા-નિજનદ છું. હું અમુક છું, એવું હું જેતા નથી. હે ગુરુદેવ! આ ક્ષણ મારામાં શું થાય છે, તે હું શબ્દથી જણાવી શકતા નથી."

ગુરુએ કહ્યું: ''હે વત્સ ! અસ ! આ જે ઉદ્ગાર તારા મુખમાંથી નીકળે છે, તે જ તારી અવસ્થા છે. જેમ સાકરના સ્વાદ સાક્ર ભાષુતી નથી; સાકરના સ્વાદનું મનુષ્ય ગમે તે પ્રમાણે વર્ણન કરે, પણ

<sup>\*</sup> वास्टेवः सरम .

સાકરના સ્વાદ-મીઠાશ વર્ણનથી વર્ણવી શકાતા નથી. તેવી જ સ્થિતિ કૈવલ્યપદને પ્રાપ્ત કરવાની છે. આવું છે કે તેવું છે, એમ કૈવલ્ય સ્થિતિ વર્ણન કરી શકતી નથી. જે જાણે છે, તે જ જાણે છે. જે જાણતા નથી તે જ ખકે છે, વર્ણવે છે, પણ જાણનારને તા શખ્દ જ જડતા નથી, તા વર્ણવે શું, કહે શું, દર્શાવે શું ?\* હે શિષ્ય ! મારું ખાલવું, કહેવું અને તારું સાંભળવું અહિ સંપૂર્ણ થાય છે. હે સચ્છિષ્ય ! જે જ્ઞાનલાભ તને થયા છે, તથી તું કૃતકૃત્ય છે. એકવાર મને તારું ગાઢ આલિંગન કરવા દે." એમ કહી ગુરુદેવે, જીવનસિંહને આલિંગન દીધું.

શિષ્યે ગુરુચરણુઠમળાનું મેમાશ્રુથી પ્રક્ષાલન કીધું. પછી ગુરુદેવ

શિષ્યને પ્રેમપૂર્વક આશીર્વાદ દઇને ત્યાંથી વિદાય થયા.

જે જીવનાસિંહે, ગુરુના મુખમાંના વચનાથી જ્ઞાન શ્રવણ કીધું હતું— મનન કીધું હતું અને જે કૈવલ્યદશાને પ્રાપ્ત થયા હતા, તે જીવનસિંહ જીવનમુક્ત થયા થકા, પાતાના પિતાનું આપેલું રાજ્ય ભાગવી, અન્તે સ્વસ્વસ્પમાં વિલીન થઇ કાળકમે પરમાત્તમ અક્ષય એવા કૈવલ્ય-ધામના નિવાસી થયા."

આ લાંબા ઇતિહાસ કહીને હિમગિરિના મહાત્માએ સુવિચારને કહ્યું; "હે સુવિચાર! જીવ પંડે કેાલુ છે ને તેનું શુદ્ધ સાત્ત્વિક સ્વરુપ શું છે, તેનું તને સંપૂર્લ જ્ઞાન થયું હશે. એ વિચારનું શ્રવસ્ત્ર મનન કરીને, એ સ્થિતિને હમેશાં લક્ષમાં રાખીને, તે સ્થિતિ તને પ્રાપ્ત થાય, એ જ મારા તને પણ આશીર્વાદ છે." આટલું કહીને હિમબિરિના મહાત્મા સમાધિસ્થ થઇ ગયા. પછી મડાત્માને સાખાંગ પ્રણામ કરી સુવિચાર પાતાની શ્રી સાથે વિદાય થયે.

જે અદ્ભુત કથા મહાત્માએ કહી હતી, તેનું એ જ ક્ષણથી તે મનન કરવા લાગ્યા. તેણે ધીમે ધીમે પાતાના શુદ્ધ સ્વરુપને જોવાના અભ્યાસ આરંભ્યા તથા સર્વ માનસિક વૃત્તિઓને સંકુચિત કરીને, જે સ્વરુપનું દર્શન જીવનસિંહે કીધું હતું, તેને પ્રાપ્ત કરવા માટે અથાજ શ્રમ કીધા. પ્રથમ તા તે સ્વરવરૂપને જોવાને સમર્થ જ થયા નહિ, પણ ધીમે ધીમે શુદ્ધ સાત્ત્વિક ભાવને પામીને તે શ્રીકૃષ્ણચંદ્રના ધ્યાનમાં એકતાર થઇ ગયા અને છેવટ સ્વયં શ્રીકૃષ્ણ સ્પ જ ખની ગયા. જળમાં, સ્થળમાં, વનસ્પતિમાં, આકાશમાં અને પાતાના સ્વરુપમાં પણ તેને

<sup>\*</sup> यस्यामतं, तस्य मतं, मतं यस्य न वेद सः । अविज्ञातं विज्ञानतां विज्ञातमः— विज्ञानताम् ॥ ं न देवो विद्यते काष्ट्रं न पाषाणेन मृण्मये । भावे हि विश्वते वेवस्तसमाद्भावो हि कारणम् ॥

શ્રીકૃષ્ણનું સ્વરુપ જોવામાં આવ્યું. આ તેની સ્થિતિ લાંગા કાળ ટકી શકી નહિ; પરંતુ જે ક્ષણે તે 'શ્રીकृष્णोऽ हં'ની સ્થિતિને પ્રાપ્ત થયા હતા, તે ક્ષણને તે અહાલાગ્ય માનવા લાગ્યા. હજ સુધી તેના સંસ્કારા પૂર્ણ થયા ન હાવાથી તે સ્થિતિના તે સંપૂર્ણ અનુભવ લઈ શક્યા નહિ, પણ જે માર્ગ પાતાને દર્શાવવામાં આવ્યા છે, તેના ક્ષણિક અનુભવ થવાથી પણ તે પાતાનું અહાલાગ્ય માનીને આનંદમાં ક્લોલ કરવા લાગ્યા!

જે ક્ષણે સુવિચારશમાં આ સ્થિતિને અનુભવતા હતા, તે સમયે તેની સ્રો છદ્મલિગ પણ તે સ્વરૂપમાં રમણ કરતી જેવામાં આવી. દ્વેત નાશ પામ્યું-અદ્ભૈતનું સામ્રાજ્ય સર્વત્ર વ્યાપી ગયું; અને સમાધિને અંતે, "અહા ગુરુદેવ! આપની કૃપાથી હું ભાગ્યશાળી અન્યા છું." એમ બાલતા તે હર્ષની મૂર્છામાં એવા તા પત્ર્યો કે પ્રભાત થતાં સુધી પણ તેની તુરીયાવસ્થાનું ઘેન ઊતર્યું નહિ.





# द्वितीय थिन्डु

# કામ જત્યા તેણે જગત જત્યું

पराञ्जि स्वानि ज्यत्णस्त्वयंभूस्तस्मात्पराङ्पञ्चति नान्तरात्मन् । कथिद्वीरः प्रत्यगात्मानमेक्षदाष्टत्तचश्चरमृतत्त्वमिन्छन् ॥

અર્થ-પરમાત્મા લાઇન્દ્રિયાને બાહા વિષયાના પ્રકાશ કરના સાળના છે, એટલે તેના આંતર વિષયાને પ્રકાશ કરનારાં સામર્થ્યના નાશ કર્યો છે; માટે ઇન્દ્રિયા બાહા વિષયાને જોઇ શકે છે, અંતરાત્માને જોઇ શકતી નથી; પરંતુ કાઇ ધીર (વિવેધ) પુરુષ અમૃતપણા (માક્ષ)ના ઇચ્છાયા નેત્રાને મીંચાને (નેત્રાદિક, ઇન્દ્રિયાને વિષયા માંથી પાછી વાળાને) પરમાત્માનાં દર્શન કરે છે. (કઠ ઉપનિષદ્ ચતુર્થવદ્યા.)

#### - 羊花羊羊羊花羊木羊花羊牛

જે જે લાગ માર્ચ નારાયણ પૂર્વ દિશામાં ઉદય પામે તે પૂર્વ હૈંલા માં જે છે કાલા ) સ્નાન- સંધ્યાદિ નિત્ય કર્મથી પરવારી, સ્વર્યને અર્ધ્યપ્રદાન કરીને, ગુરુના આશ્રમ તરફ સીધાવ્યાં. ગગનભેદી હિમાલયનું સૌંદર્ય સંપૂર્ણ દીપી રશે હતું; દિવ્ય ફળ ફૂલવાળાં વૃક્ષાની ઘટા ચાતરફ છવાઇ રહી હતી- પતિતપાવની ગંગાના પ્રવાહ ખળખળ અવાજ કરતા વહેતા હતા; આકાશ નિર્મળ હતું; હિમગિરિના અરફથી ઢંકાયલાં શિખરા દિશને આનન્દ આપતાં હતાં; દૂર દૂરની ગુફાઓમાં ઋષિ મુનિએા પરમાત્માના ધ્યાનમાં નિમગ્ર થયેલા હતા; તેઓના પ્રભુભજનના ઘાષ કર્ધ્યને પરમાનંદમાં લીન કરતા હતા; ગુરુસેવામાં પરાયણ શિષ્યા ઋષિ મુનિની હામસામશ્રી એકઠી કરવામાં ગુંથાયલા હતા; આકાશમાંથી દિવ્ય ગાનના મધુરા મધુરા સ્વર સંભળાતા હતાં, તેથી હૃદય પરમ

<sup>\*</sup> अर्ध्यमन्त्र:-ॐ मूर्भुवः स्वः ॐ तस्त्वितुर्वरेण्यं भगों वेवस्य धीमहि । धियों यो नः प्रचोदयात । श्रीनदास्वरूपिणे श्रीसूर्यनारायणाय नम इदमध्ये दत्तं न मम।

ઉદ્ઘાસ પામતું હતું; માયિક મનના મનુષ્યાનું મન માહરહિત અનતું હતું; યક્ષ, કિન્નર, ગંધવે, વિદ્યાધરાદિ દિવ્ય પુરુષોએ શંકરસમાન તે મહાત્માની પર્ણકુટીની આસપાસ મધુર સ્વરથી ગાન આરંભ્યું હતું; દશે દિશાઓમાં એવું તો અલૌકિક સૌંદર્ય દીપી રહ્યું હતું, કે તે એઇને દંપતીએ ધાર્યું કે, આ કાઇ દેવભૂમિ જ છે.

આવી અલોકિક શાલા નીરખતાં નીરખતાં, તે દંપતી માર્ગમાં આવતાં દિવ્ય વૃક્ષાનાં દિવ્ય સુગંધી પુષ્પા, પત્રા અને મીઠાં ફળા લઈને, ગુરુના આશ્રમ તરફ ચાલ્યાં. ગુરુદેવ હજી સમાધિસ્થ હતાને તેમનાં ચરણકમળામાં પ્રણામ કરીને દંપતી ચરણસમીપ ખેઠાં અને ગુરુ સમાધિમાંથી લગૃત થાય, તે પહેલાં સુગંધી પુષ્પાની માળા ગૂંથીને, ગુરુના કંઠમાં આરાપવાની આતુરતાથી, ગુરુના સુખકમળનું એક દૃષ્ટિએ પાન કરવા લાગ્યા.

પૂર્વ દિવસના ઉપદેશથી દંપતીનું હૃદય કેવળ નિર્મળ થયું હતું. કાઈ પણ જાતની સંસારકામનાનું તેમના હૃદયમાં સ્થાન રહ્યું ન હતું. તેમના મનમાં માત્ર એક જ કામના હતી-એક જ ઇચ્છા હતી-એક જ મનાસ્થ હતા-એક જ ભાવના હતી. અને તે ગુરુદર્શન અને ગુરુવચન પર પ્રેમ-પરમ શ્રદ્ધા-સ્વરૂપના જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ! એ જ વાસના હતી. એ જ માયા હતી. એ માયા નહિ, પણ શુદ્ધ સાત્વિક ભાવના હતી. નવા નવા આત્માનું કલ્યાણ કરનારા ઉપદેશ સાંભળવાને અને તેનું મનન કરવાને ળંને જણાં અતિ આતુર હતાં. બંને જણાં, ગુરુછ સમાધિમાંથી જાગૃત થઇને કયારે ઉપદેશ કરે, તેને માટે અત્યંત ઉત્કંઠિત થઇ રહ્યાં હતાં.

ઘડી ગઇ, બે ઘડી ગઈ, ગુરુદેવ સમાધિમાંથી જાગૃત થયા. નારાયણ, નારાયણ તથા હિર: એ તત્સત્ના શખ્દાચ્ચાર તે કરવા લાગ્યા. તુરત જ દંપતીએ ઊઠીને ગુરુચરણામાં પ્રણામ કીધા ગુરુદેવે ઊંચા હાથ કરીને અંનેને આશિષ આપીને બેસવા માટે સંજ્ઞા કરી. દંપતી બેઠાં. ત્યાર પછી ગુરુદેવ નિત્ય કર્મમાં ગુંથાયા.

## श्रहावित् हेा थु ?

થાડાક સમય સુધી તા યાગે ધર ભગવાન્ ધ્યાનસ્થ રહ્યા. પછી નેત્રા ઊઘાડીને શિષ્યનું નિરંતર કલ્યાલુ ઇચ્છનારા ગુરુદેવ બાલ્યા; "હે વત્સ! તું કાલ્યુ છે, તે તે નાલ્યું ? જોયું ? વિચાર્યું ? અનુભવ્યું ? હા, તેં લાલ્યું કે, દેહગેહમાં ગુપ્ત વાસ કરનાર છવ સાક્ષાત્ નિજરુપના

અંશી છે-રે તે જ છે; છતાં આ જગતમાં રહેનારા અલ્પ પ્રાણી, આ દેહ તથા ગેહને જ સર્વસ્વ માની તેના અંશી થઇ બેઠા છે તે કુટુંખ પરિવારમાં હુમેશાં રચ્ચાે પચ્ચાે રહે છે; મારું મારું કહી અનેક ઝગ ડામાં પડી, અનેક કષ્ટા સહન કરે છે; અહંતામાં ને મમતામાં લીન રહે છે અને છાતી પર હાથ મૂકી 'મેં કીધું,' 'હું જ કરીશ,' 'આ મારું' 'આ તારું,' 'અમુક નહિ જ આપું,' 'ફલાહું લઇશ,' એવા અભિમાનમાં તદાકાર થઇ મસ્ત બની, મધુ પીધેલા મર્કેટની પેંઠે હાે**લી** રહ્યો છે; પણ કાળ-મૃત્યુ-જન્મ-મરણ-આવર્જન ને વિસર્જન-પરમ પદાર્થ-પરમકલ્યાણુરૂપ પરમાત્માના ક્ષણભર પણ વિચાર કરતા નથી, તેમ ભય પણ ધરતા નથી. અવિદ્યા, જે માયા તેના તુચ્છ દાસની એ લીલા છે. જગતમાં જણાતા માયિક પદાર્થો કેટલા નાશવંત છે, શ્રી પુત્ર ધન કીર્તિમાં શા શા દેખો છે, તેમના તેમને ક્ષણભર પણ વિચાર થતા નથી. ઊગતી, પ્રકુદ્ધ થતી, શાંભતી ને કરમાતી કુસુમકલિકાને જોઇને, જન્મ, વૃદ્ધિ-જીવન ને મરણથી ચેતવાને તે સમર્થ થતા નથી. પરન્તુ જે નાશવન્ત છે, તે જ શ્રહ્યાને દાેડાદાેડી મારામારી-પ્રયાસ કર્યા જાય છે. આનું કારણ શું ? જ્યાં સુધી પુરુષમાંથી અહંવૃત્તિના નાશ થયા નથી, ત્યાં સુધી અવિદ્યાર્થી માની લીધેલા પદાર્થોપર તેની મમતા રહે છે. અને તે જ આ અહંતા મમતાનું કારણ છે, તે જ મમતા-પ્રીતિ-વાસના અકલ્યાણમાં આગળ કરે છે અને એ જ માયા છે. પરંતુ જેમ સર્પ કાંચ-ળીના ત્યાંગ કરીને પુનઃ તે કાંચળીને સ્પર્શ કરતા નથી-તે પર દષ્ટિ પણ નાંખતા નથી, તેમ જ સંસારમાં રચ્યા પચ્યા પુરુષ પણ, જ્યાં સુધી વિદ્યાને ઉપાસી, માયાસપ કાંચળીના ત્યાગ કરી, દેહના અભિમાનને છાડી દઇ, પદાર્થમાત્રમાં સમાયલા દાેષા જોતા નથી, ત્યાં સુધી પ્રક્રા-કારવૃત્તિને ધારણ કરી શકતા નથી અને તે કદી પ્રદ્માપદના-અનન્ય-યદના અધિકારી પણ થઇ શકતા નથી-માક્ષના માર્ગને પેખતા પણ નથી.\*

કેવળ બ્રહ્મવેતા પુરુષ જ આ નાશવન્ત પદાર્થોમાં સમાયલા દેષો જોઇને-વિચારીને, તેના ત્યાગ કરે છે ને સંસારની લેંદ્ધ-માહમાંથી નિર્લેપ રહે છે. તે દેહી રહે છે ખરા, પણ સંસારમાં રહી જેણે આત્મ-ગ્રાન્ત કીધું છે-પરમાનંદને નીરખ્યા છે, તે લલે દેહ ધારણ કરી

<sup>\*</sup> देहस्रीपुत्रमित्रानुचरहयद्यास्ताषहेतुमेमेस्थं सर्वे स्वार्थे नयन्ति प्रथितमलममी मांसमीमांसयेह । एते जीवन्ति येन व्यवहतिपटवो येन सौभाग्यभाजस्तं प्राणाधीश-मव्तर्गतमस्तममुं नेव मीमांसयन्ति ॥

રહે, કર્મચાગે સ્વર્ગના કે વૈકંઠના ભાગા ભાગવે, પરંતુ તે આત્મસ્વ- રૂપને જ નેઇ, તેમાં જ લીન રહેશે ને તેમાં જ વિલીન થશે. કારણ કે, बहाबाइमते ज्ञानं तरपरः संबतेन्द्रियः। ज्ञानं स्वच्या परं शान्तिमिचरेणाधि-गच्छति॥ श्रद्धावान्, तत्पर ने ઇદ્રિયોનો સંયમ કરનાર જ્ञાન પામે છે, અને જ્ઞાન પામી તુરત જ માસ-પરાશાંતિ મેળવે છે, એવું ભગવાનનું વચન છે. છતાં જ્યાં સુધી કાળ આવતા નથી, ત્યાં સુધી તે દેહમાં રહે છે ખરા. પણ પ્રદ્ધાવેત્તાના દેહ, દેહ છેયે ખરા ને નથીએ ખરા. જ્યારે જગન્નગરના જીવા માયા, મમતા ને અન્નથી ચલન વલન કરી સંસારને ભાગવે છે. ત્યારે પ્રદ્ધાવેત્તાના દેહ માત્ર પ્રાણવાયુથી જ ચલનવલન કરી શકે છે અને જેમ નદીના પ્રવાહ, પ્રવાહમાં પહેલા લાકડાને, પ્રવાહના વેગ પ્રમાણે ઊંચા નીચા, સારા નરતા સ્થળમાં લઈ જાય છે, તેમ કર્મ, પ્રદ્ધાવેત્તાના દેહને પ્રારુપ્ધ કર્માનુસાર પ્રાપ્ત થવા યોગ્ય કૃષ્ણા ભાગવવાને લસડી જાય છે; પણ તે કર્મમાં તેને ખન્ધન થતું નથી-કળા ભાગવવાની કામના થતી નથી. પ્રાપ્ત

રહી સત વિરહી થયાં તે લોગવે, ને પ્રાપ્ત ન થયાં તે નહિ, એવી સ્થિતિથી દેહી સતે વિદેહી રહી વિચરે છે. એ

પ્રારુષ્ય કર્મે કલ્પેલી વાસનાના શાગે સંસારમાં રહીને, ભાગા ભાગવતા શકા, તે પ્રદ્માવેત્તા સંસારી પેઠે વિચરે છે, પરંતુ તેના દેહમાં રહેલા જે મુક્ત પુરુષ-જીવ, તે તા કેવળ સાક્ષીરુષ જ રહે છે. તે સંકલ્પ- વિકલ્પરહિત છે; સ્વરુષાનંદના ઘાડા રસ પીવાથી તે પરમ શાંત ચિત્તવાળા બની જાય છે; પથ તે ઇદિવયાને ાવષ્યામાં જેડતાએ નથી, તેમ વિષયાથી ખસેડાતા પણ નથી; તે કર્મના કળપર ક્ષણભર પણ સંકલ્પ વિકલ્પ કરતા નથી, તેમ તેનાપર આસક્તિએ રાખતા નથી. એ પ્રદ્ધાવેત્તા, સ્યૂલ સફમના અભિમાનના ત્યાગ કરી કૈવલ્ય જ બની રહે છે. એ રૂપ જ ખરેખરું શિવસ્વરુપ-પરપ્રદ્ધાસ્વરુપ છે.

ખુશાવેત્તા-પુરુષ મહેશ્વરના જ્ઞાતા છે, સંપૂર્ણ ઉપાધિના નાશ કરી નાંખે છે અને જેમ નટ અનેક પ્રકારના વેશા પહેરીને દ્રષ્ટાઓને અનેક જાતના તમાસાઓ બતાવે છે, તેમ જ ખ્રદ્ધવેત્તા પણ સંસારમાં રહીને, પાતાનાં સ્વરૂપને ઓાળખ્યા પછી-ખ્રદ્ધારૂપ બન્યા પછી-નટ પેઠે જ જગતમાં વિચરે છે. પરંતુ જેમ નટ, રાજા, રાષ્ટ્રા, સિપાઇ કે શરવીરના વેશા ભજવતી વખતે તે વેશા યથાર્થ રીતે ભજવે છે, તથાપિ સ્વસ્વરૂપને જરા પણ વીસરતા નથી; તેમ જ્ઞાની પણ વ્યવન હારમાં પાતાના વેશ ભજવાયા પછી તેના ત્યાગ કરી, અમલરૂપે જ ભા શકે છે. તેને સુખ કે દુ:ખ, સારું કે નરતું, લાલ કે હાનિ, માન કે અપમાન, એમાંનું કશું પણ વળગતું નથી; તે તેા સમય પ્રાપ્ત થતાં જ સ્વસ્વસ પ જાણવા માટે-પૂર્ણ આત્મજ્ઞાન સંપાદનાર્થે, ઘરખારના ત્યાગ, કુટુંઅના ત્યાગ, દંડ કમંડળના ત્યાગ કરી, સ્વરૂપાનુ સંધાનમાં જ લાગી જાય છે. કેમકે ધન, ધામ, ગ્રામ, પુત્ર, કલત્ર, ભગવાં વસ્ત્રો કે આશ્રમ કાેઇ પણ માક્ષનાં સાધના નથી; માક્ષનું સાધન તા સર્વ ઉપાધિઓના ત્યાગ, સર્વ કામનાઓના ત્યાગ ને ઉત્તમ લાવનાના સંગ્રહ છે. જગન્નગરના જુવાનું એ જ સર્વ કરતાં શ્રેષ્ઠ ને પ્રથમ કર્તવ્ય છે. જેમ. શિવનું ખિલ્વપત્ર, નદીમાં, ઘરામાં ક શિવાલયમાં પડવાથી તેનું શુભા-શુભ કંઈ પણ થતું નથી, તેમ જ પ્રદ્મવેત્તાનું પણ ગમે ત્યાં જવાનું કે પડવાનું થાય, તથાપિ તેના સ્વરુપાનુસધાનમાં જરા પણ ફેર પડતા નથી. જીવશિવની એકતાના અનુભવી સાંચતને પ્રારુખ્ધમાર્ગે કરી ભાગવે છે, પણ પાતાનું ક્રિયમાણ એવું શુદ્ધ ને સાત્વિક રાખે છે કે, ભાવિમાં તેને માટે સંચિત રહેતું નથી. પ્રાત્પધ ભાગવાઈ રહે છે, એટલે તે સ્વરુપાનુસંધાન સાધીને વિશુદ્ધ સ્થિતને પામે છે. એ સ્થિતિને પહોંચેલા પુરુષ હું કાે છું, ક્યાંથી આવ્યા છું અને મારે કયાં જવું છે, તે સમ્યક્ પ્રકારે જાણી શકે છે. હે વત્સ! આ જે દુર્ઘટ જ્ઞાન તમને સમજાવ્યું છે, તેનું તમે યથ થ મનન કીધું હશે. એ स्थितिने प्राप्त परवा माटे तमे प्रयत्नशील छ। १"

"ગુરુદેવ!" સુવિચારશમાંએ કહ્યું; "આપ મહાત્માના મુખાર-વિંદમાંથી, જે અમૃતજ્ઞાનના નિર્મળ ઝરા વહા છે, તેમાં સ્તાન કરવાથી અમે અમૃત જ છીએ. હે દેવ! જે જ્ઞાન ગઇ કાલે આપે કચ્યું છે તે. અમને અમૂલ્ય લાભ આપ્યા છે, તેનું મનન તથા નિદિષ્યાસન ચાલુ જ છે. પરંતુ હે ગુરુદેવ! આપે અમને પુનઃ સંારમાં વિચરવાની આજ્ઞા કીધી છે, તા આપનાં મુખકમળમાંથી સંસારમાં રહ્યા છતાં અમે અમારા સ્વરૂપને ભુલી ન જઇએ, તેને માટે અમે વિશેષ જ્ઞાન સાંભળવાની અપેક્ષાવાળા છિયે. આ પ્રપચ, માયાથી એટલા લદબદ છે, કે એમાં રહેલા જીવ, સ્વરૂપાનુસંખાનને પ્રાપ્ત થયા છતાં પણ, તેને પડવાના ક્ષણે ક્ષણે ભય રહે છે. હે કુપાસિધુ! હે કરુણાસાગર! હે ભક્તવત્સલ! હે અધમાહારક પ્રભુ! આપ કૂપા કરીને અમને સવ માં પુન: વિચરવાની આજ્ઞા મા આપા! આપ જેવા સાક્ષાત્ યે.ગી ધરતા.

ચરણાની પ્રાપ્તિ થયા પછી, વિષ્ઠારુપ સંસાર વિશે પડવામાં અમને લય છે કે, એથી અમારું આત્મજ્ઞાન નષ્ટ થઈ અમે યુનઃ ચારાશીની રેંટ-માળામાં પડીશું. આપનાં ચરણક્રમળાની સેવા કરવાને, તેમ જ આપનાં વચનામૃતનું પાન કરવાને, આપ અમારાપર અનુશ્રહ કરા ! સંસાર કેવા પાપમય, કેવા દુ:ખમય છે, તેનું અમને ખરાખર ભાન થયું છે ને તેથી જ અમે એવા થરથરી ગયા છિયે કે, એ પાપરુપ પ્રપંચમાં હવે પડવાને અમને યહિકચિત્ પણ કામના થતી નથી. તથાપિ હે ગુરુદેવ! ગુરુની આજ્ઞાના ઉલ્લંઘનના અમારા દેાષ આપ ક્ષમા કરશા. આપે અમને ગૃહસ્થધર્મ પુન: ધારણ કરી સ્વધર્મમાં પ્રવર્તવાની જે આજ્ઞા આપી છે, તે અમને શિરસાવંદ છે. શિષ્યાનું નિરંતર કલ્યાણ કુચ્છનારા આપે જે આજ્ઞા કરી છે, તે વિચારીને જ કરી છે, એ નિ:શંક છે. અહારથી સુંદર જણાતા સર્વ અંગાની સંપૂર્ણતાથી ભરેલા પરધર્મનું પાલન કરવા કરતાં, કંઇક અમુક દબ્ટિએ વિગુણી જણાતા સ્વધર્મન પાલન જ અત્યંત શ્રેયસ્કર છે, અને તેમાં કદાચ મૃત્યુ થાય, તા પણ તે વિશેષ શ્રેયસ્કર છે, પણ તેથી ઊલદું પરધર્મગઢણ સર્વથા ભયાનક છે,\* એમ આપ, અમને જ્યારે જણાવા છા, ત્યારે આ સંસારમાં મનુષ્ય પાપકર્મ કરવાથી કેમ અચે, તેના માર્ગ અમને કૃપા કરીને દર્શાવા. હે કૃપાસાગર! આપ અમને જે ગૃહસ્થધર્મ ધારણ કરી સંસારવ્યવહાર ચલાવવાની આજ્ઞા આપા છા, અને એ દુ:ખમય વિવિધ પ્રકારે લલચાવનારા સંસારમાં સરસા રહ્યા છતાં તેના એક અંશથી પણ મુદ્દલ ન લેપાતાં સવેદા પરખ્રદ્ધા સચ્ચિદાનદસ્વરૂપ શ્રીકૃષ્ણ-ચંદ્રમાં મન પરાવવાનું કહા છા, † એ બે પ્રતિકૂળ આચરણા અમારાથી કેમ અનશે, તેના અમને હર ઘડીએ વિચાર થયા કરે છે. આ સંસા રમાં કાઇ પણ પુરુષ પાતે પાપકર્મ કરવાની ઇચ્છા કરતા નથી. તાપણ જાણે કાઇ જોર જીલમથી પાપકર્મ કરવાની પ્રેરણા કરતું હાય, તેમ અળાત્કારે તે પાયકર્મ કરતા જેવામાં આવે છે, તેનું કારણ શું !‡ અને પરમ પુરુષાર્થના સાધન ત્રપ આપે કહેલા અમૂલ્ય ઉપદેશ પ્રમાણે

<sup>\*</sup> श्रेयान्स्वधर्मो विशुणः परधर्मात्स्वनुष्ठितात् । स्वधर्मे निधनं श्रेयः परधर्मो भयावदः ॥ स्वभावनियतं कर्षे कुर्वत्राश्रोति किल्बिषम् ॥

<sup>†</sup> સંસારમાં સરસા રહે ને મન મારી પાસ, સંસારમાં લેપાય નહિ તે નહ્યુમારા દાસ **ધા**રા ભાગત.

茸 अथ केन प्रयुक्तोऽयं पापं चरति पृष्वः। अनिच्छन्नपि बार्लोय ! बलादिव नियोजितः॥

સાતકર્મ કરવાની ઇચ્છા કરવા છતાં પણ, તે પુરુષ તે કર્મ કરી શકતો નથી, એમ પ્રત્યક્ષ દૃષ્ટિગાચર થાય છે. એ ઉપરથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે, પુરુષ એ બાબતમાં પરતંત્ર છે, પણ સ્વતંત્ર નથી; કારણ કે પરતંત્ર હાવા વિના એ વાર્તા બનવી સંભવતી નથી. જેમ કાઈ રાજા કાઈ કાર્યમાં બળાતકારથી પોતાના ભૃત્યને પ્રેરણા કરે છે, અને તે ભૃત્યની તે કાર્ય કરવાની ઇચ્છા ન હાવા છતાં પણ તે કાર્ય અવશ્ય કરે છે, તેમ કાઇક બળવાન કારણથી પ્રવૃત્ત થયેલા પુરુષ, આપના મતથી વિરાધી એલું પાપકર્મ, સર્વ અનર્થોનું મળ જાણવા છતાં પણ કરે છે. માટે, હે કૃપાળ ગુરુદેવ! એ અનર્થોમાં પ્રવૃત્તિ કરાવનારા કારણનું સ્વરુપ આપ અમને યથાર્થ કહેા, કે જે કારણનું સ્વરુપ જાણીને અમે તે કારણના નાશ કરવાને અને આપના ઉપદેશ પ્રમાણે વર્તવાને પ્રવૃત્તિમાન્ થઇએ. હે દયાસાગર! પાપનું મૂળ શું છે, તે એ અમને યથાર્થ સમજારો, તો તેનાથી દ્વર રહીને આપે આજ્ઞા કરેલા સ્વધર્મનું પાલન અમે સાવધાનતાથી કરવાને શક્તિમાન થઇશું."

# અત્રિ ઋષિના શિષ્યાની કથા

ગુરુદેવ બાલ્યા; હે વત્સ! હે તાત! ગલરા નહિ! ધીરવીર અન! હું કહું છું તે શ્રવણ કર! જ્યાં સુધી આ લેકનાં તમારાં કમોં નાશ પામ્યાં નથી, ત્યાં સુધી તમારે સંસાર લેાગવવા સર્જિત જ છે. પૂર્વ જન્મનાં ને જન્માં તરાના સંચિત કમોં લેાગવ્યા વિના, તમને મુક્તિ પ્રાપ્ત થઇ શકે નહીં. તમારાં સંચિત કમોં લેાગવાઇને પૂર્ણ થયાં નથી, એટલે તે લેાગવ્યા વિના. પરમ પદના અધિકારી થવાવાનું જ નથી. કુન્દનજ શુદ્ધ સુવર્ણ છે, તેમ જે જીવ, સર્વ સંચિત કમોં નો લેાગ લેાગવી, પરમ સત્ત્વશીલ અની જાય છે ને ક્રિયમાણ જેના શુદ્ધ છે, તે જ જીવ પરમિશ્વરધામના અધિકારી અને છે. સંસારમાં રહીને જે જીવ શુદ્ધ ક્રિયમાણથી પાર ઊતરે છે, તે લોંડિય નોયનાથતે—કલ્પાંતે પણ પુનઃ સંસાર લેાગવવાને સર્જાતા નથી. પણ જયાં સુધી સંચિત કર્મનાં ફળા અવશેષ રહે છે, ત્યાં સુધી જીવને તે લાગવવાં જ પડે છે. કર્મ તો લાગવે જ છૂટકા છે. જે પુરુષ સંસારમાં રહીને કર્મને લાગવતા સતો, પોતાના સ્વરૂપને

धर्मे प्रसंगादिप नाचरन्ति, पापं प्रयत्नेन समाचरन्ति ।
 आवर्यमेतिक मनुष्यलोके, सुधां परित्युष्य विषं पिबन्ति ॥

<sup>†</sup> ૧. સંચિતકર્મ, ૨. પ્રારબ્ધકર્મ, ૩. ક્રિયમાણકર્મ.

વીસરી જતા નથી, તે જ પુરુષ ક્ષરથી પર અક્ષર એવું જે પરમાત્માનું અનંત લીલામય સ્થાન છે, તેમાં નિવાસ કરવાને અધિકારી છે. સંસારમાં રહ્યો સતા પુરુષ, સંસારી માયાથી જેટલા વિશેષ સાવધ, તેટલા તે સત્વર તરી પાર જાય છે. જેમ કુન્દ્રન થવા માટે સુવર્ણને અનેકવાર ધમણમાં ધમાવું પડે છે, કેમકે જ્યાં સુધી એ સુવર્ણમાંની મલિનતાના નાશ થતા નથી, ત્યાં સુધી તે કુન્દન થતું નથી, તેમ જ્યાં સુધી કર્મનાં કુળા ભાગવવાનાં હાય છે તે ભાગવાઇ, સર્વ મલિનતા ભસ્મ થઇ નથી-આત્મતત્ત્વની શુદ્ધિ થઈ નથી, ત્યાં સુધી જેમ સુવર્ણ અધમ હલકુ ગણાય છે, તેમ જ છવ પણ નિર્દેય-વાસના-કામના-માયાથી જયાં સુધી શુદ્ધ શ્વતા નથી, ત્યાં સુધી તે અધમ ગણાય છે. તેનું કાઈ કાળે પણ પતન જ છે. શુદ્ધતા-અનન્યતા વગર પરમ ધામની પ્રાપ્તિ થતી નથી. હવે સંસારમાં માટામાં માટું દુ: ખરૂપ, પુરુષને પાપકર્મમાં બળાત્કારે પ્રવૃત્ત કરતારું, **ત્રાત્મજ્ઞાન નાશ** કરનારું, સર્વ ઉપાધિ **ઉ**ત્પન્ન કરનારું, સઘળી માયાનું મૂળ મંડાણ काम एष:-आ काम છે. દુષ્કૃતિ, મૂઢ નરાધમ અને માયાવહે આવૃત થયલા જીવા, ગમે તેટલા કામના દાવા જાણવાવાળા હાય છે, ગમે તેવા સંસારડાહ્યા હાય છે, તથાપિ તેઓ, જ્યાં સુધી કામના ખાણથી સુરક્ષિત રહેવા નિર્લેપતાનું કવચ ધારણ કરી શકયા નથી, ત્યાં સુધી અનન્ય થઇ શકતા નથી અને અનન્યતા વિના પરખ્રદ્ધને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. જે જીવા આર્ત, જિજ્ઞાસ, અર્થાથી અને ગ્રાની છે. તેએ જ નિત્ય પરમાત્માની ભક્તિમાં લીન રહે છે. અને જગતની ઉપાધિમાં નહિ લપટાવાં, જે કામને જીતે છે, તે જ ખરેખરા પરબ્રહ્મને પ્રાપ્ત થનારા સંસ્કા-રીઓમાં પ્રમુખ છે, જગન્નગરની લીલા-માયા જીતવી-તરવી સહેલ છે. પણ રહ્નેગુણથી ઉત્પન્ન થયેલા, માટા આહારવાળા અને અત્યંત ઉગ્ર કામસ્પી મહાશત્રુ જીવવા એ કઠિન છે. તે દુસ્તર-પ્રભળ-અજિત અને શ્રુરા પૂરા છે. તેને જીતવાને માટ માટા જ્ઞાની પુરુષા પણ અસમર્થ થઇ પક્યા છે. જેમ ધૂમાઉા અગ્નિને ઢાંકી દે છે, જેમ રજસ્પ મળ દર્પણને આચ્છાદી નાંખે છે, જેમ જરાયુ ચર્મ ગર્લને આવૃત કરી નાંખે છે, તેમ આ દુષ્ટ કામ જ્ઞાનને આવૃત કરે છે. એ કામ જ્ઞાની પુરુ-યોના નિત્ય વેરી છે. તે તૃષ્ણા તથા ઇચ્છારૂપ છે. અને અમિની માક્ક તૃપ્તિરહિત છે. જેમ અગ્નિ ઘત કાષ્ઠાદિવઉ તૃપ્ત થતા નથી,

<sup>\*</sup>चतुर्विषा अर्चते मां जनाः सुकृतिनोऽर्जुन् ! । आर्तो विक्षासुरर्थार्थी झानी व भरतर्षभ ! क्ष

ર૪૫ં

તેમ એ કામ અનેક પ્રકારના ભાગાવે તૃપ્ત થતા નથી. આ કામ પ શતુ કાનું આલંખન કરીને રહ્યાં છે, અને સર્વ પાપનું મૂળ કેવી રીતે છે, તથા તેને કેમ જીતી શકાય, અને અનિચ્છિત પાપકર્મ કરવાથી કેમ ખચી શકાય, તેમ જ સ્વધર્મ કેમ પાળી શકાય, તે હું તમને સારી રીતે સમજાવીશ. પણ ત સર્વ યથાર્થ રીતે ધ્યાનમાં આવે, તે માટે પહેલાં તમને હું એક દૃષ્ટાંત કહું છું, તે એક નિષ્ઠાથી શ્રવણ કરે!

પૂર્વકાળમાં પતિતપાવની ભાગીરથીના તટપર, એક પર્ણકૃટીમાં, અતિ નામના એક પવિત્ર ઋષિ રહેતા હતા. સાંસારિક પદાર્થપ્રતિ તેમને જરા પણ માહ ન હતો. તે ઋષિ મહાન્ પ્રદ્માવેત્તા હતા. એ મુનિ પ્રજ્ઞપતિ અતિના વંશજ હતા. એ વંશને કૃષ્ણાદિક મહાત્મા- આએ પવિત્ર કયા છે. એ મુનિ અહંકારથી રહિત હતા; તેમની ખુદ્ધિ મિદવાદથી મુક્ત હતી; તેઓ ઈષ્ટ અથવા તો અનિષ્ટ પદાર્થ પ્રાપ્ત થતાં સમદૃષ્ટિથી રહેતા હતા; ગુણુ દેષથી ભરેલા આ વિલક્ષણ સંસાર તરફ તેમની ક્ષણભર પણ દૃષ્ટિ ન હતી; માન તથા અપમાનને તે સમાન ગણતા હતા; સમુદ્રને મળતી અનેક નદીઓ જેમ એકરૂપ થઇ જાય છે ને તે નદીઓના સંગથી જેમ સમુદ્રને કાઇ પણ જાતની વિક્રિયા ઉત્પન્ન થતી નથી તેમ જ, એ મુનિને સંસારીઓના સહવાસ થતાં પણ, કાઈ જાતના વિકાર ઉત્પન્ન થતા નહતા. સમદ્રશી, નિર્વકારી ને જીવનમુક્ત પેરે આ જગતમાં તે મુનિ વિચરતા હતા.

એ મુનિની સેવામાં પરમ પવિત્ર, સત્ના જ્ઞાતા, ગુરુવચનપર પરસ આસ્થાવાન્ ને ગુરુ પેરે જ વિકારરહિત એવા ચાર શિષ્યો હતા. તેમનાં નામાં કંદપહર, મન્યુહર, માહહર અને ભયહર હતાં. એ આરે શિષ્યા સદ! ગુરુશુશ્રુષામાં તત્પર રહેતા હતા. જેવા મુનિ આત્મનિષ્ઠ હતા, તેવા જ શિષ્યો પણ પાતપાતાના બળ પ્રમાણે આત્મનિષ્ઠ હતા. એ આરેમાંથી એક પણ શિષ્યને સંસારની માયાના વળગાડ નહતા, આરે આળપ્રદ્મચારી હતા; ગુરુભક્તિમાં ચારેય શિષ્યો એક બીજાની સ્પર્ધી કરતા હતા; ગુરુવચનમાં એક એકથી વિશેષ શ્રદ્ધાવાન્ હતા; ગુરુની આજ્ઞાનુસાર ચારેય શિષ્યો અરુણાદય થયા પૂર્વે શસ્યામાંથી ઉઠીને

धूमेनात्रियते विद्धियथाऽऽदशों मलेन च। यथोल्बेनावृतो गर्भस्तथा तेनेदमावृत्तम् ॥
 आवृतं ज्ञानमेतेन ज्ञानिनो नित्यवैरिणः । कामस्रपेण कौतेय ! दुष्परेणानकेन च ॥

<sup>†</sup> यथा नयः स्यन्दमानाः समुद्रेऽस्तं गच्छन्ति नामस्ये विहास । तथा विद्वान्नामस्याद्विमुक्तः पगल्परं पुरुषमुपैति दिव्यम् ॥

ગુરુસેવામાં પ્રવૃત્ત થઈ જતા હતા, ને અનેક પ્રકારની સાંસારિક માયાના તૈઓએ નાશ–ત્યાગ કર્યો હતા. અત્રિ મુનિની પણ એ ચારેય શિષ્યાન પર સમાન પ્રીતિ હતી.

ચાર શિષ્યાની કસાટી

મુનિને એક સમયે ઇચ્છા થઇ કે, આ ચારેય શિષ્યોમાં શ્રેષ્ઠ કે હ્યું છે, તેની પરીક્ષા કરવી. એ પરીક્ષા કરવા માટે એક ચાતુર્માસના પ્રારંભ પૂર્વે, મુનિદેવ પાતાની પર્હાકુટીમાંથી કાઈ સ્થળે વિશ્વામ કરવા માટે યાત્રાર્થે નીકળી પડ્યા. કરતા કરતા તેઓ જનકરાજાની વિદેશ-નગરીમાં જઇ પહોંચ્યા, ચાતુર્માસના પ્રારંભ થતાં, મુનિએ ચારે શિષ્યોને એાલાવી કહ્યું કે, "હે પરમ પવિત્ર નૈષ્ઠિક જ્ઞાની શિષ્યો આ ચાતુર્માસ અત્રે જ ગાળવાના મેં નિશ્વય કીધા છે, તેથી આપ સર્વે કાઇ બીજે સ્થળે જઇને નિવાસ કરા !"

પટશિષ્યે કહ્યું; ''હે દેવ! આપ જ્યાં જવાની આજ્ઞા ક**રશે**ા, ત્**યાં** 

જઇને અમે નિવાસ કરીશું."

ક્ષણભર વિચાર કર્યા પછી, મુનિમહારાજે ભયહરને કહ્યું; "વત્સ ભયહર! તું આ નગરની પૂર્વ દિશામાં આવેલા પર્વતપર જા. એ પર્વતની આજી શ્રેણીપર જે વાઘની એાડ છે, તેના મુખ આગળ તારે ચાર માસ એસી રહેવું; ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયા પછી પાછા આવજે."

પછી બીજા શિષ્ય માહહરને આજ્ઞા કરી; "તારે નગરના મુખ્ય

પનઘટપર જઇને ચાર મહિના બેસી રહેવું."

ત્રીજા શિષ્ય મન્યુહરને કહ્યું; ''આ નગરની પશ્ચિમ દિશાએ આવેલા અરણ્યમાં એક પીપળાના થડ પાસે, સર્પના રાક્ડા છે, ત્યાં જઇને તારે બેસવું.''

ચાથા શિષ્ય કંદ પંહરને આજાા કરી કે; ''તારે વિદેહનગરીની પરમ રૂપવતી, લાવણ્યની મૂર્તિ, માહમદથી ભરેલી રાજગબ્લિકા પિગલાને

धेर कराने रहेवुं."

#### વાઘની બાડમાં વાસ

"આ પ્રમાણે ગુરુએ આજ્ઞા કરી, એટલે ચારે (શબ્યો, આજ્ઞા કરેલા સ્થાના તરફ વિદાય થયા. ભયહર પવતપર આવેલી વાઘની બાડ આગળ જઇને બેઠા. એ ગુકામાં રહેનારા વાઘ મનુષ્યભક્ષક હતા, મનુષ્યની ગંધ આવતાં તે વાઘ બાડમાંથી બહાર આવ્યા; ચામેર દ્રષ્ટિ કરીને ભયહરને જોતાં જ તે એક્દમ તડુકી ઊક્યો, અને ખાંઉ ખાંઉ કરતા ગુફાની અહાર આવી, ભયહરના તરફ વિકરાળ દૃષ્ટિ કરીને તરાપ મારવાને તૈયાર થઇ ગયા, પણ ભયહર તો ભયને જીતનારા હતા, એટલે વાઘની વિકરાળ ગર્જના સાંભળ્યા છતાં તેને જરાપણ ક્ષાભ થયા નહીં. ઊલટા વાઘને પીઠ ખતાવી તે અડગપણે ઊલા રહ્યો. ભયહર તે ભયહર જ હતા–ભયને તે જાણતા જ ન હતા–તેની આત્મનિષ્ઠા પ્રખળ હતી. તેથી તેણે ભયને જત્યા હતા. તેણે વિચાર્યું કે, "આત્મા અજર-અમર છે, અવિનાશી છે, તે વાઘથી ખવાતા નથી, તરવારથી કપાતા નથી, અશ્વિથી ખળાતા નથી, વાયુર્થી સાસાતા નથી, જળથી ડૂખાવાતા કે સડાવાતા નથી, તે આ હિસક પ્રાણી કાને ખાશે ?"

હિંસક પ્રાણીના નિયમ છે કે, અનતાં સુધી તે પીઠના ઘા કરે છે, કેમકે તેમ કરતાં તેને શ્રમ પડતા નથી અને શિકાર સહેલાઇથી વશ્દ થાય છે. પણ જ્યારે સામે ઊભેલા ભયહરને પીઠ કરી ઊભેલા જોયા, ત્યારે એ વાઘ આશ્ચિયચકિત અની, ક્ષણભર થંભ્યા. તે પણ મર્દ હતા, તેથી પીઠેથી ઘા ન કરતાં સામા ગયા. પુનઃ ભયહર કરી ગયા. વાઘ તે દિશામાં જઇ ઊભા. એમ ચારે દિશાઓમાં ભયહર ક્યોં ને ચારે દિશા-એમાં વાઘ પણ ક્યોં. પછી તે ભયને હરનાર ઊભા રહ્યો ત્યારે વાઘે ઊભા રહ્યો. તેવામાં વાઘણ આવી. અને તલપ મારવા તલપી રહ્યાં.

પણ ગુરુપ્રતાપે પ્રાપ્ત થયેલી યોગવિદ્યાના ત્રતાપથી, ભયહરે શાંતિથી, ધીમે ધીમે એ માંસાહારી વાઘ ઉપર એક સરખી દૃષ્ટિ કરવા માંડી. જેમ જેમ ભયહરની દૃષ્ટિ તે વાઘ વાઘણુની દૃષ્ટિ સાથે એકતાર થતી ગઇ, તેમ તેમ વાઘ વાઘણુ પોતાની વિકરાળ વૃત્તિમાંથી મંદ પડતાં ગયાં. થોડીક ક્ષણમાં જે વાઘ વાઘણુ મનુષ્યને જેતાં જ તેના પ્રાણ્યુ લેવાને વિકરાળ થઇ ગયાં હતાં, તે ભયહરની દૃષ્ટિથી શાંત થઇને, તે મહાત્મા પુરુષને પ્રણામ કરતાં તેમનાં ચરણુકમળાની સમીપમાં આવી ઊભાં–તેમણે પોતાનાં મસ્તકોને તેમનાં ચરણુકમળાની સમીપમાં આવી વાઘ વાઘણુ અને ભયહર મિત્ર થઇ પડ્યાં. પછી ભયહરે પશુવાણીમાં વાઘ વાઘણુ એ ભયહર મિત્ર થઇ પડ્યાં. પછી ભયહરે પશુવાણીમાં વાઘ વાઘણુ ને ઉપદેશ કરવા માંડ્યો; "હે શાર્દ્રલે! તમાએ જે અઘાર પાપેષ ક્રીધાં છે તેનું તમને કંઇ ભાન–જ્ઞાન છે? વિચાર છે? સ્મરણુ છે? આ સર્વ કર્મનાં ક્રળા તમારે ભાગવવાનાં જ છે; છતાં તમે નવીન કર્મબંધમાં પડવાની વૃત્તિ ક્રીયા કારણુથી કરા છા ? હવે પ્રાયક્ષિત કરા ને પશુ દેહમાંથી મુક્ત થાએા. તમારી હિસકવૃત્તિ કે જે તમારા જન્મની સાથે જ જન્મી છે, તેના નાશ કરા; શુદ્ધ થાએા; અનેક પ્રકારે મનુષ્ય પ્રાણી

હિપકારક છે, તેના નાશ કરવાને તમે પ્રવૃત્ત થયાં છા. તે વૃત્તિને જોતા. હે શાર્દ્લા ! તમારા દુષ્ટ કૃત્યથી અનેક ઓએા વિધવા થઈ છે; તેમનાં જીવિતાનાં સાધના નાશ પામવાથી તે જે દુ:ખા ભાગવે છે ને શાપ દે છે, તેનું કળ ભાગવતાં તમે કયારે છુટશા ? એકવારની તમારી ક્ષુધા તુમ કરવામાં,અનેપુ (પતાએાને તમે નિર્વેશ કીધા છે અને અનેક બાળઠાને માતપિતા વિનાનાં કીધાં છે; પ્રાણી માત્રનું કલ્યાણ કરનારા ધર્મવીર, દાનવીર, વિદ્યાવીર, પરમાર્થવીરના તમે સંદ્વાર કીધા છે. એ મહાપાપ-માંથી તમારી મુક્તિ થશે. એમ તમે માના છેા ખરાં? હે અલ્પ પ્રાણીઓ! તમને એનું લેશ માત્ર પણ જ્ઞાન નથી-બવિષ્યના ભયનું ભાન પણ નથી. પણ હવે જાગૃત થાએ! અને તમારું શેષ આયુષ્ય પૂર્ણ મતાં પૂર્વે તમારા પાપનું પ્રાયશ્ચિત્ત કરી પવિત્ર થાએા." ભયહરનું ઓ મધર ભાષણ એકચિત્તે તે વાઘ વાઘણ શ્રવણ કરતાં હતાં. તેમની હિંસક વૃત્તિ ધીમે ધીમે શમવા લાગી. થાડીકવાર બેસી, પછી ઊભાં થઇ, ભયહરના ચરણામાં પુન: પ્રણામ કરીને એ વાઘ વાઘણ પાતાની બાડમાં ચાલ્યાં ગયાં: અને ભયહર તે બાડના મુખપર જ નિર્ભયપછે, પ્રભવમંત્ર જપતા બેસી રહ્યો.

ખીજે દિવસે ક્ષુધાતુર વાઘ વાઘણ ખારાક શાધવાને ગુફાની ખહાર જેવાં નીકળ્યાં, કે તુરત તેમની દૃષ્ટિ પુનઃ ભયહરપર પડી. પૂર્વ દિવસનું સર્વ જ્ઞાન નાશ પામ્યું હાય તેમ, પુનઃ મનુષ્યને જેતાં જ તેના ઉપર તરાપ મારવાને તેઓ તૈયાર થઇ ગયાં, પણ પ્રથમ દિવસની પેઠે જ, ભયહરે ગુરુપ્રતાપનું અને ગુરુવચનનું સ્મરણ કરીને, તે વાઘ વાઘણને સત્ત્વરહિત કરી દીધાં.

મા પ્રમાણે ત્રણ ચાર દિવસા સુધી વાઘને પાતાની નિસ્ય વૃત્તિ-માંથી પાછા વાળી, તેના હિંસક સ્વભાવને અંકુશમાં આણવાના ભયહુરે પૂરતા પ્રયત્ન કીધા. ભયહરનાં વચના સાંભળીને વાઘ ગુકામાં ચાલ્યા જતા હતા, પરંતુ તેની ક્ષુધા એટકી તા પ્રદીપ્ત થઈ ગઈ હતી કે, એક દિવસે અકસ્માત્ ગુફામાંથી નીકળી આવી, તેણે ભયહરપર તરાપ મારી. જરા પણ ભય નહિ પામતાં, પાતાના નામ પ્રમાણે જ ભયહરે ગુણ બતાવ્યા. વાઘના મુખમાં પાતાના હાથ આપી દીધા અને એટહોં જ વચન કશું કે; ''હે દુષ્ટ શાર્દૂલ! આટઆટલા ઉપદેશા કરવા છતાં પણ તારા જાતિસ્વભાવ ન ગયા તા લે આ હાથ ને તારું પેટ તૃપ્ત કર. મનુષ્યામાં પણ તારા જેવા અનેક છે. પાપવૃત્તિવાળા જીવા. અનેક મકારનું સુશ્રાવ્ય જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે, ક્ષણભર પાપકર્મમાંથી પાછા કરવાના દઢ નિશ્ચય કરે છે, પરંતુ જયાં થાડા અવકાશ મળે છે કે, પાતાની પૂર્વવૃત્તિને પુનઃ પ્રાપ્ત થાય છે. આવાં અધમ પ્રાણીઓ, જેમ કાઇ કાળે પણ પાતાનું કલ્યાણ વહારી શકતાં નથી. તેવી જ દશા તારી પણ છે, તારી ક્ષણભરની ક્ષુધા તૃપ્ત કરવાને તું જે મનુષ્યાના આહાર કરે છે, તે તારું અધમ કૃત્ય તારા શ્રેયમાં કેટલું હાનિસ્પ છે, તેના તને વિચાર ન હાવાથી જ, હે ન્યાઘ! તેમાં તું પ્રવૃત્ત થાય છે. પણ એ અધમ કર્મથી તારા પૂર્વ જન્મનાં પાપકર્મમાં વૃદ્ધિ કરીને, આથી પણ વધારે નીચ સ્થાનમાં ઊતરવાના અધિકારી ખને છે, તે તું જાણતા નથી—એ તારું અજ્ઞાન છે. એ તારી હંમેશની ક્ષુધા તૃપ્ત થતી હોય તો આ મારા દેહ, કે જે કેવળ નિરુપયાંગી છે, તેને ખાઇને તારી ક્ષુધાને શાંત કર! પરંતુ એક દિવસની ક્ષુધાની નિવૃત્તિ માટે પરમાત્માની સૃષ્ટિમાંના એક સુંદર પ્રાણીના નાશ કરવાને તને પરમાત્માએ ઉત્પન્ન કીધા નથી."

ભયહરનાં ઉક્ત વચના તે વ્યાઘ ઊસા ઊમા સાંભળતા હતા. તનાથી તેના હાથ ચવડાવ્યા છતાં ચવાઇ શકાયા નહિ. તેના મુખમાં મનુષ્યના હાથ હતા, પણ વાઘ તેને કરડવાને સશક્ત ન હતા. જેમ જેમ ભયહરનાં વચના તેના કર્ણોમાં પ્રવેશ કરતાં ગયાં, તેમ તેમ તે ભયહરના હાથને મુખમાંથી બહાર કાઢવા માંડ્યા અને ભયહરનાં વચના પૂર્ણ થતાં તેના આખા હાથને મુખમાંથી બહાર કાઢી નાંખી, ધીમે પગલે તે પાતાના સ્થાન પ્રતિ ચાલ્યા ગયા. વાઘણ પણ તે જ પ્રમાણે વિદાય થઇ ગઈ.

આ પ્રમાણે ભયહરના નિત્યના ક્રમ ચાલુ હતા. દિવસે દિવસે પાતાની ક્ષુધાને તૃપ્ત કરવાને વ્યાદ્ય જ્યારે અસમર્થ થઇ પડ્યો ત્યારે તે પાતાની વાણીથી બાલ્યા; "હે માનવી! મારી ક્ષુધાને કેવી રીતે શાંત કરવી?" "તું વનસ્પતિના આહાર કર." આમ ભયહરે કહ્યું. વ્યાદ્રને તે ઘણું વિષમ લાગ્યું. પર્વત ઉપર આવેલાં ફળા ફૂલાઆદિ વનસ્પતિ ખાવાના તેણે પ્રયત્ન કીધા, પરંતુ તે તેને જરાય ભાવ્યું નહિ. તા પણ તે ઘણા દહાડા થયા ક્ષુધાથી પીડાતા હતા, તેથી તેણે થાડાંક ક્ળફૂલાવે પાતાની ક્ષુધાને તૃપ્ત કરી.

ે હવેથી રાત્રિના વ્યાઘ અને ભયહર એક જ ગુફામાં સતા હતા. સમયે સમયે વાઘના મનમાં મનુષ્યાહાર કરવાની ઇચ્છા થતી હતી

નિદ્રાજિત ભયહર અહર્તિશ જાગૃત રહેવાથી, વાઘ પાતાની ઇચ્છાને પૂર્ણ કરી શકતા ન હતા. ભયહર નિત્ય વાઘને ઉપદેશ આપ્યા જતા હતા. ગુરુકપાવઉ ચાર માસામાં ભયહરે મનુષ્યાહારી વાઘ વાઘણને એવાં તા વશ કરી દીધાં કે, ચાતુમાં સની પૃર્ણાં હુતિ ટાંઘે, લયહરે તેનાં મુખ આગળ માંસ લાવીને મૂક્યું, તેના તરફ તેણે દર્ષિ સુદ્ધાં કીધી નહિ. આ સમયમાં ભયહરને વાઘ વાઘણે, ઘણીવાર ભય ઉપજાગ્યા હતા, પરંતુ ભયહરને ક્ષણ પણ ભય વ્યાપ્યા નહાતા." સર્પની ફેલ્રપર નૃત્ય

ચાગીન્દ્ર મુનિએ કહ્યું; "વત્સ! ભયહરે પાતાનું જે માનસિક ને આત્મિક અળ અતાવીને વ્યાઘ જેવા કુર પ્રાણીને, તેના હિસક સ્વલા વમાંથી પાછા વાળીને જે મૃદુ પ્રકૃતિવાળા ખનાવ્યા, તે કંઇ એાછું આશ્ચર્યકારક નથી. સામાન્ય પ્રાણી તા વ્યાઘને જેતાં જ ગભરાઈ જાય,-તેનાં ગાત્રા શિથિલ થઇ જાય-તે જીવતાં મુડદાં જેવા થઇ રહે-તા પછી તેને વશ કરવા અને તેને તેની અસલ પ્રકૃતિમાંથી પાછા વાળવા-માંસ ખાતાં અટકાવવા-એ તા અહુ જ કઠિન ને વિષમ કાર્ય છે. વત્સ સુવિચાર! જે અદ્ભુત અળ અને મનની સ્થિરતા ભયહરે દર્શાવી છે, એનાથી પણ વિશેષ દઢતા ને મનાબળ મન્યુહરે દર્શાવ્યું છે.

ગુરુની આગ્રા પ્રમાણે મન્યુદ્ધર પશ્ચિમના અરણ્યમાં ગયા અને જે દિશા તરફ વટવૃક્ષ હતું, તે દિશા તરફ ચાલવા લાગ્યા. માર્ગમાં મળતાં સ્ત્રી પુરુષોએ એ સાધુ પુરુષને કહ્યું; "હે મહારાજ! એ તરફ એક અતિ વિકરાળ ઝેરની જવાળા વરસાવતા માટા સર્પ રહે છે; કાઇ પણ મનુષ્યની ગંધ આવતાં તે પાતાની કુણામાંથી એવી તો ઝેરી જ્વાળાએા વરસાવે છે કે, એ ઝેરી જ્વાળાએાથી અનેક પુરુષા ખળીને ભસ્મ થઇ ગયા છે. માટે હે સાધુ મહારાજ ! તમે એ માર્ગે જશા નહિ. કદાચ ક્રાેઈ ત્યાં જાય છે, તાે તે સર્પ ક્રાેંધથી તેને ડંખી, તેના નાશ કરે છે."

લાકાનાં મુખાથી આ વર્તમાન જાણી તેઓને આશ્વાસન આપીને, તે શિષ્ય ધીમે ધીમે આગળ વધ્યાે. ગુરુસ્મરણ કરતાે કરતાે, અને પ્રણવજાય જયતા જેમ જેમ તે આગળ વધ્યા, તેમ તેમ ચાતરફથી ગુંગળાવી નાંખે તેવી ઝેરી જવાળાએા વરસવા લાગી. ગુરુવચન ઉપર પરમ શ્રદ્ધાળુ શિષ્ય, તેની પીડાને નહિ ગણકારતાં, પેલાં વૃક્ષની પાસે આવી પહોંચ્યાે. સર્પે પાતાની ફણાએાના ફ્**ત્કારાએ**ા મારવા માંડ્યા; આસપાસની સઘળી હવા વિષમય થઈ ગઈ; છતાં મન્યુહરે તેની

કિચિત્ પણ દરકાર કીધી નહિ. પાતાના તપાયળને ચાંગે, સર્પના રાક્ડા સમીપ જઇને તે ઊભા રહ્યા અને સંપને ઉદ્દેશી બાલ્યા; " & કદ્ભકુમાર! તમારામાં જેટલું અળ હાય તેટલું મારાપર અજમાવા. तमारी बीबा नेवाने हुं उत्सु ७६ !" द्वाधनी साक्षात मूर्तिरूप ते સર્પરાજ, રાક્ડામાંથી ખહાર આવ્યા. મન્યુહરે તેની કૃષ્ણાપર પ્ગ મુક્રયા કે, સર્પે વિષમય દંશ દીધા, પરંતુ તે જરાય કાપાયમાન થયા નહિ. પછી તે તે સર્પને પંપાળવા લાગ્યા. સર્પરાજે પાતાના પૂછડાવડે તેના શરીરપર ઝપાટા લગાવવા માંડ્યા ને દ્વાટ મૂકી તે તેના અંગપર ચડી ગયા. તેણે તેના આખા શરીરપર દંશના પુષ્કળ ઘા કીધા. પ્ર**યમ** હાથપર ચૂડ ભરાવી ત્યારે મન્યુદ્ધરે ખીજો ઘણા કુમળા ને હલકા હાથ તેના અંગપર ફેરવ્યા. પણ જેમ જેમ મન્યુદ્ધર તેનું આધાસન કરવા લાગ્યા, તેમ તેમ તે સર્પ વધારે ને વધારે ક્રાંધાંધ થતા ગયા. તેણુ આખાં અગપર ચૂડ ભરાવી, માેઢા તરફ પાતાની કૃષ્ણા લાવી, મન્યુ-હરના માેઢામાં ઝેર નાંખ્યું; કાન, નાક ને આંખપર દંશ દીધા; પથ્યુ મન્યુહર તા તેને પંપાળ્યા જ ગયા. તેની જખરી ચૂડ છતાં, જ્યારે મન્યુહરને કાંઇ ન થયું-તે ફ્રાધાવિષ્ટ પણ ન થયા-તેને ઝેરે ન વ્યાપ્યું-ત્યારે આશ્ચર્ય પામતા તે સર્પ, સામા થઇ, કૃષ્ણાના કૃત્કાર કરવા લાગ્યા. સર્પને વિશેષ છંછેડવાને, મન્યુહરે તેની કૃણાપર પુનઃ પગ મુકયા. ક્રાષ્ટ્રાંધ સર્પ ક્ષણુવારમાં પુનઃ મન્યુહરને વીંટી વળ્યા, પરંતુ તેથી મન્યુહરને જરાયે ક્રાેધ કે ભય થયા નહિ. પછી મન્યુહરે સર્પને પાતાના તુંખડામાંથી દ્ભધ પાયું; પણ સર્પે તે દ્ભધ પીને પાછું તેના શરીરપર ને તેના માહાપર એાંકી કહાડ્યું ને પાતાની કૃષ્ણા સહિત પાતાનું વિષ તેના મોંમાં ઘાલ્યું ને ગળે ઘણા મજબૂત ચૂડ ભેરવી. એ વખતે મન્યુદ્ધર બેલાન થઈ પડ્યો, છતાં જરાયે ક્રોધ ન કરતાં સાવધા થતાં, સર્પને પંપાત્થા જ ગયા. સર્પરાજે તેને ઘણા ઘણા ગભરાવ્યા, તથાપિ સર્પને પાછા વાળવાના રંચ જેટલા પણ પ્રયતન તેણુ કીધા નહિ. અંતે થાકીને સર્પે ચૂડ છાડી, ત્યારે મન્યુહરે, પાતાની ઝાળીમાંથી યુષ્પા કાઢી, તે સર્પપર વેર્યા ને સર્પને શાંત પાડવાના પ્રયત્ન કીધા. પણ જેમ જેમ મન્યુહર સર્પનું આશ્વાસન કરતા ગયા, તેમ તેમ સર્પ વધારે ને વધારે ખીજવાઇ મન્યુહરને પીડવા લાગ્યા-તથાપ તે તા શાંત જ રહ્યો. ઊલડું સર્પરાજના ક્રોધ શમાવવાને તે તેના શરીરપર હાથ ફેરવવા લાગ્યા. એથી શાંત ન થતાં, સર્પ વધારે ને વધારે દંશ

દેવા લાગ્યા. મનુષ્યના સાધારણ સ્વભાવ છે કે, તે કાઇનું કલ્યાલુ કરવા બય કે ઉપકાર કરે ને સામા મનુષ્ય અપકાર કરે તા તેને સહજ ગુસ્સા ચંકે છે–ક્ષલુભર તે તેના અજ્ઞાનની અવગણના કરે છે; પણ ઉપકાર–કલ્યાલુ–આશ્વાસનના અદલામાં વારંવાર તુચ્છકાર–તિરસ્કાર થાય, કૃતઘપણું જોવામાં આવે. ત્યારે તે સહજ જ ક્રોધવશ ખની, પાતાના ક્રોધ પ્રકટ કરે છે–કરડવું નહિ તાએ કુંકાંડા તા મારવા, તેમ કૃત્રિમ ક્રોધ પણ દર્શાવ છે. પરંતુ મન્યુહર, સર્પ તરફથી અનેક પ્રકારના તુચ્છકાર–વિરસ્કાર, વરના દંશ ને કૃતઘતા જોયાં છતાં, જરા પણ ક્રોધી અન્યા નહિ–તે શાંતચિત્ત જ રહ્યો.

ઘણીવારે સર્પ ક્રેાધથી ધુંધવાતા, ઝેરની જવાળા વરસાવતા, દ્વર જઇને ઊભા રહ્યો. ત્યારે મન્યુહરે તેની કૃણાને પગ અડાક્યો. પુનઃ સર્પે અનેક દંશ દીધા. ચૂડ ભેરવી, પણ તે તા તેનું પુનઃ પુનઃ આધા-સન જ કર્યો ગયા. આથી સર્પરાજના ગર્વ ગળી ગયા, તે ધીમે ધીમે મન્યુહરના દીલપરથી છૂટી ગયા અને જેવા તેણે પગ ઉપાડી લીધા કે, તે સર્પ તરત પાતાના રાક્ડામાં પેસી ગયા.

ક્રે ક્રિયશી ને મન્યુદ્ધરને મારવાના શ્રમથી થાકીને લાેથપાેથ થઇ ગયેલા સપરાજ, માંડમાંડ કૂંકાડા મારી શકતા હતા. તેની વિષમય જવાળા આ મનુષ્યના ઉપર કેમ કાંઇ પણ અસર કરી શકી નહિ, તેના વિચારમાં તે સ્તષ્ય અની ગયા હતા. એ મનુષ્યને મારા અનેક દંશ દીધા છતાં કેમ ક્રાધ ચક્યો નહિ, મને ખીજગ્યા છતાં કેમ તે ખીજગ્યો નહિ, તેના વિચારમાં તે ગુંચવાઇ ગયા.

ખીજે દિવસે તે કૃષ્ણુસર્પ-પાતાના રાક્ડામાંથી ખહારનીકળ્યા અને સડસડાટ જ્યાં મન્યુહર બેઠા હતા, ત્યાં જઇ તેને શરીર વીંદી વળીને તેણું વિષજવાળાવાળા એવા તા કૂંકાડાએ માર્યા કે, તેની વિષજવાળાથી કાઇ પણ પ્રાણી ખળીને ભસ્મ થઈ જાય! પૂર્વ દિવસના ઉપકારને વીસરી, સર્પ પાતાની જાતિપર ગયા છે તે વિચારથી, સ્વાસાવિક કાઇને પણ ક્રોધ છૂટે; પરંતુ મન્યુહરને તેમાંનું કંઇ પણ થયું નહિ. પૂર્વ દિવસની પેઠે જ તે સર્પ વિષજવાળા વરસાવતાં થાકી ગયા ત્યાં સુધી મન્યુહરે તેનું આશ્વાસન જ કીધું. પછી જેવા તે સર્પરાજ થાકી રાક્ડામાં પ્રવેશ કરવા જાય છે, કે તુરત જ મન્યુહરે તેને પૂછેકથી પકડીને પાછા ખેંચી કાલ્યો, તેને દ્રધ પાયું ને તેના શરીરપર ફૂલા વે યા. પરંતુ આથી તે કૃષ્ણુસર્પ વધારે છે છેડાયા ને મન્યુહરના અંગપર

ઘણા જખરા દંશ દીધા. પણ જ્યારે તે અટકે ત્યારે મન્યુહર જરાક તેની કૃણાપર પગ અડાડે, અને સર્પ અનેક દંશ કરે. એમ ઘણીવાર થયા છતાં મન્યુહરને જરા પણ ક્રોધ ન ચડે ત્યારે આશ્ચર્યથી તે સર્પક રાક્ડામાં ચાલ્યા જાય.

આવા ક્રમ કેટલાક દિવસા સુધી ચાલ્યા કર્યો. સર્પ દંશે ને મન્યુદ્ધર તેને સુખ આપે. અને તેમ તેમ સર્પરાજ વધુ વધુ દંશ કરવામાં પાતાનું સર્વ સામર્થ્ય વાપર, એક દિવસે આખા દહાડા સર્પરાજ મન્યુહરને વીંટાઈ તેના ધાસ રાકી, મોં, નાક ને આંખપર કુણા પ્રસારી એસી. રહ્યો, છતાં પણ મન્યુદ્ધરને ક્રાંધ ચડ્યો નહિ. સર્પ પણ આખા (દવ-સના શ્રમથી થાકી ગયા હતા, તેથી પાતાની ચુડ છાડવી તે રાક્ડામાં જવા તૈયાર થયા, ત્યારે મન્યુદ્ધરે, તેની કૃષ્ણાપર પુનઃ પગ અડાડ્યો પણ તે નિ:સત્વ ખનેલા સર્પરાજ, વિષજવાળા વરસાવવાને અસમર્થ થઇ પડ્યો હતા. તેથી નિરુપાયે પાતાની કૃષાને પદ્ધાળી કરી ઊભા रह्यो अने मन्युंढरने प्रशाम हरते। द्वाय तेम स्थिर धर्ध गया. मन्यु-હર તેની કૃષ્ણાપર ઊભા રહ્યો, સંપની કૃષ્ણ ધ્રજવા લાગી અને મન્યુહર તે જાણું કાલિય નાગની કૃષ્ણાપર શ્રીકૃષ્ણ નૃત્યે કરતા હાય તેવા શાંભી રહ્યો. તેલું કાંધ ઉપર વિજય મેળવ્યા અને મહાકાંધી તથા દ્વેષી એવા કષ્ણસર્પને પણ અક્રાધી કીધા. એ દિવસથી સર્પરાજ નિત્ય પાતાના રાક્ડામાંથી ખહાર આવીને મન્યુહરના ચરણામાં પ્રણામ કરતા હતા. મન્યુહર પૂર્વ પ્રમાણે જ તેની કૃણાપર ઊસા રહીને નૃત્ય કરતા હતા. ગુરુવચન તથા તપાળળને પ્રતાપે તે કદી પણ ગવી બન્યા ન &. ચાત-ર્માસ પર્યંત મન્યુહરે સંપની કુણા ઉપર નૃત્ય કરવાના નિયમ રાખ્યા હતા ને મન્યુહરને કાેધી કરવા સમયે સમયે સર્પ તેને દંશ કરતા, પણ તે જરા પણ ક્રાધ કરતા નાંહ, ઊલટા તેને પંપાળતા, દૂધ પાતા ને પાસે બેસાડતા. આ પ્રમાણે ક્રાંધ છતાવાથી તે શિષ્ય પાતાના ગુરુ-પ્રતાપની અહર્નિશ પ્રશંસા કરતા હતા.

#### પનઘરના માહ

ત્રીને શિષ્ય માહહર, ગુરુની આજ્ઞાનુસાર પનઘટપર જઇને છેટા. નગર અને ગામના પનઘટા હુમેશાં નવી નવી લીલાએાથી ભરપૂર હાય છે. શ્રીએા અને પુરુષાનાં ટાળેટાર્જા ત્યાં એકઠાં મળે છે. અવનવી વાતાના વિનાદા ચાલે છે. છેલખટાઉએા અનેક પ્રકારની દુષ્ટવૃત્તિથી ત્યાં આવીને ઊભા રહે છે. પાતાના ઘરની સુખ દુ:ખની વાતા સ્રીએા

અન્યાન્ય-સખી સાહેલિયામાં કરે છે; નાગી ઉઘાડી વાતા કરતાં કંઇ-ક્રેને છુંદુમાં નાંખે છે: સ્ત્રીએા અર્ધ નગ્નાવસ્થામાં સ્તાન કરે છે ત્યારે સાધુનું ચિત્ત પણ ચળી જાય છે, તેા સંસારીના આશરા શા. પનઘટ પર આવતી કેટલીક નક્ટ ઓએ! તેા અમર્યાદ પણ અની જાય છે અને તેના અંગ પ્રત્યંગપર સર્વની દૃષ્ટિ પડે છે; શીલવંતને પણ માહ હયુજાવે તેવાં નખરાં તેમનામાં જેવામાં આવે છે અને કામીજના ત્યાં અમર્યાદાથી વર્તે છે. પનઘટ એવું સ્થાન છે કે ત્યાં ભલા ભલા સંતાએ પણ પાતાનું સ્વરુપ ભૂલી જઈ, શબ્દમાં કે કર્મમાં નહિ તે મનસા પણ કુસંકલ્પા કરેલા છે. પનઘટ ઉપર ધર્મશીલ તેમ જ અધર્મશીલ બંને જાતની સ્ત્રીઓ આવે છે. તે સર્વના રહસ્યને જાણવાથી માટા સમર્થ સાધુ પુરુષાનાં ચિત્ત ચલાયમાન થઈ ગયાં છે. એવા સ્થળ ઉપર માહહર જઇને બેઠા છે. તેનું લાવણ્ય અદ્ભુત છે. કુટિલ કામિનીએ! તેના પ્રતિ કૃટિલતાથી દૃષ્ટિ કરે છે; ધર્મશીલ સ્ત્રોએા મહાત્મા તરીકે ભક્તિભાવથી દર્શન કરે છે. નવી નવી યુવતીએ સાધુ પુરુષાને લલ-શ્ચાવવાની પેરવીઓ કરે છે; નિત્ય નિત્ય શારીરને હૃષ્ટપુષ્ટ ખનાવનારા અને કામાત્પાદક-વીર્ય વધારનારાં ભાજના તેની સેવામાં તેઓ ધરવા આવે છે. વિષયલુષ્ધ અંગ્રિમાં માહહરને લલચાવવાને અનેક પ્રકારના હાવસાવ તથા નખરાંઓ કરે છે; તથાપિ માહહરનું મન જરા પણ ચલાયમાન થતું નથી; તેના કર્ણોને કાઇની પણ વાણીના સ્પર્શ થતા નથી; તેની દૃષ્ટિ નાસાગ્રથી દ્વર થતી નથી; એકનિક પુરુષની પેઠે દૃઢ આસન વાળીને તે ખેસી રહે છે; પ્રભાતથી તે સંધ્યાકાળ સુધી, ગુરુની આજ્ઞા પ્રમાણે તે પનઘટની લીલા જોયા કરે છે; તે અનેક પદાર્થોને જાવે છે, છતાં આંધળા છે; અનેક શબ્દા શ્રવણ કરે છે, છતાં અહેરા છે: ખવરાવે છે તા ખાય છે અને પીવરાવે છે તા પીએ છે છતાં કશામાં માહ કરતા નથી; કપટકુશળ સ્ત્રીઓ નવ નવા પ્રકારના તેના ઉપર આરાયે મૂકે છે, છતાં તે કાેેે કાે પણ પરવા કરતાે નથી: તેમ દ્વાઇના બાલવા પર લક્ષ આપતા પણ નથી; પાતાના મના-વિકાર ઉપર તેણે એવા તા અંકુશ મૂકી દીધા છે કે, તે ફાઇ પણ પ્રકારની ઇંદ્રિયામાં વિક્રિયા થવા દેતા નથી. પરણદ્વાના જિજ્ઞાસને અનેક લાકાના સમાગમથી, વાલીથી અને દુષ્ટિથી એટલું ખધું જાગૃત રહેવું પડે છે કે, કાઇ ક્ષણે કુસંકલ્પ કરી જવાયાથી, પાતાના તપાબળમાં માળા પડવાના પણ તેને ભય ગ્યાપે છે. આવી શ્યિતિમાં માહ હરે ચાતમાંસ ગાળવા and the second of the second o

-માંડ્યો. ૮૮ શિષ્ય-નિગ્રહી શિષ્ય-ગુરુવચન ઉપર શ્રહા રાખનાર માહને મારનાર-ચાર માસ સુધી પનઘટ ઉપર જ બેસી રહ્યો. તેને શંકા થતી કે, આવા વિષમ સ્થાનકપર મને માકલવાનું ગુરુને શું પ્રયોજન હશે ? કવચિત તેને શંકા થતી હતી કે, "વાસના તેના હૃદયમાં સ્પુરી આવે તા કેમ ? વાસના વધવાથી વિષયા વધે છે, વિષયા વધવાથી વાસના વધે છે, અને તેને પરિષ્ઠામે જીવને ચારાશીના હિંડાળામાં હીંચકા ખાવા પડે છે. ખરી રીતે તા સાધુ પુરુષે સંસારી વાસનાઓમાંથી મુક્ત થવા માટે, વિષયા અને વાસનાઓને બાળી નાંખવાં જોઇએ: પણ પનઘટ-પર આવતા અવનવા જીવાની અવનવી વાતા સાંભળવાથી, વાસના અને વિષયા વધવાના જ સંભવ છે; કેમકે માહક પદાર્થીના દર્શનથી અને ચિતનથી વાસના જાગૃત થાય છે અને તેથી માનસિક સંસાર પ્રથમ જન્મે છે, અને પછી સત્ય સંસાર ભાગવવાની લાલસા થાય છે: એટલે અન્તે સંસારભાગમાં લપટાય છે. માટે સાધુ પુરુષે તા, ચિંતનિકિયા તથા વાસનાને જેમ ખને તેમ ખાળી મૂકવી એઇએ- હુ વાસનાને જ ભસ્મ કરીશ, તા જ સુરક્ષિત રહીશ," એમ વિચારી તે શુ નવ નાડી ને દશ ઇદ્રિયાને સંયમમાં રાખી, વાસનાના નિત્ય પ્રણ્વજાપથી હામ કરવા માંડ્યો. "મારામાં કંઇ અપૂર્ણતા જોઇ, ગુરુદેવે મને આ સ્થાનપર મારાજ કલ્યાણ માટે મેહલ્યા હાવા જોઇએ; મારામાં માહનું કંઇ પણ અળ હશે, તેનું શમન કરવાને તેમણે જ આ માર્ગ ગ્રહ્યો હશે. હવે મારે માહ ત્યજી, કાંચનપેરે શુદ્ધ થવું જાઈએ;" આ વિચાર તેના હુદયાકાશમાં ઉત્પન્ન થતાં, માહ મારવાને, તેણે પ્રદ્મભાવની વાસનાને દઢ સ્થાન આપ્યું. તેથે ક્રિયાના જ નાશ કર્યાં; ક્રિયાના નાશ વડે ચિંતનના નાશ થયા; ચિતનના નાશથી વાસનાના નાશ થયા; રગેરગમાંથી અહંકારના નાશ થઇ ગયા; અને જેમ સુર્યના પ્રકાશથી અંધારાના નાશ થાય છે. તેમ સંસારના સર્વ માહના પાશ પ્રદ્મભાવની વાસનાથી લય પાંસી ગયા."

હિમગિરિના મહાતમા કહે છે, "હે વત્સ સુવિચાર! જે જવ પ્રદ્માનિષ્ઠામાં પ્રમાદ કરે છે, તે જીવ અંતે નાશ પામે છે; તેથી જ્ઞાની પુરુષે સ્વસ્વરૂપમાં કદી પણ પ્રમાદ કરવા નહિ; કેમકે પ્રમાદથી માહ, માહથી અહંકાર, અહંકારથી બંધ અને બંધથી વ્યથા થાય છે. માહહરે પનઘટપર બેસતાં છતાં, ક્ષણભર પણ સ્વસ્વરૂપ જાણવામાં પ્રમાદ કીધા નહિ ને ગુરુપ્રતાપે ચાતુર્માસને તે સુખરૂપે તરી ગયા.

#### પિંગળાના ભવનમાં કંદપેહર

ચાંથા શિષ્ય કંદપેદ્વર ગુરુની આત્રાનુસાર રાજગોલકા પિંગળાના ઘર તરફ ચાલ્યા. રાજગણિકા સર્વ ઐશ્વર્યથી સંપન્ન હતી-રાજપુરુષાની પરમ માનીતી હતી: તેના ઐ ધર્યમાં જરા પણ ન્યૂનતા ન હતી: તેના દ્વારપર હાથીએ ઝુલી રહ્યા હતા; ખમા ખમા કહેનારા હજારા દાસ દાસીએ તેની આસપાસ ફરી વળતાં હતાં; તેની પાસે ધનના ભંડાર તાે એવા ભરપૂર રહેતા કે, મુઠ્ઠે મુઠ્ઠે અહારાત્ર ઉરાડવામાં આવે, તા પણ તે ખૂટ નહિ; તેની સંખી સાહેલીએ રૂપરુપની અંબાર હતી, સાધારણ પુરુષાના તા શું, પરંતુ માટ માટા શ્રીમાન પુરુષાના પણ તેના ઘરમાં પ્રવેશ થવા દુર્ઘટ હતા-માત્ર શ્રીમાનાની જ તે માનીતી હતી-સૌંદયંચુડામણિ પિંગલા માત્ર તેમની જ સેવા કરતી હતી. આવા સ્થળમાં કંદપંદ્વરના પ્રવેશ થવા, એ મહાકઠિન કામ હતું. પાતે સાધુ હતા, છતાં ગુરુચરણપર ધ્યાન રાખી, નીચી દૃષ્ટિએ, કંદર્પહર ગિલ્ क्षाना धर तरह यास्ये। तेना द्वारपर कर्धने 'नारायण हरे 'ने। पे। क्षार પાડીને તે ઊમા રહ્યો. સાધુનું સ્વરૂપ અદુભુત તેજસ્વી હતું; શરીર હ્રષ્ટ-પુષ્ટ હતું, મુખના લખલખાટ સામા મનુષ્યના હૃદય પર છાપ પાંડે તેવા હતા; વય તરુણ હતું; આછી આછી મૂછના હજ તા દારા ફૂટેલા હતા; વાસ્તવિક કહીએ તા તેનું સર્વોંગ દિવ્ય હતું. એ પુરુષને જેતાં જ ગાંણુકાની દેવડીએ બેઠેલા ચાપદારા આશ્ચર્યચક્તિ થતા નમન કરવા ઊમાં થઇ ગયા. પ્રત્યેક જણુ બે હાથ જોડીને કંદર્પહરને દંડવત્ પ્રણામ કરવા લાગ્યા. ગણિકાના ઘરનાં સેવક સેવિકાએા પણ તે દિવ્ય પુરુષનાં દર્શનાર્થે દાેડી આવ્યાં. પ્રત્યેક જણુ અન્યાન્ય વાત કરવા લાગ્યાં કે, આવી અદ્દલુત કાંતિમાન મૂર્ત્તિને, અમે આ જન્મારામાં તેા દીઠી નથી. દ્વારની દેવડીના બાજાના પગથીઆપર પદ્માસન વાળીને કંદર્પહર બેઠા અને પાતાના મધર ને મંજલ કંઠથી પરખ્રદ્ધાનું ગાન કરવા લાગ્યાે.

"કિલકાર યાર પ્યાર, અિત્યોર્મે મેરે આ ન; આંખે તરસ રહીં હૈં, સૂરત ઇન્હેં દિખા ન ચેરી હું તેરી પ્યાર, ઇતના તા મત અતાર; લાખાં હી હઃખ સહાર, ડુક અબ તા રહમ ખા ન તેર હી હેત માહન, છાની હૈ ખાક બન અન; હઃખ ઝીલે સવ અનગન, અબ તા ગલે લગા ન મનકા રહ્યું મેં માર, કબ તક બતાક પ્યાર; સખે બિરહમે નાર, પાની ઈન્હે પીલા ન

સખ લાક લાજ ખાક, દિન રેન બૈંઠ સાંક; જિસકા કહ્યું ન કાઈ, ઉસકા તા જ બચા બ. મુજકા ન ધાં બુલાવા, કુછ શર્મ જીમે લાવા. અપનોંકા મત સતાચા, એ પ્રાન પ્યારે રાજ. કંદપંહર હૈ ચેરી તેરી, સ્પાજ લજ્જ મેરી; જલતી હૈ માશુક તેરી, આકર ઉસે ઊઠા જ.\*

આજે આષાઢ માસની દ્રાદશી હતી. ગિલ્કા પિગલા કર્મથી ધર્મશીલ ન હતી; જો કે તેથું ગુણવાન ખુદ્ધિમાન શ્રીમન્તાને પાતાનું અંગ અર્પણ કરી દીધું હતું, તથાપિ કાઇક જન્મ જન્માંતરના સુકર્મને ચાગે, તેના હુદયના કાેઇક ગુપ્ત સ્થાનમાં, આત્મજ્ઞાનનું બીજ ઢંકાઇ રહ્યું હતું, તે વાર પર્વે અનેક સાધુ સંતાના, અનાથ રંક રાગિષ્દાના. પંડિત અને બ્રાહ્મણાના સત્કાર કરતી, તેમને વસ્ત્રા આપતી અને દાન हेती. श्रद्धवेत्ता षट्संपत्तिवान पुरुषाने शाधी शाधीने ते प्रेमथी पाताने ભવન પધરાવતી, ભાજન કરાવતી; કાેઇને વિદ્યાભ્યાસ કરવા માટે ધનની સહાયતા આપતી; સંતાને બાલાવી કથા શ્રવણ કરતી; અતિથ મહાત્માના સેવનમાં તત્પર રહેતી; તીર્થાટન પણ કરતી. એટલું છતાં તેનામાં આ જ પાપવૃત્તિ હતી કે, તે લણાને બ્રષ્ટ કરતી. આજે તેનું પૂર્વ જન્મનું પુષ્ય ક્ળીલત થવાનું હાવાથી, કંદપંહર તેના દ્વાર-પર આવ્યા છે. તે ગણિકા હતી, એટલે ગુણને જાણનારી હતી: † કેમકે અનેક રાજસ પુરુષા તેને ત્યાં પધારતા હતા, તેમાંથી ગુણવાન विद्वान विना ते अन्यना अंशीशर करती न द्वती. तेना शुष्टुने नाय-नारनी ते आढ्र हती. ते पाताना मंहिर भावनारा गुल्हीन सर्वेन હસાવી રમાડી વિદાય કરતી ને વિષયથી દ્વર રાખતી હતી-અંગ તા ગુણી જનને જ અર્પતી હતી. એવા અનેકાના ભાગ લીધા છતાં તેના હ્રદયમાંથી વિષયવાસના દ્વર થઇ ન હતી, રાજપુરુષાની તાે માનીતી હતી, છતાં તેનાથી તે સુખવતી છે, એમ તે માનતી ન હતી. માટા પુરુષાને, અનેક પત્નીઓ ને ઉપપત્નીએ હોય છે, અનેક પ્રકારના

<sup>\*</sup>આ પદમાં જીવરિય વિરદ્ધભ્યયાનું વર્ણન છે. એ એક હિન્દી કવિની કૃતિ છે. † ત્રિણકા, કંચની, રામજણી ને વેરયામાં માટા મેદ છે એમ મને જણાવવામાં આવ્યું છે. ગુણ જોઇ દેહાપણ કરનાર બાણકા—એ એકનું જ સિવન કરે છે; કંચન લઇ દેહાપણ કરનાર કંચની—તેના સ્વામી ધન છે; રામનું—ઇ શ્વરનું લજન કરનાર રામજણી—પણ વિષયીજન તેના માહપાશમાં, તેની ધમૃરૃત્તિ જોઇ કૃશાય છે. તે રામજણી; અને ન રૂપ, ન ગુણ કે ન ધન કઈ પણ જોયા વગર, માત્ર વિષયને આધીન થનારી તે વેરયા. કલાદા તેથી પણ અધમ છે.

રાજકાર્યમાં ગુંથાવાનું હાય છે, તેઓ પત્ની અને ઉપપત્નીને મૂકીને બીજીઓને સંતાષ આપવાને સમર્થ હાવા નથી; તેવા જ કારણથી પિંગલાને રાજપુરુષથી સંતાષ ન હતા. તે કાેઇ ગુણી પુરુષની મનમાં કામના કર્યાં કરતી હતી.

કંદર્પહરે ચીમે ધીમે પરખ્રદ્ધા પ્રેમનું ગાન કરવા માંડ્યું, તેના સુસ્વર, પિંગલાની ખાસદારીના કાનાપર જઇને અથડાયા. વહેલી વહેલી ખારીએ આવીને તેણે એ ગાનાર કાેેેે છે, તેપર દૃષ્ટિ નાંખી. કંદ-પંહરની કાંતિ એઇને, તે ખાસદારી-સાહેલી છક થઇ ગઇ. એક સાધુ પુરુષ, વળી કાંતિમાન, વળી ઉત્તમ ગાયક અને વળી પરમ ધર્મશીલ નેષ્ઠિક છે, એમ બેઇને તે સહચરીના હૃદયમાં કંઇક જાદેા જ ભાવ સંચાર થવા લાગ્યા. તે પાતાની શેઠાણી યાસે જઇને બાલી;-"બાઇ! આજે ચાતુમાંસની પ્રથમ દ્રાદશી છે, કાેઈ સંત પુરુષને ભાજન કરાવવાની ગઇ કાલે આપે ઇચ્છા દર્શાવી હતી. એવા સંત પુરુષ આપણા દ્વારપર આવેલા છે, તેના તરફ તમે દૃષ્ટિ કરા! ને તે યાગ્ય જણાય તા તેને ત્રુપ્ત કરી, તમારા જન્મનું સાર્થક કરા!" દાસીનું તે દ્રિઅર્થી વચન સાંભળીને, એકદમ ખારીએ આવી પિંગલાએ કંદર્પંહરનું દર્શન કીધું. તેનું લાવલ્યસુક્ત અલૌકિક સ્વરૂપ નેઇને, તેનું હૃદય વીંધાઇ ગયું અને તત્લાણે તેણે સહચરીને કહ્યું; "અલિ નિયુબિકા! એ સાધુ યુરુષને આજે ભાજન કરાવવા માટે આપણા મંદિરીયામાં પધરાવ! એને હું તૃપ્ત કરીશ ને હું પણ પૂર્ણ તૃપ્ત થઇશ !" દાસી તરત જ આજ્ઞા પ્રમાણે નીચે ઊતરો દ્વારપર આવી અને બાલી; ''હે સાધુ! મારી શેઠાણીની મનઃકામના તમે તૃપ્ત કરા તા ભલે ભિક્ષા લેવા પધારા!" કંદપૈહરે કહ્યું. "તારી બાઇની મનઃકામના પૂર્ણ કર્યા વગર હું અત્રથી વિદાય થઇશ જ નહિ!" પછી દાસી હસતી કંદર્પહરને મંદિરમાં તેડી ગઈ.

પિંગલાએ ભાત ભાતનાં ભાજના તૈયાર કરાવવાની આજ્ઞા કરી દીધી. ભાજનના સમય થતાં કંદર્પહરને ભાજનને માટે વિનતિ કીધી. કંદર્પહરે ઉત્તર આપ્યું; "હે મૈયા! હું એક સંન્યાસી છું. હું એકવાર જ ભાજન કરું છું, બીજીવાર ભાજન કરતા નથી; માટે આજે હું ભાજન લઇશ નહિ" સાધુ પુરુષનું તે વચન સાંભળીને પિંગલાને ખેઠ થયા, પણ પાતાની મનઃકામનાને, સાધુના અત્ર કહેવા વિના સંતાષ મળશે નહિ એમ વિચારી, તે બાલી; "આપ આ દાસીના ભાજનના અંગીકાર કરતા નથી એ હું મારું દુર્ભાગ્ય સમજું છું."

કંદર્પહરે કહ્યું "હે મૈયા! એમાં દુર્ભાગ્ય કંઇ પણ નથી. મેં તારી દાસીને કહ્યું છે કે, તારી શેઠાણીની જે જે કામના હશે, તે તે હું પૂર્ણ કરીશ, અને જ્યાં સુધી તે પૂર્ણ કરીશ નહિ, ત્યાં સુધી અહીંથી વિદાય થઇશ નહિ. આજે નહિ તા કાલથી હું તારું ભાજન લઇશ-એમાં તારે જરાય ખેદ પામવાનું કારણ નથી!"

સાધુ પુરુષનું તે વચન સાંભળીને, ગિશુકાએ મનમાં વિચાર કીધા કે, જો હું આ ક્ષણે એને આગ્રહ કરીશ તેં મારા દેહ ગેહ પાવન કીધા વગર, એ મહાત્મા ચાલ્યા જશે ને મારી મનઃકામના વ્યર્થ થશે. એ કયાં જવાના હતા આ મહેલમાંથી. એ જોગટા છે ઘણા પાકા ઉસ્તાદ! ભાવ ખાતાં ઠીક આવડે છે. પણ આપણે કયાં કાચાં છિયે! એવા જોગટા ઘણા જોઇ લીધા છે! આ પિંગળાના સપાટામાંથી કાસ્કુ છટકયું છે કે એ છટકવાના હતા ? આમ વિચાર કરતી ગિશ્કુકાએ કંદપંહરને તે દિવસે આંગ્રા આગ્રહ કીધા નહિ.

પછી તેણે પાતાની દાસીને માકલી બીજા એારડામાં સાધુ મહા-રાજને બિરાજવાની ગાંઠવણ કરી આપી. આ એારડા વિલાસવેલવની વિબૂતિ જેવા હતા, રતિને રહેવાના સ્થાનરૂપ હતા, મદનને માજ મારવાનું મંદિર હતું, ગમે તેવા બ્રહ્મવિદ્દને ચલાયમાન કરવાનું એ ચરિત્ર-સ્થાન હતું. ગણિકાએ એ એારડા ખાસ રાજપુરુષાના દ્રવ્યથી શાણ-ગાર્યો હતા. એમાં જ કંદપહરને રહેવાનું હતું.

કંદપૈહરે, તે આરડામાં પ્રવેશ કરતાં જ સહમ દષ્ટિપાતથી આમ-પાસની લીલાનું અવલાકન કરી લીધું. સુંદર છત્રપલગ, અનેક ઔરંગા, સુખાસના, સુવર્ણના મંચા, ઘુઘરિયાળા હિંદાળાઓ ને મનને ઇશ્કમાં લીન કરાવે તેવાં ચિત્રાથી તે ભરપૂર હતા. એમાંના કાઈ પણ સુંદર આસનપર નહિ બેસતાં, તેલે એક ખૂણામાં વ્યાઘાંખર બીછાવી આસન કીધું. દાસીએ સુખાસનપર બેસવા માટે બહુએ આગઢ કીધા, પશુ કંદપૈહરે કહ્યું; "અયે અંબે! અમારા જેવા સાધુ પુરુષાને એવાં સુખાસના યાગ્ય નથી, એ તા ઇશ્કીએ માટે રહેવા દે!" આ સાંભળી દાસી ત્યાંથી વિદાય થઇ ગઇ ને કંદપૈહર પરમાત્માના ધ્યાનમાં નિમમ થયા.

દાસી પાતાની બાઇ પાસે આવીને બેઠી. તે સમયે પિંગલા વિચા-રમાં લીન થઈ ગઈ હતી. મહાન્ તેજસ્વી સાધુ પુરુષને એઇને તેના મનના વિકારા શાંત થવાને અદલે પ્રદીપ્ત થયા! તે નૃતન નૃતન તરૂંગામાં રમતી હતી. જે ચિત્તને એકલા વિવેક જ પ્રાપ્ત થયા છે. તે ચિત્ત કાઇપણ કાળે ભાગત્યાગ કરી શકતું નથી. જે વિવેક સાથે વિરાગની પ્રાપ્તિ થાય છે, સત્યાસત્યના ભેદ જાણવામાં આવે છે, તા જ ચિત્ત સંસારી ભાગના વિષ્ઠાપેરે ત્યાગ કરે છે. પિંગલાને વિવેક પ્રાપ્ત થયા હતા ખરા, તથાપિ તેની વાસનાના સ્થય થયા ન હતા અને વિરાગના તા અંકરે કૂટયો ન હાતા. તેણે પાસે બેંદેલી દાસીને કહ્યું; "અલિ નિપૃણિકા! હું જેવા પુરુષની ઘણા કાળ થયા કામના કરતી હતી, તેવા જ પુરુષ આજે મને પ્રાપ્ત થયા છે. તું ઘણી ચતુર છે, તેથી મારા મનાભાવ જાણીને જ તું એ સંત પુરુષની પાસેથી વચન લઈ આવી છે કે, તે જયાં સુધી મારી મનઃકામના તૃપ્ત કરશે નહિ ત્યાં સુધી અત્રથી વિદાય થશે નહિ. દેખીતા તો એ સાધુ ઠીક છે, પરંતુ ચાલાક ને બાલવે જખરા વાચાળ છે. જેની, મને મૈયા મેયા કહે છે! પણ પાતાની ઇચ્છાથી એ આ પાપના લવનમાં આવ્યો છે; વળી અત્ર રહેવાની વાતો કરે છે; તેથી જાણું છું કે, એ જાગટા ડાહ્યોડમરા હાઇ શકે નહિ—એ પુરુષ જો મને પ્રાપ્ત થાય તો હું ખરેખર કૃતાર્થ થાઉ! જાગી પુરુષોના ભાગ જગરાગના નાશ કરે છે. પણ એ સહેજમાં સમજે તેવા નથી, હોંકે!"

દાસી પાતાની શેઠાણીના મનાભાવ જાણીને તેને અનુસરતું જ ખેલી; "આઇ! તમે એની જરાય ચિંતા રાખા માં. બધાય સાધુ ખાવા એવા જ! દામથી ને કામથી કાેેે હુ ડચ્યા નથી? ઇન્દ્ર ડચ્યા, બ્રદ્મા ડચ્યા, વિશ્વામિત્ર જેવા મુનિ ડચ્યા, કૃષ્ણું પરમાત્મા ડચ્યા, તા એ જોગટા શી બિસાતમાં છે! હું માનું હું કે, એ તમારું રૂપ જોઇને છક્ક થઈ ગયા છે; અને તેથી જ તેને ખાવાનું ભાવ્યું નથી. જે એમ ન હાય તાે આવાં સુંદર પકવાન્નોને ઠેલીને કાેે શું ઉઠી જાય? જુએા તાે ખરાં, એને હું ચપટીમાં કેવા ઠેઠાણે લાવી મૂકું છું! મોંઘા સોંઘા થાય નહિ, તાે પછી સાધુ શેના? પણ બાઇ! છે તાે કામદેવના જ અવતાર!"

અમ વાતચીત કરતાં સંધ્યાકાળ થયા. મુખ્ય દાસીએ કંદપહરનું સ્થાનક ઝળાંઝળાં કરવાની અજિ દાસીઓને આજ્ઞા આપી દીધી. આખા મહેલમાં ચામેર સૌગંધિક દીવા પ્રગટ થઈ ગયા; અત્તર આદિક મુગંધી પદાર્થોના બેહેકાટ ચામેર પથરાઇ ગયા; ઉત્તમ ઉત્તમ સૌગંધિક પુષ્પાની અને વાળાઓની જાળીઓ ખારીઓપર બંધાઇ ગઇ-કંદ-પંહરના મનને કાઇ પણ પ્રકારે પ્રસન્ન કરવાના પ્રયત્ના આરંભ્યા; સાથે ક્રમને વધારવાના મંગળ નાદા થવા લાગ્યા. થાડીવારમાં દાસી ને પિંગલા સ્પાના થાળમાં કેસર કસ્તૂરી નાંખેલા દ્વધાના પ્યાલા ને કામની વૃદ્ધિ

કરે તેવાં સુંદર પકવાન્નો લઇને, કંદર્પહરની સમીપ આવ્યાં અને તે ખાવાની તેમણે તેને પ્રાર્થના કીધી. કંદર્પહરે કહ્યું; 'મૈયા!"-આ શબ્દ સાંભળતાં જ પિંગલાને રુવેરુવે જવાળા પ્રકટ થઇ. પિંગલાના મનની કામના અદી જ હતી અને તેને સાધુએ મૈયા કહીને બાલાવી, તેથી તેને ક્રાે**ધ** અને ખેદ ખને સાથે જ વ્યાપી ગયા. જે દેહી છે, તેને દેહવાસનાના જ ાવચાર છે; તેઓ સંત પુરુષની ગતિને જાણી શકતા નથી. રુપમાં, યૌવનમાં, ધનમાં, અખુધાને માહ ઉપજે છે; પરંતુ જ્ઞાનીઓ દાર્યથી તે માહના ત્યાગ કરે છે. આ સાધુનું મન તા પ્રદ્મા સાથે એક લીન થયું હતું; તેના હૃદયપ્રદેશમાં કાેઇ પણ સ્થળે વિકારનું સ્થાન જ ન હતું; પિગલાના હાવભાવ, નખરાં, વકુદ્રિષ્ટ-એ કશું પણ તેના હૃદયપર અસર हरी शक्ते तेम न इतं; तेने भन ते। पिंगला क निंह पण कगतनी स्री માત્ર મૈયા હતી, અને તે જ સંબાધનથી ગણિકાને સંબાધીને પુનઃ કહ્યું કે, ''હે મેયા! સંતના વિધિનિષેધને તું જાણતી નથી, તેથી જ આ યાળ પુનઃ તું લાવી છે! પણ અમ વિસ્કૃત પુરુષોને બીજવાર ભાજન લેવાના નિષેધ છે. માયિક-સાંસારિક જીવા જ આ કામાત્પાદક ભાજ-ननुं सेवन करे छे-साधु पुरुषेति ते। ये लेकिन विषसमान छे, ते। શું તું એ જમાડી મારા ઘાત ઇચ્છે છે ? હે મૈયા! જ્ઞાની પુરુષાના દેહ ભાગને માટે નથી, પરંતુ અનંત માક્ષને માટે છે; ક્લુદ્ર કામનાને માટે નથી, પરંતુ તપશ્ચરણને માટે છે. આ શરીરરૂપી મહાનગરી પ્રાદ્ધ કરીને, જે જીવ પાતાનું જીવન, વિલાસવલવમાં ઉડાવી દે છે, તે જીવ પરમાત્માના અપરાધી બને છે. આ તારાં મિષ્ટાન્નો, અમ જેવા સાધુ પુરુષાને માટે અનેક પ્રકારે દુઃખ પ્રાપ્ત કરાવનારાં છે, તે**યી કૃપા કરી** પાછાં લઈ જા. વળી સુણુ મૈયા! આ બધા ઠઠારા શાને માટે **બેઇએ**? આ વૈભવા કાને માટે કીધા છે ? ચામેર બહેકાટ મારતા આ સામં ધિક પદાર્થો કરતાં, આ અંતરાત્માને આનંદ પમાડતા જે સુગંધ પ્રસરે છે, તે શું આના કરતાં શ્રેષ્ઠ નથી ! તારા અંતરાત્માને સ્થિર કરીને, તારાં પ્રપંચી ચક્ષુઓને નિર્મળ કરીને, મારી હિ સામે તારી દૂષ્ટિ મેળવ! મને ધર્મમાંથી ભ્રષ્ટ કરવાના તારા મનના વિચારાને દ્ભર કર અને આ તામસી ભાજનને અહીંથી પાછું લઇ જા!"

પિંગલાએ કહ્યું; ''મહારાજ! તમારા જેવા સત્યાત્રા તા અનેક જીવાનું કલ્યાણ કરનાર છે; ગુણી જેના જેના દ્વારપર ચરણ ધરે છે, તેને ક્રમ્યાણ નિમેષમાત્રમાં થઈ જાય છે. મારી મનઃકામના તૃપ્ત કરવાની-માસ

<sup>ं</sup> ना हेद क्षागायतन नथी पश हेवायतन छे. भद्रकर्मणे।

કલ્યાલની આપે પ્રતિજ્ઞા લીધી છે, તેને શું આપ નિષ્ફળ કરશા !" સાધુ પુરુષે કહ્યું: ''હે મૈયા! જે પ્રતિજ્ઞા મેં લીધી છે, તેને હું સફળ જ કરીશ-મારી પ્રતિજ્ઞા સફળ કર્યા વિના હું અહીંથી પગલું પણ અહાર ધરીશ નહિ. તેને માટે તારે નિશ્ચિન્ત રહેવું. પણ આ વૈભવથી તારી કામના તૃપ્ત થશે ? ના. તેના પ્રકાર તા નિરાળા જ છે.

तेथी क तुं तृप्त थशे!

સાધુનાં એ માર્મિક વચના સાંભળીને પિંગલાને ઘણું જ માર્ઠ લાગ્યું. પરંતુ તે શુ કરી શકે? તેણે મનમાં વિચાર કર્યો કે, "અહં! માવા દંભના વિચારા તા ઘણાએ સાધુઓ ખતાવે છે પરંતુ એ ખધાઓ સ્ત્રીના છળકપટમાં લપટાઇ મૂવા છે. પ્રદ્રા, શિવ ને વિષ્ણુ પણ સ્ત્રીઓનાં ચરિત્રામાં ભાળવાઈ ગયા છે, તા પછી તલુખલા જેવા આ સાધુડાના શા ભાર ? ઇશ્વરને એાળખવા, માયાના ત્યાગ કરવા, આસુરી संपत्तिने तळवी, दीलने। त्याग डरवी, क्वेषिने वश राभवी, सारित्वक વ્રતે રહેવું. આવી આવી વાતા તા મનેય માઢે બાલતાં આવડે છે. બાલ બચ્ચા શુકડા! અચરે અચરે રામ, તા કહે રામ! રામ! રામ! એમ બાલ્યા તેમાં શું? ખાવાએ અને સાધુઓ નિત્ય આવું આવું બાલ્યા જ કરે છે કે, સ્ત્રીએા નરકનું દ્વાર છે, ત્યજવા જેવી છે, પરંતુ કયા સાધુ, ખાવા, જતી, જંગમ, ચાગી સ્ત્રીના માહમાં કસી મૂવા નથી ? હું પણ ખરી કે, એ સાધુ મહારાજના વિકાર ને અવિકાર ખધું ભુલાવી દઊં અને એના અધમ તથા પાપિષ્ઠ શબ્દપહારને પાછા એના જ મોંમાં ઘાલી કઉં! એમ કરું ત્યારે જ મારું નામ પિંગલા! આજે નહિ તા કાલે, ખાશે નહિ તા જશે કયાં ચૂલામાં ? ખાધા વગર કાેણ જવે હે ? હવા ખાઇને જીવશે તાે નહિ! નારી નરકની ખાણ છે. નારી સંસારમાંથી પાડનારી છે, એવી એવી વાતો તો મેં ઘણીએ સાંભળી છે, અને એવું એવું બાલનારા અનેક આવ્યા ને અનેક ગડગપટ ક્યાં ગયા, તેના પત્તાએ લાગ્યા નથી. તા પછી આ જોગટાના તે શા ભાર?'

આવા પાતાના મનમાંના સંકલ્પ વિકલ્પાને જેરથી દખાવીને, તે બાલી; "સાધુ મહારાજ! આ જગતમાં મેં તો ક્રાઇ પણ જીવ એવો જેવા નથી કે, જે મારા હાથનાં આવાં ઉત્તમ કઢેલાં દૂધ, સુંદર પકવાનો અને અહેક મારતા મુખવાસને ઢાકર મારવાને તત્પર થાય! આ મારા હાથની એક પાનની બીડીની શી કિમ્મત છે, તેની તમને ખબર નથી, તેથી જતે લેવા તમે ના પાઢા છા! પણ આ વિદેહાનગરીના અનેક ધનવાન, ગુણવાન્, વિદ્વાન્ ને તમારા જેવા ધર્મશીલ ને પ્રદ્યા

ને પ્રક્ષાના દાદાઓના હાથમાં એ બીડી આપું તા તેએ પણ પાતાને અહાભાગ્ય માને, અહાભાગ્ય! પશુ પ્રીકર નહિ, કાલે તમારી કચ્છામાં

आवे त्यारे लाजन ४२ले."

આટલું બાલીને દાસી અને પિંગલા ત્યાંથી વિદાય થવાને તૈયાર થયાં, ત્યારે કંદપંહરે કહ્યું; "હે મૈયા!! આ દીવાના ઝગઝગાટ, અત્તરના અહેકાટ, યુષ્પાની શય્યાંએા, આ સાધુ યુરુષને માટે ન હાય. એને તું સત્વર દૂર કર! એ મારા દેહને સુખ ઉપજાવવાની તારી ઇચ્છા હાય તા આ સઘળી વિલાસ સામગ્રીને દૂર રાખી, તેથી તૃપ્ત થા!"

પિંગલાએ સાધુની ઇચ્છા પ્રમાણે, સઘળા દીવાએ હાલવાવી નાંખ્યા, માત્ર એક જ દીવા રહેવા દીધા, કુલની ને વાળાની

જાળીઓને છાડાવી નંખાવી.

જ્યારે દાસી ને પિંગલા પાતાના મંદિરમાં જઈ એઠાં, ત્યારે દાસી બાલી; "બાઈ! આ તા મૂવા ખરેખરા અખ્રુઝ જ દેખાય છે, એને તા કંઇ કદર જ નથી. એવા મુવાને અહીં રાખીને તમે શું કરશા ? મારા લાત ને કહાડા ખહાર. તમારા મનાભાવ એ પૂર્ણ કરે, એની મને જરાય આશા નથી."

પિંગલા બાલી; ''છાકરી! હજા તું નાદાન છે. એને હું મારી ચપેટીમાંથી જવા દર્દશ કે? અરે! જારે જા, મારા મનનું નખળાપણું જાણ્યા પછી એ કીયા ચૂલામાં જવાના હતા ?"

માડી રાતના પિગલા થનથનાટ કરતી કંદર્પહરના ચારડામાં ગઇ અતે કંદર્પહુરની સામા બેસી અનેક પ્રકારના ચાળાચરકા ને નાચ નખરાં કરવા લાગી. પરંતુ જેના\* સર્વ સંકલ્પાેના નાશ થયા છે, જેનામાં વિષ-યના ગંધ નથી, એવા યાેગા પુરુષના ચિત્ત ઉપર તેની જરા પણ અસર થઇ નહિ. પિંગલાએ સાધુનાં ચરણા તળાસવાની માગણી કરી, ત્યારે સાધુએ કહ્યું; ''આ સમય અમારે સાધુને ધ્યાન ધરવાના છે. એ ધ્યાન-માંથી પરવાર્યા પછી, તારી જે ઈચ્છા હાય તે પૂર્ણ કરજે!"

પિંગલાએ મનમાં વિચાર કીધા કે, "ઠીક છે. હમણાં સાધુ મહારાજ ભલે ધ્યાન ધરે. કયાં સુધી ધ્યાન ધરશે ! કેાનું ધ્યાન ધરશે ! **દેવીનું** કે દેવનું ? પરમેશનું કે પિંગલાનું ? હું બેઠી છું ત્યાં ખીજાનું ધ્યાન ધરવાની ક્રાની શક્તિ છે?

પિંગલા સાધુની સમીપમાં લાંબા સમય બેસી રહી. હુમણાં ધ્યાન-માંથી સાધુજી મુક્ત થશે, ઘડી પછી મુક્ત થશે-એવી આશામાં ને આશામાં, માડી રાત થતાં સુધી બેસી રહી-પછી ડાહ્યા ખાવા લાગી-

<sup>\*</sup> सर्वसङ्कल्पवर्जिताः।

પરંતુ સાધુ મહારાજ સમાધિમાંથી ઊટ્યા જ નહિ. પાછલી રાત થઇ, તો પણ મુનિ મહારાજ ધ્યાનમાંથી ચળ્યા નહિ. આખરે કંટાળીને પિંગલા ત્યાંથી વિદાય થઇ. જતાં જતાં તે મનમાં ભાલવા લાગી કે, આજે નહિ તા કઃલે સમજશે, જશે ક્યાં ?

મદનવશ થયલી પિંગલાની આંખ પાછલી રાતના ઊઘડી તે ઊઘડી. ક્યારે સવાર પડે ને ઋષિરાજને મળીને તેનું મન ડાલાયમાન કરું, તેની તે માળા જપવા લાગી. એ ઋષિદેવ મારા દેહને સાર્થક કરશે કે નહિ? કહ્યું છે તેમ મારી મનઃકામનાને તે પૂર્ણ કરશે કે નહિ? મારા પ્રેમને લજશે કે નહિ? એના હૃદયમાં પ્રેમ છે કે નહિ? આમ નવા નવા અનેક વર્ક વિતર્કોથી તેની ઊઘ ઊડી ગઇ. કામદેવનાં આણા તેના અંતઃકરણની આરપાર નીકળી ગયાં હતાં; તે અળું જળું થઇ રહી. "એ તુચ્છ મદન! તું મને માર નહિ. આ સાધુમાં મને ક્સાવીને દુઃખ દે નહિ. અલિ સખિ! તું કંઈ મારું ઔષધ નહિ કરે? મારી વિરહવેદના નહિ અલિ સખિ! તું કંઈ મારું ઔષધ નહિ કરે? મારી વિરહવેદના નહિ શમે? એ સાધુપર મને આવડા માહે શાે કે હું અંધ કેમ બની ગઇ? ખરેખર એ સાક્ષાત્ કામદેવ છે, તેથી જ હું રતિ તેની કામના કરું છું!" આવા હવાતિયા–દાંતિયા–સંતાપ પરિતાપ વચ્ચે પ્રભાત થયું.

દાસીએ ઊઠી પિંગલાને ધીરજ આપી કહ્યું; "જરા તમે તમારોા તેા જુઓ! આજે તમે આમ અધીરાં કેમ બની ગયાં છોઃ એવા જોગઠાએા આવા દંભ ન રાખે તા પછી તમારા જેવાં પંખેરાં સપડાય કેમ ?" પછી તે હાથમાં પાણીના લોટા, મટાેડી ને દાતણુ લઇને ઋષિદેવ સમક્ષ આવી.

ધૂર્ત દાસીએ પ્રેમપૂર્વક પ્રશ્રામ કીધા ને ક્રદર્પદ્ધર સમક્ષ દંતધાવન કીધું. સાહિત્ય મૂક્યું. આશીવાંદ દઇને કંદર્પહરે નિયમપુર:સર દંતધાવન કીધું. પછી દિશા જગલ વગેરે કાર્યથી પરવારી, સ્નાન સંધ્યા કરી, કંદપેહર આસન વાળીને બેઠા કે તરત જ દાસી કેસર, કસ્તૂરી, બદામ, પિસ્તાં, એલચી, સાકરઆદિ નાંખેલું દ્વધ લઇ આવી; તેણે ઋષિરાજને પ્રશામ કરીને પ્રાશન કરવાની પ્રાર્થના કીધી. કંદર્પહરે કહ્યું; "બેટા! આ કૃત્ય નિંઘ છે. સાધુ પુરુષોને જેથી મદ ચડે, જ્ઞાનના વિનાશ થાય, સુસ્ત થવાય, સુજ્ઞ પુરુષો જેના સેવનની નિંદા કરે, શરીરમાં જવાથી જે પદાર્થો સાત્વિક વૃત્તિના નાશ કરીને તેની આત્મિક સ્થિતિમાંથી ઢાળી પાડવાનાં કારણભૂત થઇ પડે, તેવા કેફી પદાર્થીનું સેવન કરાવીને, તું શું મહાકષ્ટે પ્રાપ્ત થયેલા મારા શુદ્ધ જ્ઞાનના નશા કરાવવાને ઇચ્છે છે? જે પદાર્થ તું લઇ આવી છે, તે કાઇ પણ સંત પુરુષને વિષયવાસના તરફ દારી જઇને, મન્મથના

માહમાં નાંખનાર છે; માટે મારે એ નકામા છે: જે એના લાગી હાય, તેને એ આપ. સત્ત્વ, રજ અને તમ એ ત્રિગુણાત્મક અહંકારનું આ દેહમાં પૂર્ણ જોશથી વિચરનું, એ સત્ બુદ્ધિને ડાલાવી નાંખે છે, અલેદના ત્યાગ કરાવીને લેદને જાગૃત કરે છે અને મનને અવ્યવસ્થિત સ્થિતિમાં મૂકી દે છે. આ સર્વે પદાર્થો અમારા જેવા સંત પુરુષાને ભ્રષ્ટ કરવાનાં પ્રબલ સાધના છે. મૈયા! એ દૂધના કટારા તેને આપ કે જેને ઇચ્છા છે, જે માયામાં તહ્યીન છે, જેને લેદાલેદનું જ્ઞાન નથી, સત્ય વસ્તુને જે સમજતા નથી."

દાસી ઘણા ગુસ્સાથી બાલી: "ત્યારે મહારાજ! તમે શું ખાશા ! દ્ભા નહિ, ઘા નહિ, પકવાન નહિ, શાક તરકારી નહિ, શ્રીખંડ નહિ, આસંદી નહિ, પૂરી નહિ, દ્ભાપાક નહિ, ત્યારે ખાશા શું ! ધૂળ!"

કંદર્પહર જે સાધારે શું સંતના જેવા હાત તા તે દાસીના મુખથી આવાં કુર વચના સાંભળતાં જ, ક્રોધને વશ થઇ જાત; મન્યુહર પણ આ દાસીના તિરસ્કારનાં વચના સાંભળીને છછણી પડત; પરંતુ કંદપહર એ સર્વેના કરતાં પણ શ્રેષ્ઠ હતા. તેણે રિમત કરતાં દાસીને કહ્યું; 'એટા! ચૂળ ખાનેકી હી મેરી ઇચ્છા હે. મેરે વાસ્તે બજરી કી એક બડી રાટી, એર જરાસી મૃગકી દાલ લાના! મેરે વાસ્તે વાહી લાજન અચ્છા હે."

દાસી તા ઋષિરાજનાં વચના સાંભળતાં, મનમાં ને મનમાં હજારા ગાળા દેતી. ત્યાંથી ચાલી ગઇ ને વિચારવા લાગી કે, "આ મૂવા ખુડથલ સાથે મારી ખાઇને કેમ ફાવશે ? મૂવું જંગલના ઢાર જેવું ઢાર જ. રે ઢારે સારું કે તે પણ આ પઠવાન્નો ચવડ ચવડ ચાવી જાય, પણ આ મુવા તા તથીએ નપાવર! પકવાસો તા આ ઢારને ભાવતાં નથી, દ્રધ તો એના ગળામાં ખુંચે છે, પાન તાે એને કઠણ પડે છે ને અત્તરની સગધથી તા એ બેશુદ્ધ થાય છે! રે સગધથી તા નાકને ફેક્ઝ આવે છે! રડ્યા ભૂતને તે વળી શાનું ભાન હાય? મૂવાં જંગલનાં ઢાર તે હાર જ!" આમ અબડતાં કફ્રડતાં અરધી કાચી પાકી મગની દાળનું તખડક અને ચાર ઢાકળાં ભેગાં કરવાથી જાઉા થાય તેવડા જાઉા રાટલા અને તે પણ શેકીને એવા તા લાકડાના જેવા બનાવ્યા હતા કે ભીંત સાથે અફાહ્યા હાય તા ભીંત ભાંગે, પણ રાટલાની કારને ખાંપણ ન આવે, એવા રાટક્ષા યાળીમાં ઝીંકીને, તેણે ઋષિદેવના મુખ આગળ લાવી મૂક્યા. પ્રસન્ન મુદ્રાથી ઋષિરાજે કહ્યું; "અરે મેયા! હમારે હારકે લીયે ઐસાહી ભાજન ચાહીએ. એ ખડી અચ્છી રાંડી હૈ! એસીહી રાટી ખાનેકા હમક અભ્યાસ હૈ!"

એટલામાં ગિધ્યુકા પિંગલા ત્યાં આવી પહોંચી, ઋષિદેવને પૂર્ધુ પ્રેમથી ભાજરાના રાટલા ને મગની દાળ ખાતાં જોઇને, તે તા આકુળવ્યાકુળ થઇ ગઇ. આ વખતે ઋષિદેવ એવા પ્રેમથી તે રાટલાનું પ્રાશન કરતા હતા ને રાટલાની સ્તુતિ કરતા હતા કે, તે એઇને પિંગલાને તા પગથી તે માથાલગી ઝાળ ચડી ગઇ અને તે દાસીને જોઠે લઇને એકદમ ત્યાંથી ચાલી ગઇ.

પછી પિંગલા બાલી; "અલી મનાહારી નિપુશ્રિકા! આ મૂવા ખુડથલને લાવીને તે શું મારું કલ્યાશ્રુ કરવા ધાર્યું છે કે! જાણે મૂવું જંગલનું રાઝ. જાનવર. એને નથી આવડતું ખાતાં, નથી આવડતું પીતાં, નથી આવડતું બાલતાં, નથી આવડતું બેસતાં, નથી ગમતું સૂતાં ને નથી આવડતું બાલતાં, નથી આવડતું બેસતાં, નથી ગમતું સૂતાં ને નથી આવડતું વાતચીત કરતાં! અલિ જેની! ઘડી ઘડી મૈયા શાના કહી મરે છે? મે તા જાણ્યું કે, મારા ઘણા દિવસાના મનારથ એનાથી પૂર્ણ થશે ને હું આ જંદગીને સાર્થક કરીશ પરંતુ એ મૃવા ઢારે તા મને છક્ક જ કરી નાંખી છે. એનાથી કંઈ મારા શુકરવાર વળે એમ મને લાગતું નથી."

દાસી ખાલી; "આઈ સાહેબ! તમે જરાય ગભરાતાં નહિ. આ મંદિરમાં વમારાં દર્શને પધારેલા એવા કરોા માયના પૂત છે કે, જે સાંગાયાંગ તમારાં ચરષ્યુકમળાના પ્રસાદ ચાખ્યા વિના જઇ શકયા હાય ? તમારાં નેનખાણા એવાં તા વજળાણ સમાન તીક્ષ્યુ છે કે, તેનાથી ભલભલા સાધુઓનાં અને મુનિએાનાં મન દોલાયમાન થઇ ગયાં છે, તેમના સાધુપણાનાં ગૌરવ ગળી ગયાં છે–તેા આ સાધુડા, તે કયા હિસાબમાં ? એ શું જાણતા નહિ હાય કે, આ ગણિકાનું મંદિર છે! એટલું છતાં એ ચાહી ચાલીને આ મંદિરમાં આવ્યા છે, તે શું તમારી મનઃકામના સિદ્ધ કર્યા વગર અહીંથી એક પણ ડગલું પાછું ભરશે ? નહિજ. વળી મેં એને મુખે કપટી પ્રતિજ્ઞા કરાવી છે. રાતવાસા રહ્યા છે;-રહેવાની પૂર્ણ કાળજી અતાવી છે, તે અકસ્માત્ અહીંથી છટકી જાય, એ ન ભુતા ન ભવિષ્યતિ જ જાણા. એ જોગટાએા તાે મૈયા મૈયા કહેતાં મૈયાનાં પાદકમળાનું સેવન કરનારા ભૃંગ ખની જાય છે! એ કઢેયા દૂધનું પાન નહિ કરે, પણ અધરામૃતનું પાન કરશે. મત્સ્યેન્દ્ર જેવા ચાર્ગી, સ્ત્રીના અધરામૃતના પાનમાં લીન થઇ ગયા હતા તો એ તે કેાલુ દેહરામાંના દેવ! જુઓ તેા ખરાં, ચાર દહાડામાં એને હું ઠેઠાણે લાવી નાંખીશ, પરંતુ તમે પણ જરા ઠઠારા ઠીક રાખા. તમે એને તમારા છમછમાટ ખતાવા ને ધીરજથી પીત્રળાવા."

હિમગિરિના મહાત્માએ સુવિચારને સંબાધીને કહ્યું; "હે વૃત્સ સુવિચાર! આ જગતની નૈસર્ગિક ખુદ્ધિ જ એવી છે કે, ગમે તેવા મહાત્માને પણ તે જગતના પ્રાકૃત પુરુષાના જેવા જ સમજે છે. નિર્વિકલ્પ સમાધિથી અદ્ભેતનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરેલા સૌજન્યશીલ પુરુષના હુદયમાં પણ અજ્ઞાનની ગાંઠ ૯ઢ બંધાયલી છે એમ માનીને, જગતના માકૃત પુરુષના જેવા ગણી, તેને ભગ્નવત કરવા ક્ષુદ્ધક પ્રાણી પ્રયતન-શીલ થાય છે, પરંતુ શાંત, જિતેન્દ્રિય, ઉપરામ પામેલા, ક્ષમાશીલ, નિત્ય પરખુદ્ધાના ધ્યાનમાં લીન થયેલા અને ખુદ્દાભાવને પામેલા ખુદ્ધા-વેત્તા, પાતાના પ્રદ્વાભાવના નિશ્ચયમાંથી ક્ષણભર પણ ચલાયમાન થતા નથી-જગતની નાશવંત લીલાને તે જ્ઞાનદીપકના પ્રકાશથી હાંકી કાઢ છે; તે ક્રિયારહિત ને વિકલ્પરહિત બનીને પ્રદ્માકારવૃત્તિમાં જ સ્થિર રહે છે; તેનાં નેત્રા, શ્રાત્રા, જિલ્હાદિ ઇન્દ્રિયા-મૃતવત કાર્ય કરે છે ને સર્વ દૃશ્ય પદાર્થોના ચિદાતમામાં લય કરી, તે પાતે જગતને તરી જાય છે, એટલું જ નહિ, પરંતુ માયામાં લદ્દખદ થયેલા જીવને તારીને, તેને સન્માર્ગ પણ ચડાવે છે. હે વત્સા ! જગતમાં વિચરી તમારે પણ એવા જ અદ્ભેતરસના આનંદના અનુભવ કરી કરાવીને જીવન્મુક્ત રહી, અનાદિ અવિદ્યાએ કરેલા અંધકારના, સ્વસ્વસ્ત્રપની એકતા નાઇને, એમ જ નાશ કરવા. જગત તરવાનું એ જ સૌથી શ્રેષ્ઠ સાધન છે.

પિંગલા પાતાના મનમાં અનેક પ્રકારના મનારથા લક્યા કરતી હતી. તેટલામાં સંધ્યાકાળ થયા. કંદપંહરે સાયંસંધ્યા કીધી કે તુરત જ પુનઃ એક સુવર્લના થાળમાં જાતજાતનાં મધુર ફળ ફળાદિક તથા દ્ભધ્ય લઇને દાસી આવી અને તેણે તે સ્વીકારવા માટે કંદપંહરને વિનૃતિ કીધી. કંદપંહરે પુનઃ તેના અનાદર કીધા. એટલામાં પિંગલા ત્યાં આગળ આવી પહોંચી. આ સમયનું પિંગલાનું સ્વરુપ દેવદાનવાને છળનારી—વિસ્મૃતિ કરાવનારી માહિનીને પસ્તુ પાણી ભરાવે તેનું હતું. તેણે લચા લચ્ચા શૃંગારા શરીરપર ધારણ કીધા હતા, તેના કપાળમાં કીણી ખીનકી શાબી રહી હતી, ચિત્તને આકર્ષણ કરે તેવા હીરાના હાર તેના કંઠમાં ક્રગ- અગી રહ્યો હતો, તેણે પગામાં ઝસ્તુ અણાટ કરતાં તૃપુરા પહેરાં હતાં, તેના નાકમાં પાણીદાર માતીની વાળી દાલાયમાન થઈ રહી હતી, તેણે રંગ એરંગી તસતસતી ચાળી પહેરી હતી, તેણે શરીરપર અંગ પ્રત્યંગ દેખાય એનું આરીક ગુલાથી અંબર પહેર્યું હતું, તેણે આંખમાં ઝીલું અંજન આંજ્યું હતું, તેના અધરાષ્ઠ લાલ બિમ્બ જેવા દીપી રહ્યો હતો, તેણે સંથાના મધ્ય

ભાગમાં સિંદ્રસ્તી ઝીણી રેખા કરેલી હતી, તેનાં નેત્રાં હરિણીનાં નેત્રાની પેટે ચંચળ હતાં, તેના સ્તનાના ભાગ હાથીના કુંભસ્થળની માક્ક ઉન્નતપણાથી યૌવનનાં અભિમાનને દર્શાવી રહ્યો હતા. તે કટાક્ષથી ઘણાં જ તીવ બાણા મારતી, કંદ પેહરની સમ્મુખ આવીને ઊભી રહી અને પરમ ભક્તિભાવને દર્શાવતી હાય તેમ કંદપહરને પ્રણામ કરતી સમ્મુખ જઇને બેડી.

મહારાજ! દેવ! આપ જેવા મહાતમા પુરુષનાં મારે ત્યાં પગલાં થયાં, એ હું મારું અહાભાગ્ય સમજું છું, પરંતુ મારા પૂર્વજન્મના કાેઈ કુસંસ્કારને યાેગે, આપ મારી અલ્પ લેટના અસ્વીકાર કરાે છાં, તેનું કારણ હું સમજી શકતી નથી. હે કુપાનિય! મારા પ્રતિ દયા કરીને આ થાળમાંથી આપ ઇચ્છામાં આવે તે વસ્તુને ગ્રહ્યું કરીને મને પાવન કરાે!" વગેરે લવલવાટ કરવા લાગી.

કંદ્રપૈહરે કહ્યું "હે મૈયા! મેં તને પ્રથમ જ કહ્યું છે કે, અમારા જેવા સંત પુરુષોને આવા મિષ્ટ પદાર્થો ઝેર સમાન છે. એ પદાર્થી ખવરાવીને તું મારું મૃત્યુ કરવાને ઇચ્છે છે, તો તારી મનઃકામના હું કેમ તૃપ્ત કરી શકીશ? અમે તો જંગલના રહેનારા, ઝાડપાનપર નિર્વાહ કરનારા હિયે. કંઇક કર્મના યાગે તારા મંદિરમાં આવ્યા હિયે. ત્યારે અમારા નિત્યના નિયમમાં વિદ્યેપ કરાવી, વિલ્ન લાવીને તું પાપની ભાગીદાર મા થા!"

કંદર્પંહરનાં વચનાે સાંભળોને, નેત્રથી દાસીને થાળ પાછા લઇ જવાની પિંગલાએ સંજ્ઞા કરી. દાસી તરત થાળ લઇને ચાલી ગઈ. પ્રસંગ કટાકટીના હતા. પિંગલાનું યૌવન પુર મસ્તીમાં આવી રહ્યું હતું. મન્મથના થનથનાટ મચી રહ્યો હતા. થાઉા કાળ ખન્ને એક બીજાનાં મુખ સામું ટગર ટગર જોઇ રહ્યાં. પછી કંદર્પદ્ધર મુખથી પ્રણવના જાપ જપવા લાગ્યાે, પરમેશનું સ્વરૂપ થનથનાટ કરતું તેની સામે આવી ઊભું રહ્યું. પિગલાનું સ્વરૂપ દિગંતમાંથી નાસી ગયું. તેની ર્ૄા (પેગલા ન હતી, એક બ્રહ્મના સ્વરુપમાં તે એકતાર થયો હતા. પિંગલાની દલ્ટિ નિર્મળ ન હતી; તેની દલ્ટિમાં જ નહિ, પરંતુ તનાં અંગાઅંગ, મન, ચિત્ત બુદ્ધિ એ સર્વ સ્થળે કંદપેહર રમણ કરી રહ્યો હતો-તેની રગેરગમાં કંદર્પહર વ્યાપેલા હતા. ભવનમાં, પદાર્થમાં, પ્રકાશમાં, અવકાશમાં, અંધકારમાં સવેત્ર કંદર્પહરનું જ રૂપ તેની હિંદએ પડતું હતું. તે પંડે પણ કંદર્પહરરૂપ અની ગઇ હતી. તારામૈત્રક ચલાવવાના પ્રયત્ન થયા, પણ વ્યર્થ ધીમે ધીમે કંદર્પહરના મુખની નિ:સ્પૃહતા નેઇ તે શિધિલ થતી ગઇ. હવે તેનું હૃદય થડક ધડક થતું હતું; તેના પગ ને હાથ ગુપ્ત રીતે કંપતા હતા; તેના શરીર **ઉપર** 

પ્રસ્વેદ વળ્યા હતા; તેના મનમાં ચટપટી લાગી રહી હતી કે, એકદમ દાડીને કંદપંહરને વળગી પડું! આવા તેના ભાવ જાણવાં જ, કંદપંહ-રનાં અંગાઅંગમાંથી એક જાતના દિવ્ય પ્રકાશ તેની દિવ્યે પદ્યો કે પિંગલા દિંગ થઈ ગઈ-ઠરી જ ગઇ-તેના પગ ઊપડ્યો નહિ, નૂપુરના મંદ છછણાટ પણ તેને સંભળાયા નહિ! આ પ્રકાશથી તેનાં નેત્રા અજાઇ ગયાં, તે મહાતમા પુરુષના ઐશ્વર્યમાં તહ્યીન થઈ ગઇ.

એક ક્ષણ એવા પણ વિચાર આવ્યા કે, મારા મનની પાપવૃત્તિને દ્વર કરું; ક્ષણમાં એવા પણ વિચાર આવી ચાલી ગયા કે, આ કાઇ દિવ્ય મહાત્મા પુરુષ મને શાપ દેશે તા મારા સર્વ એશ્વર્યના નાશ થશે. આવા વિચારથી તે દિલ્મૃદ અની ગઈ, તેની ઇદ્રિયા નિઃસત્વ થઇ ગઈ. પરંતુ વત્સ સુવિચાર! પાકૃત મનુષ્યના સદ્ધિચારા, તપેલી લાહીપર પડેલા જળના કહ્યા જેવા છે—તે કહ્યાને ઊડી જતાં જેમ વિલંખ લાગતા નથી, તેમ સદ્ધિચારાને નાસી જતાં વિલંખ થતા નથી, તેમ જ પિંગલાની શુભ વૃત્તિએ ક્ષણમાં આવી, ક્ષણમાં ક્ષીણ થઇ ગઇ, અને જેમ ઇધન વિનાના અપ્રિ, પોતાના સ્થાનમાં ને સ્થાનમાં શમી જાય છે, તેમ જ તેની શુભ ચિત્તવૃત્તિ પાતાના અધિષ્ઠાનમાં જ શમી ગઇ. તે પુન: માયામાં લપટાઇ જાજ્વલ્યમાન ખની ગઇ.

સમુદ્રનું પાન કરવું સહેલું છે, મેરુને ઉખેડીને મહાસાગરના તળી આમાં ડૂખાડી દેવા સહેલ છે, દાવાનળને પ્રાથન કરવાને પણ જીવ સમર્થ થઇ શકે છે, પણ વત્સ સુવિચાર! ચિત્તનો નિગ્રહ કરવા, એ ખહુ જ વિષમ છે. એટલા માટે પ્રત્યેક જીવે, તપશ્ચરણ કરી, શ્રીહરિના રૂપમાં લીન ખની, પ્રાપ્ત થયેલાં અળને નિર્ગૃણ કરી, વેરાગ્ય આદિક સાધના પ્રાપ્ત કરવામાં મચ્યા રહેવું ને ચિત્તજય કરવા. પ્રાકૃત જ નહિ. પણ ગ્રાનશીલ જીવે પણ, માતા ખહેન, પુત્રી કે બીજી કાઈ સ્ત્રીની સાથે એક શય્યા કે એક આસન ઉપર બેસવું નહિ, તેમ એકાન્ત પણ કરવી નહિ. ઇદ્રિયા એવી તા અળવાન છે કે, તે ગમે તેવા વિદ્વાનને કે સંતને પણ અસન્માર્ગ તરફ ઘસડી જાય છે. જે જીવ પરદારાપર માતા જેવી, પરદ્રવ્યપર મૃત્તિકા જેવી અને પ્રાણીમાત્રપર પાતાના જેવી દૃષ્ટિ રાખે છે, તે જ જીવ આ લોક અને પરલાકને જીતી શકે છે. મે અને એ જ જીવ યથાર્થ છાલાવને પામીને નિર્વિક્ષ્મપનિલ્લનંદના સ્થાનને પ્રાપ્ત થાય છે ને જીવનમુક્ત અને છે. મૃગ, હાથી, પતંગ, માછલાં ને

मात्रा स्वस्ना दुहित्रा वा न विविक्तासनो भवेत्।
 बस्रवानिन्दियप्रामो विद्वांसमिप कर्षति ॥ मनुः २।२१५॥

<sup>🕇</sup> मातृबत्परदारेषु परद्रव्येषु लोष्टबत् । स्नात्मबत्धर्वभूतेषु यः पर्यति स पर्वास 🐞

ભમરાને એક એક ઇંદ્રિયા છે, ને તે એકેકથી એકેક વિષયના સ્વાદ સે છે, છતાં એકથી જ વિનાશ પામીને પાતાનું અકલ્યાણ વહારી લે છે, તા પાંચ ઇંદ્રિયાથી ઘેરાયલા પુરુષ, કેમ સુરક્ષિત રહી શકે ! નિશ્ચય ત વિનાશને જ પામે. ૧ સુગંધલાગી ભમરા, નાસા ઇંદ્રિયના સ્વાદ લેતાં કમળમાં બંધાઇ જાય છે; ૨ સ્વાદલાગી મીન, જિદ્ધારસને લીધે ગળ ગળવા જતાં મૃત્યુને પામે છે; ૩ સ્પપર માહી પહેલું પતંગ, દ્વાપઠની જ્યાતિમાં ઝંપાપાત કરીને મૃત્યુને પામે છે; ૪ હાથી જેલું મહાન પ્રાણી પણ કામાતુર થવાથી હુંમેશાંના અંકુશાના પ્રહારા સહન કરવાના લાગી અને છે; પ સંગીતલાગી મૃગ, સંગીત ઉપર લાલાઇ જઇને મરણુશરણ થાય છે.\* આ પ્રમાણે એક એક ઇંદ્રિયના લાગી પ્રાણીઓ પણ જ્યારે મરણ પામે છે, ત્યારે જે પુરુષા પાંચ ઇંદ્રિયાથી ઘરાઇ ગયા છે, તેમના માક્ષના માર્ગ જ કયાં છે?

કુંદુર્પંદ્વરની સુમીપ પિંગલા પાતાનાં નખરાં બતાવતી ને નેણબાણા મારતી એઠી છે. તેણે ધીમે ધીમે કામાદ્દીપકુ સંગીવના આલાપ કરવા માંક્યો; બહુ મધુર ગાન આરંભ્યું. ગાનના પ્રત્યેક શબ્દા શંગારથી ભરપૂર હતા. વિરહની વ્યથાનું તેમાં સ્વરૂપ દર્શાવ્યું હતું. શખ્દે શખ્દે મદનને મસ્ત કરાવ્યા હતા. જે ગાનના આલાપથી શંકર જેવા એકનિષ્ઠ પ્રદ્માવેત્તા લીન થઇ ગયા હતા ને ભીલડીના ભાગી બન્યા હતા, તેવા ગાનથી, કંદ-ર્પાહરનાં હૃદયને વીંધવાને પિંગલાએ પ્રયત્ન આરંભ્યા, પણ કંદપંહર તે કંદર્પહર જ હતા. પિંગલાના ગાનની તેને કંઇ પણ અસર થઇ નહિ. તે પદ્માસન વાળી નવ નાડી ને દશ ઇંદ્રિયાનું સંયમન કરી એવી તા આનંદ-જનક સમાધિમાં પડ્યો હતા કે, તેના હૃદયપ્રદેશના કાઈ પણ સ્થાનમાં ગાનને માન મળ્યું નહિ. પિગલાની ચેષ્ટા અકારથ ગઇ. તેનું હૃદય તૂટી પડ્યું; કેમકે કંદર્પહરની સમાધિ શ્રેષ્ઠ હતી-તેની દબ્ટિ કેવળ બ્રહ્મમય હતી. તેના કર્ણો પણ ષ્રદ્મમય હતા, તેનું હૃદય સંકલ્પવિકલ્પરહિત હતું, તેના ઇદ્રિયા તેને જ વશ હતી. તે જરા પણ ચલાયમાન થયા નહિ. 'ધીરે ધીરે પિંગલાને નિદ્રાદેવીએ ઘેરવા માંડી, તેનાં નેત્રા ભારે થઇ ગયાં. આખરે તે કંટાળીને ત્યાંથી ઊઠી ચાલી ગઇ. તે મનમાં અબડતી ગઇ કે. "નહ તા ખરી, એ જાગદા કરાં સુધી આવા હોંગ ચલાવ્યા કરે છે!"

<sup>\*</sup> शुचिर्दभां श्रुराहारो विद्रश्रमणे क्षमः । लुञ्घकोद्गीतमोहेन सृगो सृगयते वधम्॥ गिरीन्द्रशिखराकारो लीलयोन्मूलितद्गमः । करिणीस्पर्शसंमोहाद्वन्धने याति वारणः॥ स्निम्बदीपशिखालोकविलोलितविलोचनः । सृत्युसृच्छिति संमोहात्पतङ्गः सहसा पतन् ॥ अगाधसलिले मन्नो द्रेऽपि वसतो वसन् । मीनस्तु सामिषं लोहमास्वादयति सृत्यवे ॥ उत्कर्तितुं समर्थोऽपि गन्तुं चेव सपक्षकः । द्विरेफो गन्यलोभेनकमले याति बन्धनम् ॥

આ પ્રમાણે પાંચ સાત દિવસા પર્યંત પિંગલાએ ખ્રહ્મવેત્તા-કામજિતને માહિત કરવાના પ્રયત્ન કર્યો. પણ કંદર્પહરને માહિત કરવામાં તે સફળ થઇ નહિ. એક દિવસ તેના મનમાં વિચાર થયા કે, "મેં નૂતન નૃતન નાચ નખરાં કીધાં, નેણબાણા સચાટ માર્યા, અંગ પ્રત્યંગા બતાવી, ષંઢને તેજ આવે તેવા માઢ કોંધા, પણ એ જાગટા વશ થતા નથી. મારી ગતિ એ જાણી ગયા. મેં વેશ્યાપશું દાખવ્યું, પણ નિષ્ફળ, મારા મનની નિર્ભળતા જાણી ગયા પછી, એ પાતાનું માહાત્મ્ય ગાશે. સા મને પીટ પીટ કરશે-એ વંદારો ને હું નિંદાઇશ. એ મને હસશે લાેકામાં ને એના પાતાના ટાળામાં મને નિંદશે! પણ હું એને ફાવવા દઇશ નહિ. આ પિંગલાના રૂપપર અનેક પુરુષા પ્રાણ પાથરે છે; અનેક પુરુષા આ પિંગ-લાના હાથની પાનની બીડી લેવા માટે હજારા ને લાખા રુપિયા ચાવારી નાંખે છે; મુજ સંગે એક શય્યાપર ક્ષણભર રમણ કરવાને, ખુદ રાજ-પુરુષા પણ પાતાનાં રાજકાર્યો ભુલી જઇને, દિવસાના દિવસા સુધી મારા કેદખાનામાં પડ્યા પાથર્યા રહે છે, તેવી પરમ સુંદરીની અ જોગટા દરકાર કરતા નથી! એ પાતાના મનમાં મારા ઉપહાસ કરે, એ હું સહન કરી શક્તી નથી! આજ રાત્રિના એ મારી ઇચ્છા તૃપ્ત કરશે નહિ, તા એને હું ધળ ચાટતા જ કરીશ!"

હવે પિંગલાના પ્રેમ ફ્રોધના રૂપમાં ખદલાઇ ગયા. ? ર! વેશ્યાના તે બ્રેમ શા ? તેનું તે વહાલ શું? તે તા વિષયની લૉડી છે; દ્રવ્યની દાસી છે. જો કે પિંગલા આવી કામની લાલસાવાળી પૂર્વે કદી પણ ખની ન હતી, પણ જયારથી તેની દિષ્ટ કંદપંહરપર પડી, ત્યારથી તે માન શબ્દ જ લહી ગઈ હતી. જેનું માન નષ્ટ થયું હાય છે, તે પ્રતિષ્ઠાનું સ્વરૂપ પણ ભૂલી જય છે. પિંગલાની પણ તે જ દશા ખની ગઇ છે. તે કામની દાસી ખની ગઇ છે. એના મનમાં, તનમાં સર્વત્ર કામ વ્યાપો ગયા છે. કામ એટલે દ્વર રહેલા વિષયોની તૃષ્ણા અને વશ એટલે સંગાદિકની અભિલાષા, કામવશ જીવની સ્થિતિ એક સરખી રહેતી નથી. તૃષ્ણા ને અભિલાષા નાશ પામવાના સમય આવે છે, ત્યારે તે જીવ મૃદ ખનીને ફ્રાયને આધીન થઇ જાય છે. એ જ સ્થિત અહુણા પગલ્યની ખની ગઇ છે. તેના પ્રેમ એ પ્રેમ જ ન હતા. તે માત્ર વિષયસેવનની જ દાસી હતી. જેની ઇચ્છા વિષયથી જ તૃપ્ત થવાની હતી, તેના દુદયમાં વિશુદ્ધ પ્રેમ જેવું હાય જ કયાથી ક અને એવી અખળાને કંદપંહરના વિશુદ્ધ સ્વરૂપનું ગ્રાને કયાંથી હાઇ શકે ?

<sup>\*</sup> कामात्कोधोऽभिजायते ।

આજે પિંગલા કામ-ક્રાેંધથી આંધળી અની ગઈ છે, જેમ જેમ रात्रिना समय सभीप आवता गया तेम तेम ते वधारे अधीरी अनती જાય છે. આજે જે કંદર્યહર તેની ઈચ્છાને આધીન ન થાય તા તેના પ્રાણ લેવાના એ ગશ્ચિકાએ નિશ્ચય ક્રીધા છે. એક તીક્ષ્ય ખંજર તેથે પાતાની પાસે છપાવી રાખ્યું છે. આખા દિવસમાં તેને ખાવું પીવું પણ ભાવ્યું નહિ, તે જંપીને બેઠી પણ નહિ, તે આવરીઆવરી-આકુલવ્યાકુલ અની ગઈ છે. તે વિદ્ભળ થઇ ગઇ છે! તેને કંદર્પહરની જ લેહ લાગી છે. રાત પડી. અંધકાર વ્યાપી ગયા. પિંગલાના હુદયમાંએ અંધકાર વ્યાપ્યા. મહાત્મા કંદપૈકરના મંદિરમાં તેની આજ્ઞા પ્રમાણે એક જ ઝાંખા દીવા અળે છે, ત્યાં પિંગલા પાતાનું માહકપહ્યું દર્શાવતી ગઇ. કંદપેહર ઓંકા-રના જાપમાં જ એક્તાર હતા. પિંગલાના નૂપુરાના ઝણઝણાટ તેણે સાંભાવી નહિ, તેના પ્રતિ દર્ષિ જ કીધી નહિ તેા તેના સૌંદર્યપર તેા તે લક્ષ જ શાનું આપે ? પિંગલા રાષમાં-કાયમાં હતી, ખળતી જળતી હતી. તે ઠમકારા કરતી આવી. કંદર્પહર અડગ જ ખેસી રહ્યો. પિંગલા પ્રણામ કરીને ઋષિદેવની સમ્મુખ બેડી. તેના હૃદયના ભાવ મહાત્માથી ગુમ ન હતા. પાતાના તરફ વિષયથી મસ્ત આંખે પિંગલાને નિહા-ળતી નોઇને, મહાત્માએ કહ્યું: 'મૈયા! તારું કલ્યાણ થાવ!"

પિંગલાને આ શખ્દા વજસમાન લાગ્યા તે ક્રોધ કરીને બાલી:-"અલ્યા ઓ જાગટા! આજે મૈયા બૈયાની વાત દ્વર મૂકી દે. તું માટે મહાત્મા છે તે મેં તને જાણ્યા છે! આ ઘરમાં તું આવ્યા, ત્યારે તેં શી શરત કીધી હતી, તેનું સ્મરણ થાય છે કે?"

મહાત્માએ કહ્યું; ''મૈયા! હું!"

પિગલા બાલી:-"ચાલ! આજે તે પ્રતિજ્ઞા પૂર્ણ કરી મારી ઇચ્છા તુમ કર!"

મહાત્મા બાલ્યા; "મૈયા ! તારી ઇચ્છા તૃપ્ત થઇ ચૂકી છે, તું શા માટે આવરીઆવરી બની જાય છે ?"

આ સમયે પિગલાને રગે રગે કામ વ્યાપી ગયા હતો. તેણે એક્દમ ઊભી થઇને ઋષિરાજના હાથ પકલ્યો ને કહ્યું; "હે મહારાજ! મારા વ્હાલા! મારા પ્રાણ! આપ ચાલા પલંગપર! મારા જીવને તૃપ્ત કરા! ને ચાવડાવેડા મૂકી દ્યો!" એમ કહીને પછી તેણે સંતના હાથ ખેંચ્યાે.

ઋષિએ કહ્યું; ''મૈયા ! ધીરજ ધર ! તારી ઇચ્છા તૃપ્ત થશેજ ! તું શા માટે ઉતાવળી બને છે. આજે ઉતાવળ શી છે !'' ઋષિરાજનાં આ વચના સાંભળતાં પિંગલા ક્રાેષાંધ થઇ ગઇ. ક્રેાંધથી તેને સંમાહ થ ગયા. જોષા ફ્રવતિ સંમોદ: ! સંમાહે તેની કર્મેન્દ્રિયાને ઉદ્ધત અનાવી દીધી. મનથી જ તે વિષયામાં લદબદ થતી ગઇ, તેનું મન સાવ મૂઢ અની ગયું, તે મિશ્યાચારી અની ગઇ. તે પાતાના, તેમ જ ઋષિના રૂપને ષલી ગઇ. ખંજર કાઢી તેણે ઋષિને હડસેલા મારી પાડી નાંખ્યા, અને પછી કહ્યું; "અલ્યા સાધુડા! આજે કેટલા દહાડા થયાં તું મને છેતર્યા કરે છે, પરંતુ આજે હું છેતરાવાની નથી. તું આજે એ મારી ઇચ્છા તૃપ્ત કરીશ નહિ, તા હું તને આ ખંજરથી મારી નાંખીશ!"

સંતે જોયું કે સમય કટાકટીના છે. આ દુષ્ટ અળળા, સળળા થઇને મારા ઘાત કરતાં ક્ષણભર પણ વિચાર કરશે નિંહ; અને ઘાત થયા કે ગુરુવર્યે જે આજ્ઞા કરી છે તે પૂર્ણ થશે નિંહ. તેશું સામાપચારની શરુઆત કરી. "હે વિવેકી અબળા! આ એક સંત પુરુષના પ્રાણની હાનિ કરવાથી તારી કામના પૂર્ણ થતી હાય તા તેમ લલે કર! પણ મારી એક વાત યાદ રાખજે, તું જે ઘાર પાપ કરવાને તૈયાર થઇ છે, તેથી તારી કામના પૂર્ણ થશે નહિ. પણ ઊલટી તું પાપભાગિની થઇ, આ જન્મે, પૂર્વ જન્મના કુસંસ્કારને ચાંગે તને ગણિકાપણું પ્રાપ્ત થયું છે ને કાઇ સુસંસ્કારને ચાંગે તે માટું એ ધાર્ય પ્રાપ્ત થયું છે તે કાઇ સુસંસ્કારને ચાંગે તે માટું એ ધાર્ય પ્રાપ્ત કરેશે!"

પૂર્ણ તિરસ્કાર દર્શાવતી પિંગલા બાલી; "અલ્યા સાધુડા! મને નરક ખરકના જરાયે લય નથી. તારી સાથે ક્રીડા કરવાથી નરકપ્રાપિ થતી હોય તો લલે થાય—એ નરકનું દુ:ખ મને સ્વર્ગના સુખસમાન થશે! તારી અનુપમ કાંતિ જોઈને જ મેં મારા અને મંદિરિયામાં તને નિવાસ આપ્યા છે, ત્યાંથી તું કેમે કર્યો ખસતા નથી, ને મારી કામનાએ પૂર્ણ કરતા નથી; તો કાં તો આજે મને તૃપ્ત કરી, તારી પ્રતિજ્ઞા પાળ, નહિ તો જમલાકમાં જા! જે સ્ત્રી હજાર કે લાખની દાલત આપવા છતાં પણ અપ્રાપ્ય છે, તે તારી સેવામાં તૈયાર છે, તે તારી કીસ-ગણતીમાં જ નથી કે? તેં વચન આપ્યું છે કે, મારી કામના પૂર્ણ કર્યા વગર હું અહીંથી જઇશ નહિ. તે મારી કામના કયારે પૂર્ણ કરશે? આજ આઠ આઠ દહાડા થયા હું તારી શુદ્રૂષા કરું છું, પ્રાર્થના કરું છું, વિનવણી કરું છું, પગે પડું છું, તે કશાની પણ સ્પૃહા કર્ય (વના, તું અગભક્તની માફક 'મૈયા મૈયા' અકયા કરે છે, તા શું તારા

આપનું બાહાવવાને અહીં આવ્યા છે ? ચાલ પલગપર, નહિતર હમણાં મારી નાંખીશ !"

એ સમયે (પાતાનું લાવણ્ય નાસી ગયું હતું. તે રાક્ષસીનું રૂપ ધરીને હાથમાં ખંજર પકડી ઊભી હતી. તેની આંખા લાલ હિંગળાક વર્ણી થઇ ગઇ હતી, તેણે જમણા હાથથી સંતની ગરદન ઝાલેલી હતી અને તે બાલતી હતી કે, ''ને આ ક્ષણે પલંગપર નહિ ચાલશે, તા મારી જ નાંખીશ !"

ઋષિએ જોયું કે, પિંગલા સમજે એમ નથી. કામાતુર મનુષ્યને લય કે લજ્જા હાતી નથી, અર્થીઓને ગુરુ કે ભાઇબંધ હાતા નથી, विद्यातराने सुभ हे निद्रा हाती नथी अने क्षुधातराने रुखि है वेणा હાતી નથી. \* અહા ! આ જગતમાં માટમાટાને પણ ચલાયમાન કરનાર સ્ત્રી છે; તેનું શસ્ત્ર અનિવાય છે; તે છતાં મૂઢમતિઓ તેને અબળા કહે છે.

પિંગલાનું સબળપા જે જોઇ, અબળ બની, કંદર્પહર ઊભા થયા ને પતંગ તરફ ચાલ્યો. પિગલા આનંદ પામી. તેના ક્રાંધ ધીમે ધીમે ઉત-રવા માંક્યો; તે શાન્ત ખની, હસી, પ્રસન્નવદની જણાઇ, એટલે ઋષિ બાલ્યા;-"હે પિગલા! હું ગુરુદેવના સાગંદ ખાઇ પ્રતિજ્ઞાપૂર્વક કહું છું કે, તારી ઇચ્છા પૂર્ણ કર્યા વગર હું અહીંથી જઇશ નહિ!" પિગલાએ કહ્યું; "સ્વા!મનાથ! પ્રાણથી પણ અધિક પ્યારા!

મારાથી જો કંઇ અપશબ્દા બાલાયા હાય તા ક્ષમા કરજો!"

પછી પિંગલા તરત પલંગપર જઇને સતી: ત્યારે ઋષિરાજ પલંગ સમીપ ઊભા રહી બાલ્યા; "પિંગલા! મારી એક વાત સાંભળ! આજશી આપણે નિત્ય એક જ પલંગ પર શયન કરીશું; પણ જ્યાંસુધી હ અહીં રહ્વ ત્યાં સુધી તારે અન્ય પુરુષની સાથે સંભાષણ પણ કરવું નહિં અને હું સતાં સૂતાં જે કથા તને કહું, તે કથા તારે સાંભળવી અને તે પછી તારી ઠામકેલિની ઇચ્છા અક્ષય રહે તાે તેને હું પૂછ કરીશ –પરંતુ તારે મારા અંગને અડકવું નહિ અને હું પણ તારા એંગને અડકીશ નહિ. જે તું મારા અંગને અડશે તાે તત્ક્ષણે જ ખળીને ભરમ થશે. માત્ર તારે મારી લક્ષ્ય કથાનું જ લક્ષપૂર્વક શ્રવણ કરતું."

પિંગલાએ મનમાં વિચાર કર્યો કે, "બાવા છ કસાયા તા છે; પણ જરાક ભાવ ખાય છે. પણ શી હરકત છે! ભલેને એ ગમે તેવી કથા

<sup>\*</sup> अर्थात्राणां न गुइर्न बन्धः कामात्राणां न भयं न लचा । विद्यात्ररामां न सुन्नं न निदा क्षत्रात्ररामां न इतिने वेला ॥

કહે; પિંગલા તેમાં ક્સાય ત્યારે તે થઇ જ રહ્યું તો. એવી જ્ઞાનગાં બીઓ મેં ખહુ સાંભળી છે. એક શય્યામાં સતા પછી કે ાણુ એવા મહાતમાં છે કે, જે પાતાનું પ્રદ્માચર્ય સાચવી શકશે ? આજે એક શય્યાએ સ્વાનું તો કખૂલ કીધું! એટલા તો ક્સ્યા! કાલે લકુજી ન ખનાવું તો પછી મારું નામ પિંગલા જ નહિ. કાલે નહિ તો ચાર દહાડા પછી પણુ ખાવાજી વિલાસ ભાગવવાને તૈયાર થઇ જશે. વિશ્વામિત્ર અને પરાશર જેવા સ્ત્રીના સૌંદર્યમાં લુખ્ય થઇ ગયા છે, તો એના તે શા ભાર ?" અહુણા તો જેમ કહે તેમ હા હા કહા; કેમકે જે વધારે ભય ખતાવીશ તો એ કદાચ એકાદ દહાડા સુખ ભાગવાવી ચાલ્યા પણ જાય. એમ વિચાર કરીને તે બાલી, "મહારાજ! તમારી એમ ઇચ્છા છે, તો હું તેમ વર્ત્તીશ. આજથી અન્ય પુરુષ સાથે ભાષણ કરીશ નહિ, તમારી આગ્ના વિના તમારાં અંગના સ્પર્શ કરીશ નહિ, તમારી લક્ષ્ય કથાને લક્ષ્ય પૂર્વક સાંભળીશ, કેમ હવે તો રાજી છે! ને ?"

કંદર્પહરે કહ્યું; "મૈયા! હું તારા ઉપર પ્રસન્ન છું ને મારી પ્રાર્થના છે કે, તારી કામના પૂર્ણ થાવ!" આમ કહીને કંદર્પહર અને પિંગલા એક શય્યામાં, એક બીજાના અંગના સ્પર્શન થાય તેમ સ્રતાં.

# ડાઇં કાેણ ?

શય્યામાં સૂતેલા કંદપેહરે, ક્ષણભર વિચાર કરી, પિગલાને કહ્યું; દે સાંદર્ધશાલિની પિંગલા! તું ડહાપણમાં શ્રેષ્ઠ છે. હું તને એક કથા કહું છું તે સાંભળી, તને ચાેગ્ય લાગે તા મારા પ્રશ્નનું ઉત્તર આપજે. એ ઉત્તરથી, લાકા તને ડાહી, ચતુર, કાર્યકુશળ કહે છે તેને તું ચાેગ્ય છે કે નહિ, તેના નશ્ચય કરી, તારી મનઃકામના પૂર્ણ કરીશ.

વિશ્વપુરી નામની અનેક વૈભવાથી પ્રપૂર્ણ એક અલોકિક નગરી છે. એ નગરીનો સ્વામી મહાસમર્થ, સકળકળા-વૈભવ-વિભૃતિ-ઐશ્વ- ર્યનું પરમ નિધાન છે. એ સ્વામીનું નામ પુરાણપુરુષ છે. તેના વૈભવમાં કશી ન્યૂનતા નથી. તેની શક્તિ એટલી અગાધ છે કે તે ચાહે તે કરી શકે છે. એ નગરીના સ્વામીને એ પુત્રા છે. એકનું નામ રાજસ-લાલ ને બીજાનું નામ સાત્વિકલાલ. એક સમયે પુરાણપુરુષે પાતાના તે પુત્રાને સમીપ બાલાવીને કહ્યું; "તમે પુષ્ણ ઉમરે પહોંચ્યા છો,

<sup>\*</sup> विश्वामित्रपराश्चरश्चतयो वाताम्बुपर्णाशनास्तेऽपि स्त्रीमुखपङ्कनं सुललितं द्रष्ट्वेव मोहं गताः । स्वाद्वशं रुचिरं पयोद्धियुतं मुख्कन्ति ये मानवास्तेषामिन्दियनिप्रहो यदि भवद्विन्ध्यस्तरेत्सागरम् ॥

માટે મારા રાજ્યમાંની છે નગરીના તમને વહીવટદાર અનાવવા ઇચ્છું છું. એ નગરીમાંની એક નગરી અવિ અદુભુત છે, પણ ત્યાંની પ્રજા પાતાના સ્વામીના સ્વામી થવાના સતત ઉદ્યોગ કરનારી ને ઉદ્ધત છે. ब्बे ते प्रकानी स्वाभी करा पायु गाइस रहे छ ते। यो प्रका तेने પાતાના દાસ અનાવી, આજગરના વાંદરાપેરે નચાવે છે ને છેવટે ફેદમાં પણ પૂરે છે. પણ એ નગરીના દેખાવ અતિ રમણીય છે, ત્યાં સદા ચૈયૈકાર સંલળાય છે; લાેકા હસતા, રમતા ને સ્વચ્છંદી છે ને ભવના સુશાભિત ને રળિયામણાં છે; પણ એ ભવનાવાળા નગરમાં જે ઝાઝા કાળ વસે છે, તે સ્વસ્વરૂપને વીસરી જાય છે ને તેથી મારી અવકૃપાને પાત્ર ખને છે. બીજી નગરીના દેખાવ, કંઈ પણ ઠાઠમાઠ વગરના છે; તેમાંનાં ઘરા ખડખડ પાંચમ જેવાં છે; તેમાં રહેનારી પ્રજા પણ ઠાઠમાટ रिंदत ने हे आवे उदास छे ने तेने जेवां क प्रथम ते। निराशा उत्पन्न થાય છે. એ પ્રજા પૈસા ટકા વગરની, માજ કે આનંદ વિનાની, વાડી વિસ્તાર વિનાની, શુંગાર વિનાની, પણ હાહી, ઢાવકી, ખુદ્ધિમાન્, હિતાહિત જાણુનારી, તેની ઇચ્છા પ્રમાણે વર્તવામાં આવે તા પરમસુખ આપનારી ને મારી પ્રીતિ વધે તેવે માર્ગે પ્રવર્તનારી છે. તે પ્રજા પાસે માજનાં સાહિત્યા નથી. પ્રથમ તા તેના સંગ કરતાં દ્રઃખ જ દેખાય તેવી તે પ્રજા છે. પ્રથમ નગરીની પ્રજા પૈસે ટકે ગખ્ખર, રંગ રાગમાં ગુલતાન-મસ્તાન, વિલાસ વૈભવ ભાગવવામાં શરી પૂરી. પ્રથમ તેઃ પાતાના સ્વામીની સેવક, પણ પછી સ્વામીની સ્વામી થઇ બેસવાની કામના કરનારી છે ને મારા પ્રત્યે જેની લક્તિ ન્યૂન, ચંઇ બેસવાના કામના કરનારા છ ન મારા પ્રત્ય જના લાકત ન્યૂન, તેના સર્વ મનારથા પુરનારી છે, પણ તેને જે વશ થયા, તેને તે સંકટમાં નાંખનારી ને અનિવાર્ય દુ:ખ દેનારા છે. તે ઘણી માહક છે, રાજાને અનેક પ્રકારે લાડ લડાવનારી છે, આનંદના દેખાવ દેનારી છે ને સદા થનથન કરનારી છે, પણ જ્યારે વિક્રે છે ત્યારે રાજાને પણ કેદમાં નાંખે તેવી છે. બીજી નગરીનું નામ દેવી સંપત્ છે અને પહેલીનું નામ આસુરી સંપત્ છે. એ એ નગરીમાંથી જે गमे ते तमारे स्वाधीन हरी अर्ध सुभक्ष राज हरे।."

પુરાષ્યુપુરુષના નાના પુત્ર લાલાજ હતા; તે માજલા અને વિલાસી હતા. તેણે વિચાર કીધા કે, આપણે તા જ્યાં આનંદોત્સવ હાય ત્યાં જ રહેલું. આયુરીસંપત્પુરીમાં જે આનંદધ્વિન સંભળાય છે, તેવા દૈવી-

<sup>\*</sup> ગીલીઇ ૧૬ માં અધ્યાય. દેવ-આસુર સંપત્ (વસાગયાંગ.

સંપત્પુરીમાં નથી એમ પિતાજ જ કહે છે, તેા પછી ત્યાં જવામાં લાભ શોા? માટા ભાઇ આસુરીસંપત્પુરી માગે તેા પણ આપણે તેને તે નગરીનું રાજ્ય આપવાના નથી, આપણે જ તે તેા લેવાના. રાજસલાલે આસુરી-સંપત્પુરીનું રાજ સ્વેચ્છાથી સ્વાધીન કરી લીધું. બીજા પુત્ર સાત્વિ-કલાલ-માટા બંધુએ દૈવીસંપત્પુરીનું રાજ ઇચ્છયું હતું ને તે મળવાથી તે અતિ આનંદ્ર પામ્યા.

राજસલાલને તેની ચતુરંગી પ્રજાએ થાડાં વર્ષો તો એવા માજમાં મસ્ત કીધા, કે તે સર્વ આનંદના લોક્તા ખની ગયા-એ પુરીને જ સર્વ આનંદનું સ્થાન ગણવા લાગ્યા; તે અનેક પ્રકારની માજ ભાગવવા લાગ્યા; પ્રજા પણ તેના કહેવાને 'જીલખ્બે' કરી જતી હતી. ધીમે ધીમે તે પ્રજાના પૂર્ણ મેમપાત્ર ખની ગયા ને પછી તા પ્રજા જેમ કહે તેમ રાજ્ય કરવા લાગ્યા. તે નગરીના તુચ્છ આનંદમાં તે લદખદ થઈ ગયા ને ધીમે ધીમે પાતાને હાથે જ કેદની બેડીઓ તૈયાર કરવા લાગ્યા. \* છેવટે તે પ્રજાના એવા તા દાસ ખની ગયા કે, એક દિવસે પાતાની જ તૈયાર કરેલી બેડીમાં, તેની પ્રજાએ તેને જકડી લીધા ને પછી કહ્યું, 'તારા ભાવમાં દુ:ખ, હાનિ, આવર્જન, વિસર્જન, ક્ષિણુક આનંદ ને અનિવાર્ય દુ:ખ જ છે તો તે ભાગવ!' એમ કહી, તેનો પ્રજાએ તેને એવા અંધકારમાં પૂરી દીધા કે, તેના હજી સુધી પત્તો જ લાગતા નથી, તે પાતાના પિતાશ્રી પુરાણપુરુષનાં દર્શનના તે ભાગી જ થઈ શકતા નથી.

સાત્વિકલાલ, દેવીસંપત્પુરીની પ્રજપર રાજ્ય કરવા લાગ્યા. એ પ્રજા નહિ હાંસીલી, નહિ વિનાદી, નહિ કેાડીલી-કંઇ જ નહિ, ત્યાં નાટ્યારંભે નહિ, ગીતગાને નહિ. આનંદે નહિ ને ઉત્સવે નહિ, આં લીલાએ નહિ ને આંગોના સમાગમે નહિ. તેની પ્રજા પણ ચતુરંગી હતી, પણ વિરાગી, દૃશ્યપર પ્રેમરહિત, સત્ અસત્ના વિચારવાળી, સર્વને અભેદ દૃષ્ટિએ બેનારી હતી. છતાં તેના મનમાં-ચિત્તમાં— આત્મામાં જે આનંદ થતા તે અલોકિક હતા. જ્યાં પ્રેમ નહિ ત્યાં ભય કોના ! પ્રેમ જ ભય! ત્યાં પ્રેમ હતા, પણ નિર્ગુણ પ્રેમ હતા. નિર્ગુણ પ્રેમ એ અલોકિકજ પ્રેમ છે. એવા અપ્રેમી-અભાગી દેખાતા; પણ ખરેખરા આનંદના સ્થાનમાં રહેલા સાત્વિકલાલ પૂર્ણ આનંદથી એ પ્રજાનું પાલન પાષ્ણ કરવા લાગ્યા ને જેમ જેમ તેને પાળતા ગયા તેમ તેને તેનું સામર્થ્ય વધતું ગયું. જેમ જેમ પ્રજા તાએ થતી ગઇ, તેમ

<sup>\*</sup> देवी संपद्मिमोक्षाय निबन्धायासुरी मता।

તેમ તે બીજાં માટાં રાજ્યોના સ્વામી થતા ગયા. એ રાજ્યા જીવતાં સાત્વિકલાલને ઘણા શ્રમ વેઠવા પડ્યો ને તતકાળ તા લાભ કરા જાણાયા નહિ, પણ કાળ જતાં ને સમગ્ર પ્રજા સ્વાધીન થતાં, તે એટલા તા બળવાન્ થયા કે, તેના પિતા પ્રસન્ન થયા ને તેણું તેને પાતાના રાજ્યપર સ્થાપી દીધા.

કંદપહરે પૂછ્યું; "હે પિંગલા! એ બે બન્ધુએામાં બુદ્ધિમાન્ કેા**યુ**, ક્ષબ્રિક આનંદના ભાગી કે નિત્યાનંદના ભાગી !"

પિંગલાએ કહ્યું; એમાં તે વળી પ્રશ્ન શાે ? ખુદ્ધિમાન્ સાત્વિક-લાલ જ તાે! જે આનંદ હુમેશના હાેય, તે જ સાચા આનંદ છે. અહુણાં આનંદ જેવું જણાય ને ઘડી પછી ઉદાસ થવાય તે તે વળી આનંદ કહેવાય કે ? એ તાે મૂર્ખની ઘડીભરની માેજ!''

કંદર્પહરે કહ્યું; ''તોરું કલ્યાણ થાએા ! તે ચાેગ્ય કહ્યું.'' થાડી ક્ષણ મોન ધરી, પુનઃ સંતે કહ્યું; ''પિંગલા ! લાેકા તને બુદ્ધિમતી ને શાણી કહે છે, પણ મને તાે તું મૂર્ખની શિરામણિ જણાય છે !"

પિંગલા ભાલી; "કેમ મહારાજ! તમારી ઇચ્છા હાય તા કહા તેને મારે વશ કરી, વાંદરા પેરે નચાવું, એટલું મારામાં સામર્થ્ય છે, તા હું મૂર્ખી કેમ ?"

"મૂર્ખી એટલા જ માટે કે ડહાપણમાં અનુપમ ગણાતા રાજા રાહ્યા, જે લાખાને વશ કરનારા છે તે તારે વશ થાય છે, તેટલું છતાં જે એક લીખારડા જોગટા, ઘેર ઘેર ને બારણે બારણે લીખ માગી જેમ તેમ પેટ લરનારા છે, વન વગડામાં રહેનારા ઢાર જેવા છે, તેનાપર તું માહી પડી છે! મને તા તારું ડહાપણ ધૂળમાં ગયલું જણાય છે, તે તને બુહિમતી ને શાણી કહેનારને હું મૂર્ખશિરામણિ માનું છું. તે વગર તું પેલા રાજસલાલપેરે ક્ષિણિક સુખ ભાગવીને, સ્વહસ્તે જ કેદખાનામાં પડવા તૈયાર થાય નહિ. એ કેદખાનું તે રાજબંધન નથી પણ અનંત નરકનું કેદખાનું છે, ત્યાં જવાની તું કેમ કામના કરે છે, એ ડાહી છે તે! ?"

પિંગલા અખાલ રહી, ત્યારે સંતે કહ્યું; ''તારી ઇચ્છા વિલાસ રમવાની છે તે રમ્યા પૂર્વે, હું જે કહું તે તું પુનઃ સાંભળ ! તું રાજા રાણાની માનીતી છે, કાેઇને પણ લેખામાં ગણતી નથી, ત્યારે મારા-પર તું કેમ તુષ્ટમાન થઇ છે તે કહે. તને શાના ઉપર માહ થયા છે? તને મારા રૂપપર માહ થયા છે કે મારા મુખપર, નેત્રાપર, અંગપર, હાથપર, કાનપર, નાકપર, શાના ઉપર તને માહ થયા છે તે તું મને કહે, એટલે હું તેના સૌંદર્યનું તને ભાન કરાવું. જો તને મારા મુખપર માહ થયા હાય તા આ મુખ કેવું છે તે જે! એમાંના દાંતા કેવળ હાડકાના છે; એક દાંત પત્યા તા તુરત ફેંકી દે છે. એ દાંત ઉપર તને માહ થતા હાય તા લે આ દાંત; જીભ ઉપર માહ થતા હાય તા હાય તા સમીપમાં જ છે; નેત્રા ઉપર માહ થતા હાય તા નેત્રા પણ તારી સમીપમાં જ છે; નેત્રા ઉપર માહ થતા હાય તા નેત્રા પણ તારી સમીપમાં છે. (આમ કહેતાં કહેતાં પાતાના યાગ- ખળવડે દાંત, જીભ, નેત્રના ગાળા, પિગલાને હાથમાં લઇ ખતાવ્યાં.) તારી ઇચ્છામાં આવે ત્યાં સુધી આને ભાગવ! આ હાડકાં, ચામડાં, માંસ, મજ્જા ને લાહીથી ભરેલાં, યંત્રની પેઠે ચાલતાં શરીરસ્તપી પિજરામાં તને શું સુંદર દેખાય છે? તે આજ દિન પર્યંત સર્વ પદાર્થો ભોગવયા છે; તારા દેહ અને ઇદ્રિયા નિરાગી રહ્યાં છે; રાજ અને વેભવની તું ધણીરણી છે; આ રાજ્યમાં તારા જેવી ખુદ્ધિમતી કાઇ પણ સ્ત્રી ગણાતી નથી. તેવી તું, કિયા પદાર્થ ઉપર માહ પામી છે, તે મને કહે."

દેહ મળમૂત્રના ભંડાર!

પિંગલાએ કહ્યું; ''હે સાધા ! હું તમારી ક્રાન્તિપર માહિત થઇ છું.'' કંદપેહરે કહ્યું; ''જો ક્રાન્તિપર તને માહ થયા છે તા (શરીર બતાવી) ક્રાંતિને ભાગવી તૃપ્ત થા."

પિંગલા બાલી; "ક્રાન્તિને શી રીતે ભાગવાય ? રતિકેલિનું સ્થાન તા જાદું જ છે, તેને ભાગવવાથી જ આનંદ પમાય છે-તૃપ્ત થવાય છે."

સાધુએ કહ્યું; ''તે ભાગવવાને તારે જાઇયે છે ? લે તેને ભાગવ."

પિંગલા બાલી; ''એ તાે જેમ ભાગવાતું હાય તેમ જ ભાગવાય. પુરુષા અને સ્ત્રીઓને એક બીજાના રતિકેલિના સ્થાનપર જ માહ છે ને મને પણ એ જ ભાગ જોઇએ છે.''

કંદર્પહરે કહ્યું; "હે ચતુરા! એમાં માહ પામવા યાગ્ય શું છે? તું અજ્ઞાત છે તેથી જ આવું બકે છે. પણ જગદીશે, જ્યારે મનુષ્યને લડ્યો ત્યારે જે સુંદર પદાર્થો છે, તે પ્રકટ રાખ્યા છે ને જે નજીવ-કંટાળા ભરેલા પદાર્થો છે તે ગુપ્ત રાખ્યા છે. એવા ગુપ્ત રહેલા એટલે નજીવ સ્થાનપર તને માહ વ્યાપે છે, એ કેવી તારી મૂર્ખાઈ! ખરેખર, તારી ચતુરાઇ, હું તા ચૂલે પહેલી એઉં છું. મોં, કાન, નેત્ર, નાસિકાદિ જે સુંદર છે, તે સર્વ પ્રકટ છે, તેપર તને માહ થતા

નથી ને જે માંસના કટકા છે, તેપર તું માહ પામી છે, તેથી મને તારી ખુદ્ધિપર ગ્લાનિ થાય છે. તને લોકા કૃાકટમાં જ ચતુર, ગુણવાળી ને ડાહી માને છે, પણ ખરેખરી તું તા મૂર્ખ જ છે. જેપર તું માહી પડી છે, તેમાંથી મૂત્ર અને ચિકાશવાળા પદાર્થ અર્યા કરે છે, અને તેની સામા, તે પૃથ્વીપર પડ્યા પછી દૃષ્ટિ પણ કરવી ગમતી નથી. એવા અપવિત્ર અને ગંધાતી મારી જેવા, ક્ષુદ્રસ્થાનપર ખુદ્ધિમાનને માહ થાય ખરા ? એ ગંધાતા સ્થાન પ્રતિ કાઈ પણ સજ્જન પુરુષને તા ક્ષણભર પણ પ્રીતિ થતી નથી, તા પછી તેનાપર તને માહ થયા છે, તેથી તારી ખુદ્ધિપર મને હાસ્ય આવે છે!"

પિંગલા બાલી; "હે સાધુ! હું કંઇ તમારા એકલા એ સ્થાનપર માહિત થઇ નથી, પણ મને તમારા સર્વાંગપર માહે છે. એ ગુપ્ત સ્થાન તા માત્ર એના એક વિભાગ છે, અને ઓપુરુષના પરમ પ્રેમનું સર્વાંગનું માહિક સ્થાન રમણસ્થળ છે. એનાપર જ સર્વ મરી પ્રેટે છે. વિશ્વામિત્ર, પરાશર, ઇન્દ્ર, રાવણાદિને પણ એપર જ માહે થયા હતા!"

સાધુએ કહ્યું; "જેનાપર સર્વ મરી પ્રીટ છે, તે લઇ તું આનન્દે કલ્લાેલ કરવા કેમ તત્પર થતા નથી ?"

ગિલુકાએ કહ્યું: "મહારાજ! મને તમારા સર્વાગનું સુખ આપા– એ અંગ મારું કરા !"

"ઠીક, ઠીક, એ અંગ તારું જ છે. લે, તને શું આપું ?" કંદર્પહેરે કહ્યું.

"અંગ!" પગલા બાલી.

"તું કાને અંગ કહે છે! અંગ જેવું આમાં કીયું છે? આ ગળું આપું કે ઢાથ આપું, પગ આપું કે માથું, મોં, ગાલ, નેત્ર, કર્ણ કે નાસિકા, જીભ કે દાંત, પેટ કે પીઠ, ગુદા કે ઉપસ્થ ઇદ્રિય! શું આપું, બાલ ?" કંદર્પહરે એમ પ્રત્યેક અંગ અતાવીને કહ્યું.

"મહારાજ! એ કંઇ નહિ; પણ જેપર મને માહ છે, જે સુંદર છે, જે આનંદ આપે છે, તે અંગ આપા!" પિંગલા બાલી.

સાધુએ કહ્યું; ''ભલે, જે અંગ તને સુંદર ને આનંદ આપનારું જણાતું હાય, તે ઉઠાવી લે ને સુખેથી ભાગવીને આનંદ પામ.''

પિંગલા ગભરાઇને વિચારમાં પડી ગઇ. તે અબાલ જ રહી. ચાડીવારે વિચાર કરીને તે બાલી; "હું શું ઉઠાવું ?"

"તારું માનેલું સુંદર અંગ !"

"એ કેમ ઉઠાવાય ?" પિંગલાએ કહ્યું.

કંદર્પહર કહ્યું: જે અંગ ઉઠાવાશે નહિ, તા ભાગવાશે કેમ !" પિંગલાએ કહ્યું; "મહારાજા હું કંઇ સમજતી નથી, પશુ આ જે સુંદર, કાંતિમાન દેખાય છે-સર્વ પ્રકારે સુંદર છે, ભરેલું હુવ્ટ પુષ્ટ દેખાય છે, તે અંગથી હું ને તમે એકરસ થઇએ તેવા ભાગ મારે જોઇએ છે."

સંતે કહ્યું; "હે વિચક્ષણે! મને તે આ નાશવંત માટીના દેહમાં કંઇ પણ સુંદર દેખાતું નથી. આ જે અંગ તને સુંદર દેખાય છે તે તે કેવળ જ નરકની ખાણ છે. એ ખાલમાં તે શી સુંદરતા દેખાય છે? અહિનિશ એમાંથી નરક ઝર્યા કરે છે, એનાપર તને માહ થાય છે? ચૂંક, લાળ, ચીપડા, પરુ, રુધિર, માંસ, મજ્જા, હાડકાં તથા મળમૂત્રથી ભરેલા દેહના કયા ભાગ ઉપર તને માહ ઉત્પન્ન થયા છે, તે કહે? કેમકે જેને તું ઉત્તમ-સુંદર તારા પ્રેમ-આનંદને પાત્ર માનતી હાય તે આપીને, મારી પ્રતિજ્ઞા સફળ કરવા હું આતુર છું."

પરમ આનંદનું સ્થાન

પુનઃ પિંગલા વિચારાગારમાં પડી ગઈ. તેને કંઈ સૂઝ્યું નહિ. ચાડી વારે તે બાલી; ''હે સાધુ! હે મડાત્મા! જે તમારા મારાપર પ્રેમ હાય અને મને આપેલું વચન પાળવું હાય તા, મને જેથી આનંદ થાય તે આપા!"

સંતે કહ્યું; "તેં યાગ્ય કહ્યું. આ વિદેહાનગરીમાં સર્વ તને વિચક્ષણ ગણે છે તે સત્ય છે. સત્ય-શુદ્ધ-પરમ-આનંદ ભાગવવા તું પાત્ર છે- પૂર્વ જન્મના અનેક સુસંસ્કારાથી વિશુદ્ધ સંસ્કારી છે, અધિકારી છે! હું તને પરમ આનંદ આપીશ. અયે પિંગલે! સાંભળ. મનુષ્ય જેવા આ ઉત્તમ દેહ પ્રભુએ તને આપ્યા છે, તે ક્ષિબ્રિક આનંદ ભાગવવાને આપ્યા નથી, પણ પરમ આનંદ ભાગવવા આપ્યા છે. એ આનંદ તે કયા ? આ દેહના સર્વ આનંદા તા તુચ્છ છે, કેમકે તે ક્ષિબ્રિક છે. દેહના ક્ષિબ્રિક સુખા કે આનંદા, સુખે નથી ને આનંદે નથી, પણ એ માત્ર ખુદ્ધિના બ્રમ જ છે. ક્ષણબર વિચાર કરી, જગતના વ્યવહાર-ઉત્પત્તિ, રિશ્વતિ અને નાશ પ્રતિ લક્ષ દેશે, તા તને સ્પષ્ટ જણાશે કે, આ

<sup>ાં</sup> રૂપે શું મન રાચા રે, કાયાના રંગ કાચા રે, ભગવાન ભને. ટેક હાડ માંસ ને રૂધિર ભરેલું, મહશું ચામડે અંગ (૨), ગંદા દેહના ગર્ધ નકામા, કાયાના રંગ પતંગ, ભારૂસા નહીં સાચા રે, કાયાના રંગ કાચા રે, ભગવાન ભને. મહાસ્વેતાકાદંબરી.

દેહમાં કશી સુંદરતા નથી. એ દેહ-અંગ અનેક જાતનાં સત્કર્મો કરવાને માટે છે; ક્ષિણુક સુખ ભાગવવા-પાપકર્મ માટે નથી. માહ તો એના પર કરવા, કે જેમાંથી નિત્યના આનંદ પ્રાપ્ત થાય. મને કહે કે, જે આનંદ ભાગવવા તું તૈયાર થઈ છે, તે ક્રીડાના આનંદ કેઢલા કાળ રહેશે? વર્ષ, એ વર્ષો કે હમ્મેશ રહેશે? તને ક્ષિણુક આનંદ આપું કે અખંડ આનંદ આપું ?"

પુનઃ તે મૂંગો રહી. કન્દર્પહરે કહ્યું; "ઉત્તર દે, કેમકે મારે તારી મનઃકામના તૃપ્ત કરવી છે, લોકિક આનંદ કેટલાે કાળ રહેશે, તે તું જાણે છે? વરસ, બે વરસાે કે જીવે ત્યાં સુધી રહેશે!"

''રે વર્ષ એ વર્ષો શાનાં શ" પિંગલા બાહી; હમલાં ખાધું ને હમણાં ભુખ્યાં. ક્ષણુભરના જ એ આનંદ! ભાગવે ત્યાં સુધી સુખ! પ્રથમ મીઠું તે પછી ખાટું અંબટ!"

"અહા ! એમ છે કે ? અને એને માટે આટલી ઉત્કંઠા, આટલા ધમપછાડા, આટલા વલાપાત, પીડા અને વ્યાકુલતા ને તે માટે આ ખંજરથી, જેલું આ જગતની સ્ત્રી માત્રને મૈયા માની, જરા પણુ અવિરક્તતા ધારણ કરી નથી, તેવા એક સંતના ઘાત! હું તો ધારતા હતો કે, આ આનંદ નિત્યના હશે; પણ તું તો કહે છે કે, વિષયસુખના આનંદ તો ક્ષણભરના જ છે ને તે તહારે ભાગવવા છે ? રે મૂઢ! રે પામર! જાલુ કે મજ સંગે વિષય રમવાની તારી ઇચ્છા આ ક્ષણે તૃપ્ત થયા પછી પાછી વિશેષ—જાગૃત થશે ને એ પાયરુપ આનંદ માટે તને વધારે વધારે તાલાવેલી થયા કરશે, ત્યારે તું શું કરશે ? ક્ષણ પછી નાશ પામે એવું સુખ—એવા આનંદ ભાગવવાથી કાઇ પણ મનુષ્યનું જવન સાર્થક થતું નથી–તેને સુખે મળતું નથી ને આનંદે મળતા નથી. આહાર એવા કરવા કે, જે શરીરને અમર કરે; સુખ એવું ભાગવવું કે, જેની તુલનાને કાઈ પણ પહોંચે નહિ; વિલાસ એવા રમવા કે જે સર્વોત્કૃષ્ટ હાય; આનંદ એવા લેવો કે, જે પરમ આનંદ જ હાય ને તૃપ્તિ એવી થવી જોઇએ કે કામનાના જ લય થાય.

હે પિંગલા! અપવિત્ર ધર્મના ભંગ કરનારા ને નિત્ય નરકમાં નાંખનારા વિષયાથી કાેઇ પણ જીવ, કાેઇ પણ કાળે, પરમ સુખી કે પરમ આનન્દી થયા નથી ને થશે પણ નહિ. તેમ તને પણ મારી સંગે વિલાસ કરવાથી તૃપ્તિએ થવાની નથી, સુખે મળવાનું નથી ને આનન્દે થવાના નથી. ક્ષણની તૃપ્તિ, ક્ષણનું સુખ, ક્ષણના આનન્દ, એ તે

શું આનન્દ ગણાય? આટલું સમજવા છતાં તને માહ થાય છે, એ तारी भूदता-अज्ञान क छे. ते आटबा दिवसे। थयां विषये। साजन्या છે, તાે પેણુ તને તૃપ્તિ થઇ નથી, પણ ઊલટી વિશેષ લાલસા થજા લાગી છે અને તું પુન: પુન: વિષય ભાગવવા ઇચ્છે છે, તેનું કારણ એ કે, આ જગતના મિચ્યા આનંદ ભાગવવાથી તૃપ્તિ થતી નથી; પરન્તુ તે મિથ્યા છે, તેથી વધારે ને વધારે અતૃપ્ત ખનાવી, તે ભાગવવાને वधारे ने वधारे ઉश्डेरे छे.\* तने पूर्वे थ्येंदी। आनंह, को सत्य आनंह હતો તો તે આજે કયાં લુપ્ત થઇ ગયા ? જે તને પરમ આનંદ થયા હत-नित्यने। आनंद हत-ते। नवा आनंदनी अपेक्षा क न रहेत, तं સુ**ખી ખ**ની હાત, તા મારાથી વિશેષ સુખ પ્રાપ્ત થશે, એવા નિશ્ચય વગર મૂઢ અની જાત નહિ. પણ તે પરમ આનંદ ન હતા, પણ મિથ્યા આનંદ હતે!. મિથ્યા આનંદથી તૃપ્તિ નહિ યાય, એ સ્વાભાવિક છે અને તેમ તું અતૃપ્ત રહી છે ને પુનઃ આનંદ માટે વલખા મારે છે. ભાગ ભાગવવા યાગ્ય તા એક જ દુર્ગંધવાળું સ્થાન છે-અને તે સર્વત્ર સમાન છે; એમાં વિશેષતા કાેઇ પણ સ્થાનમાં નથી. માત્ર શરીર-આહ્યાકૃતિ જ અદી જાદી છે, ને તે આહ્યાકૃતિપર જ અવિદ્યાર્થી ઘેરાયલા અલ્પ પ્રાણીને માહ થાય છે-તેવા જ માહ તને થયા છે.

"તને શરીરની સુંદરતાપર માહ છે, તેથી મારા શરીરનાં સાંદર્ય-પર માહ થયા હાય, તા જાલુ કે, આ શરીર, નાશ પામીને માટી મિળું માટી થઈ જવાનું છે. તેનાપર મૃદ્ધ જ માહ કરે છે અને જે તહેં ભાગવેલાં અનેક શરીરા જે જે પદાર્થમાંથી અનેલાં છે, તે તે પદાર્થોનું જ આ શરીર પણ ઘડાયું છે. સર્વત્ર માટી જ છે ને તે એક જ છે ને એક જ થનારી છે. એ માટીપર-હાડકાં, ચામડાં ને માંસના આ પિંડપર જ્ઞાનીને માહ થતા નથી. રે પિંગલા! અગિલ્લ મનુષ્યા, જીવાનીના બહારમાં મદમસ્ત જોવામાં આવે છે; છેલછખીલા અની જઇ—ન તા પાપકર્મના—ન તા નીતિધર્મના—ન તા સદાચરભુના વિચાર કરે છે ને ગધેડાની માક્ક બેઅક્કલ બની, ઇચ્છિત ભાગ ભાગ-વીને પાતાનું કર્તવ્ય ભૂલી જાય છે; એક પાપાચરભુમાં મસ્ત અની, અનેક પ્રકારનાં પાપાનું આચરણ કરે છે. એ સર્વની અધમ ગતિ થાય છે. તે તું જાણતી નથી, તેથી જ તને આ મળમૂત્રથી ભરેલા ગંધાતા

<sup>🍍</sup> न जातु काम: कामानामुपभा रोन शाम्यति । हविषा कृष्णवत्र्येव भूम एवाभिवर्धते 🛊

માલુ સંકટ આ જગતમાં નથી. એવા ગર્લવાસમાંથી મનુષ્ય પ્રાલ્ફીના ધૂટકા થયા પછી, એ ગર્લવાસમાં જ પાછા પ્રવેશ ન થાય એવાં કર્મો જ્ઞાની જીવે કરવાં જોઇએ.\* તેણે પાતાના મનમાં ઉત્પન્ન થતી વિપરીત ભાવનાઓને, અથાગ પરિશ્રમથી મારવી-સમાવવી જોઇએ. તે સમાવવાને બદલે, જ્યારે મનુષ્ય તેની વૃદ્ધિના ઉપાયા યાજે છે, ત્યારે અખિલ વિશ્વના સ્વામી તેના ઉપર અત્યંત કાેધાયમાન થાય છે. કહે. એવા સંસારમાં તે સુખ છે? એથી તૃપ્તિ પણ છે? ના.

"તારું સ્વરૂપ જો. આ જન્મમાં, તેં અનેક પુરુષાને ભાગવ્યા છે, છતાં તું તૃમ થઇ નથી, અને એ નાશવંત દેહનું તે જે સુખ ભાગવ્યું છે, તે સુખ આજે રહ્યું નથી. એ સુખ ભાગવતાં જે આનંદ તને થયા હતા, તે આનંદ પણ આજે નથી. આનંદનું, સુખનું, તૃપ્તિનું સ્થાન જ ભિન્ન છે. એ સ્થાન તે પરમાતમામાં વિલય! તે વિના અન્ય સ્થળ નથીજ. મનુષ્યના પતનનું મુખ્ય કારણ કામ છે. આ કામ અજિત છે. એને જે જીતે છે તે પુરુષાર્થી છે; કેમકે અનેક અનેક રીતે કામ-વિલાસમાં મસ્ત થયેલા જીવાએ કામવશ થઇ અનંત કાળ ઠામભાગા ભાગવ્યા છતાં અન્તકાળ પર્યંત તૃપ્તિ થઈ નથી. એવા કામનું સેવન કરવાની તને જે ઇચ્છા થાય છે, તે ખરેખર તારાં દુર્ભાગ્યની જ નિશાની છે. એ પરમ કબ્ડદાયી કામલાગના આનંદ અલ્પ જ છે. તને મારાં રુપસૌન્દર્ય ઉપર માહ થતા હાય તા એ રૂપ કેવું છે, તેનું હું યથાર્થ દર્શન કરાલું છું, તે તું જોઇ લે. પછી આ અંગના જે ભાગ- આપાળા ભાગપર તને માહ થતા હાય તે ભાગ અથવા તા જે વહાલું લાગતું હાય, તે અંગ તારી પાસે રાખજે. પણ તેથી તારી ઇચ્છા તૃપ્ત થશે ? ના. জall हिवसे हिवसे ते वृद्धिगत थशे. ने तारे निल्मनी तृप्ति, निल्मनुं સુખ, નિત્યના આનન્દ ભાગવવા હાય તા તે પરમ યુરુષનું સેવન કરવા तत्पर अनी जा. परम पुरुषना सेवनथी के आनन्द प्राप्त थाय છે, તે જ અવિનાશી છે, ખાકી સર્વ વિનાશી જ છે."

### પિંગલાના પશ્ચાત્તાપ!

આ પ્રમાણે કન્દર્પહર નિત્ય નિત્ય ગિલ્યુકા પિંગલાને દેહના વિનાશીપદ્યાનું, કામની ફ્રુરતાનું, લાગના લયનું, પરમ તૃપ્તિની તૃપ્તિનું, પરમ સુખનું, પરમાનન્દનું, દિવસે દિવસે વધતી જતી કામનાથી થતાં

अमृत्योबिमेषि किमृद ! ? भीतं मुंचित कि यम:?। अजात नैन गृहाति कुरु यतनमजन्मि।।

દુઃખાનું વર્ણન કરી, ઉપદેશ કરતા હતા. થાડા સમયમાં ગિથુકા એવી તા શિથિલ થઇ ગઇ કે, કન્દર્પહરની સાથે વિલાસ રમવાના વિચાર તેના હૃદયપટમાંથી સમૂળગા નષ્ટ થઇ ગયા! તે કન્દર્પહરને પરમ સંવરૂપે પુજવા લાગી.

વત્સ સુવિચાર! લાવણ્યની મૂર્ત્તિનું અહારાત્ર દૃષ્ટિ સમીપ રહેવું, વિલાસભવનમાં બેસવું, નૂપુરાના ઠમકા સાંભળવા અને એક શય્યામાં સાથે સૂવા છતાં, સ્ત્રી કે પુરુષને એ કામ બાધ કરે નહિ, તા તે સાક્ષાત્ યાગીન્દ્રચક્રચૂડામિલ્યુ જ છે.

દિવસે દિવસે પિંગલા, સંતના ઉપદેશમાં લીન અનતી હતી અને સંત પ્રદ્માચર્યમાં દઢ ખનતાં હતા. પિંગલાને કદી કદી વિકાર થતા, પણ જ્ઞાનામૃતની વૃષ્ટિ થતાં તે શાંત પડી જતી હતી. તે આખા દિવસ કન્દર્પહરની સેવામાં હાજર રહેતી હતી. તે આ ક્રાઇ દિવ્ય મહાતમા પુરુષ મારા કલ્યાથુ માટે પધાર્યા છે, એવું માનવા લાગી. પાતાનાં પાપકર્મને માટે તેના હૃદયમાં અનેક પ્રકારે પશ્ચાત્તાપ થવા લાગ્યા; રાજપુરુષ સાથેના વિલાસને પણ તે હવે ધિકારવા લાગી. તેને વિચાર થયા: "અરેર! આ લાકમાં જન્મીને મેં જે દ્યાર પાપકર્મા કીધાં છે, તેના મને શું શિક્ષા થશે ? પ્રિય પુરુષમાં અને પૈસામાં જ હું લીન હતી. મેં કદી પણ ધર્મના કે અધર્મના વિચાર જ કીધા નથી. આ ગંદા દેહનું મારા મનમાં ગુમાન ધરીને મેં અનેક પુરુષા સાથે, મારા અજ્ઞાનમાં-અવિદ્યાના ધ્યાનમાં પાપના ભયથી રહિત બની-યથેષ્ટ વિદ્વાર કીધા છે, અનેક મતુષ્યાનાં દ્રવ્યા હરણ કીધાં છે, છતાં મારા મનને કામભાગથી ક્રેમ તૃપ્તિ થતી નથી ? રાજપુરુષાએ પાતાની પત્ની કરતાં પણ મને શ્રેષ્ઠ માની છે, અનેક કાળ મેં તેમની સંગે વિદ્વાર કીધા છે, છતાં પાલુ હું કામથી કેમ શાંત થઈ નથી ? રે દુષ્ટ કામ! તેં શિવ પ્રદ્યાને પણ ડાલાવ્યા છે, પતિવતા સ્ત્રીઓને પણ ચલાયમાન કીધી છે, તા તને શંકરે હમેશાંને માટે બાળીને ભરમ શા માટે ન કીધા ?" આમ વિચાર કરતાં તે મહાવિચારમાં ગુંથાઇ ગઇ.

ક્ષણ પછી તે પુનઃ વિચારવા લાગી: "રે મને શાના ઉપર માહ થાય છે ? જેમાંથી ગંધ મારતું મૂત્ર અને હાથમાં લેવું ન ગમે કે દૃષ્ટિ કરવી ન ગમે. તેવા વીર્યપર માહ થાય છે ? અન્યકાળે જેપર દુષ્ટિ કરવી ગમતી નથી, તેવી ગુદ્ધ ઇંદ્રિય ઉપર માહ થાય છે ? ના. ત્યારે શા પર માહ થાય છે ? રૂપપર ? હા, હા, રૂપપર. એ રૂપ તા આજે

ખીલતું ને કાલે કરમાઇ જતું છે. જે આજે જેળનવંતા, મદમાતા છેલ છળીલા છે, તે કાળ વીવતાં, જર્જરિવ, કરચલિયા દેહવાળા, લીંટ ને લાળ પાડતા, શરીરે અશક્ત ખને છે-એવા ચલિત રૂપ ઉપર માહ શા માટે ? જે મારે કામ શાંત જ કરવાના છે, તાે મને <mark>બીજાથી</mark> કેમ શાંતિ ન થઇ ? આ શરીર, હાડકાં, માંસ, રુધિર વગેરેથી અનેલું છે, રાય રંક સર્વનાં અંગ સરખાં જ છે; રૂપ તા ઘડી ઘડીએ બદલાતું છે; અતિ રૂપવાળા, કાહિયા, રક્રતપત્તી, શીવળાના ચાંદાથી ભરેલા, તાવથી તરફડતા, ગ્રંથિથી ઘવાયલા એ સર્વે આખરે કાષ્ટ્રની ચિતામાં બળીને લસ્મ થતા નેવામાં આવે છે. આવા રૂપમાં મને માહ થાય છે, તેવા રૂપ-પર પ્રેમ ધરે છે, છતાં મને લોકા ડાહી કેમ કહે છે? ખરેખર એ મારી મૃઢતા છે-લાકની મૂર્ખતા છે. મૂઢતાએ મારું યોવન, પાપા શ્રિથી ભરપૂર 'વન' ખનાવ્યું છે! પૂર્વ જન્મનાં પાપકર્મોનું જ એ કળ છે. એ રૂપના માહ છાડી દઇશ તા વ્યબ્ટિ અને સમબ્ટિ સમાન જ છે. આજથી મારે મારાં પાપકર્મોનું પ્રાયશ્ચિત્ત કરવું જોઇએ. આ મળ-મુત્રથી ભરેલા દેહુની આસક્તિ છાડી દેવી જોઇએ; આ જ દેહ મારા જન્મતું સાર્થક કરવું નાઇએ. જેમ સૈન્યમાં રાજા શ્રેષ્ઠ છે. તેમ દેહાદિકમાં જ્ઞાન શ્રેષ્ઠ છે, તેના જ આશ્રય કરીને જગતની વાસનાના મારે નાશ प्रवी निधंथी."

#### भननुं स्वरूप

આવા વિચારા પિંગલાને નિત્ય થયા કરતા હતા. હવેથી તે શુદ્ધ ચિત્તથી કન્દર્પહરનું સેવન કરતી હતી. કન્દર્પહર અને પિંગલા એક જ શય્યામાં શયન કરતાં હતાં, છતાં એકે વિકારને વશ ન હતાં. પિંગલાના આત્મજ્ઞાનના વિચારા જેમ જેમ વિસ્તાર પામવા લાગ્યા, તેમ તેમ તે પોતાના મનના વિશેષ અળથી નિગ્રહ કરવા લાગી. છતાં તેના સ્વભાવ પ્રમાણે, કદી કદી તેનું મન સંકલ્પ વિકલ્પવાળું અની જતું હતું. જેના મનમાં જ બધા દોષો સમાયલા છે, જેનું મન પોતાને વશ નથી, જેણે મનને સ્વાધીન કીધું નથી, જેણે મનને પગ નીચે દઆવ્યું નથી, તે જીવ કેાઇ કાળે પણ જગતપર વિજય મેળવી શકતો નથી. જીવમાત્રને અભયપ્રાપ્તિના આધાર મનના નિગ્રહ છે. મન જ દુ:ખ ક્ષય, પ્રભાધ તથા અક્ષય શાંતિનું કારણ છે. મન એ જ બંધ અને મોક્ષનું પણ કારણ છે. વિષયનું મનન તે બંધ અને નિરસન તે માક્ષ.\* મન બે પ્રકારનાં છે.

<sup>🍨</sup> मन एव मनुष्याणां कारणं वंधमोक्षयोः । बन्धाय विषयासक्तं मुक्त्यै निर्विषयं मतम् ॥

3. 3.

શુદ્ધ અને અશુદ્ધ. વિષયાની અભિલાષાવાળું મન તે અશુદ્ધ અને વિષયાની અભિલાષારહિત તે શુદ્ધ. એથી મુંમુક્ષુ જીવે, પાતાના અંતઃ-કરણને-મનને નિર્વિષય કરવાના નિત્ય ને નિત્ય પ્રભળ પ્રયાસ કરવેદ નોઇએ; કારણ કે મન એવી કારમી માયાના રજ:કણે**થી ઘ**ડાયેલું છે. કે, તે ક્ષણમાં હાથીપર બેસાઉ છે ને ક્ષણમાં ગધેઉ ચડાવે છે; ક્ષણમાં નિવિકારી બની જાય છે ને ક્ષણમાં વિકારના શિખપર ચડી બેસે છે. દેહીના જ મનમાં કલ્પેલાં, સુખ ને દુઃખ, આનન્દ ને વૈભવ છે. માટે જીવે સર્વ પ્રયત્નથી મનપર અંકુશ મૂકી તેને વશ કરતું, પણ વશ ન થતું. વિષયાની અભિલાષાથી મુક્તિ પામેલું અને પ્રદ્મનાં એકયને પામેલું મન જ પરમ પદને પમાંડે છે; તેથી અલ્પ જીવે જેમ અને તેમ મનને વશ કરવાના મહાન્ પ્રયાસ કરવા. પિંગલાનું મન હજી સંપૂર્ણ વશ થયું નહતું. તેના મનઃપ્રદેશના ગુપ્ત સ્થાનમાં કદી કદી વિષયવાસના જાગૃત થઇ આવતી હતી, જે કન્દર્પહર ખહુ સારી રીતે નાઇ શકતા હતા.

હવે મુનિએ તેનાં મનની સ્થિતિને સુધારવાનું ચિત્તપર લીધું. તેણે તેની મનાવાસનાના નાશ કરવાના પ્રયત્ન આરંભ્યાે.

એક દિવસે રાત્રિના સુતાં સુતાં કન્દર્પહર કશું; ''હે પિગલા! તું ખરેખરી ભાગ્યવતી અને વિચારશીલ છે; કેમકે તને આત્માનું કલ્યાણુ કરવાની ને આત્માને ઉન્નતિના સ્થાનમાં લઈ જવાની અને પરમાનંદપદ પ્રાપ્ત કરવાની કામના-વાસના-ભાવના છે. હે મૈયા! એ ઈચ્છા તૃપ્ત કરવા તારી વિષયવાસનાને માળી પાડ. જે, હમણાં તારા હુદયપ્રદેશમાં શું રમણ કરે છે? કેાથુ રમણ કરે છે? તારી વિષયવાસના હજી મંદ પડી નથી, તેથી મને પ્રત્યક્ષ થાય છે કે, જ્યાં પુરાણપુરુષને વસવાનું સ્થાન છે, ત્યાં પણ મારા જેવા અલ્પ જીવ વસે છે; કેમકે હજી તને માહ છે. એ માહના તું નાશ કર. વિષય-સેવનમાં અનેક રાગા, અનેક પીડાઓ, અનેક પ્રકારનાં દુ:ખા જ્લાયાં, छतां पख विषयप्रति धसडाववाने तारुं भन तने ७१६२ छ, भरेभर, હવે તા હું તને મૂઢ જાહ્યું હું ને તારા વિવેકમાં માટી ખામી જેઉ છું; ક્રેમકે તેં અનેક પુરુષા જત્યા છે, અનેકાને દાસા બનાવીને રમાક્યા છે, पणु ते सर्व अरतां वधारे भाटानी तुं हासी छे ने तेणे क तने જીતી છે. રે પગવડે દાખી દીધી છે. એ જીતનાર તારું મન છે. તું મનની લોંડી છે. તે જેમ આજ્ઞા કરે છે, તેમ વાંદરી પેઠે તું નાચે છે, के हे हे, रेमे हे. यो मनने तुं छते त्यारे तुं सणणा, निह्तर अणणा ते अणणा ल! यो मन क तने अधम मार्गे प्रेरे हे, छतां डाही ने निपृष्णतानुं गुमान तुं हां राणे हे! आ क अतमां अहप छवा प्रति तुं हि नां जरे तो तने क खारों हे, विषयसेवनमां अंध अने हां यो के को पुरुषा, पातानां कप अने यौवनना नाश हरीने वये पहां यतां हिंडिशी, मनधी, गुख्शी, कर्कारित धर्म क्या हे; अने ह प्रहारे विषयों ने सेवन हरनार खी पुरुषा वृद्धावस्थामां यो द्रहां निर्णण ने निस्तेक धर्म काय हे हे, ते यो छवतां मूवा समान हे. ते मनं यौवन वन अन् यं हे, प्राणी मात्र तेने धिरहारे हे; सौन्हर्यना नाश थतां तेना प्रति है। हिट पण्ड हरतुं नथी. हे निपुष्णा! तुं हहे मने हे तारु प्रथमनुं सौन्हर्य आके हे? ना पुनः हहे मने हे, आके हे ते तुं तारु सौन्हर्य भविष्यमां रहेवानुं हे? ना छतां हुछ, केनी तारापर आज्ञा वर्ते हो ते मन तने हामवासनामां प्रेरे हे अने मारा केवा पुरुषनुं समागमसुण क्षेणववाने तारी ध्रशाने हुछ तेकस्वी जनाव है. क्येवां मननी को क्षेडी! मारा क्रपना तने माह हे, तो को, को क्येवां मननी को क्षेडी! मारा क्रपना तने माह हे, तो को, को क्रपमां शे अप्यं हे?"

આટલું કહીને કન્દર્પહર, પલંગપરથી નીચે ઉતરીને સામી બાજી ઊભા રહ્યો. ચામેર અંધકાર ફેલાયલા હતા, તે ક્ષણમાત્રમાં દૂર થઇ ગયા. આખા મંદિરમાં અકસ્માત પ્રકાશ થઇ ગયા. સંતે પાતાની કૌપીન કાઢીને ફેંકી દીધી, તે કેવળ દિગંબર બની ગયા. પછી બાલ્યા; 'પિંગલા! આમાં તને શાનાપર માહ થાય છે? જે અંગપર તને માહ હાય, તેને તું ગ્રહણ કરી લેજે-વિલંબ કરતી ના. પણ જી!

આ અંગામાંનું કયું અંગ સુંદર છે ?"

તુરત જ મુનિદેવે યોગખળવડે આખા શરીરના અંદરના ભાગતું પિંગલાને દર્શન કરાવ્યું. અતિ ભયંકર, ગ્લાનિ ઉત્પન્ન કરતારું, મુનિ-દેવનું સૌન્દર્થ તાે બાજીએ રહ્યું. પશુ એક ભયંકર હાડપિંજર! રક્ત, માંસ, મળ મૂત્રની ખાણુ તેની દૃષ્ટિએ પડી!

મુનિદેવે કહ્યું; "પિંગલા! આમાંના કીયા પદાર્થ તને સુંદર દેખાય છે? તે મને બતાવ કે, તે તારે સ્વાધીન કરી દઉં. રે મૂઢ! આ દેહનું આ જ સ્વરૂપ છે, આપરના માહ છાડી દઇને, જે મને, વાંદરવેડા કરવા માંડી તને બ્રમિત કીધી છે, તેના બન્ધનમાંથી-કારાગૃહમાંથી

મકાવન, ભાવન, પંચાયત. સતાવન, અકુાયન એ વર્ષો યનપ્રદેશનાં ગ ફેલાં છે.

The state of the s

મુક્ત થઇ, તેને તારું હાસ બનાવી તારા આત્માનું કલ્યાણ કરી, શુદ્ધ સાત્વિક પ્રભુ પરમાત્મા-સત્-ચિત્ આનંદલન પ્રદ્મ, જે આખા વિશ્વમાં લીલા વિસ્તરી રહ્યું છે, તેનું દર્શન કરી પરમાનંદને લાગવ; એ પરમ સ્વરૂપ પણ જો!"

કંદ્રપેહરે પાતાનું ગ્લાનિ ઉપભવનારું સ્વરૂપ અતાવ્યું. તે જેતાં જે પિગલાને ચીતળી ચડી-વધારે સમય જેતાં તમ્મર આવી ગયા; હાદ અડાક્યા વગર જ, કંદર્પહરે તેને સાવધ કીધી.

પછી તુરત જ એક બીજું અતિ તેજસ્વી સ્વરૂપ પિંગલાને નિમેષ-માત્રમાં દિષ્ટએ પડ્યું, કેમકે તેને જેવાને તે હજી અનધિકારી હતી. તે તેની સામા જોઇ શકી નહિ. તેનાં નેત્રા ઝંખાઇ ગયાં. તે મૂર્છા ખાઇને એકદ્રમ ધરણીપર ઢળી પડી. જયારે પિંગલા જાગૃત થઈ ત્યારે તેના હૃદયપ્રદેશમાં એક નૂતન વાસના જન્મેલી જ્લાઈ, તેની વિષયવાસના કેવળ જ નિર્ણળ થઇ ગઇ. કન્દપંહરપરના તેના માહ મડી ગયા; તેના કામ બળી ભરમ થયા!

## इन्हर्पेख्रते। जय

આ પ્રમાણે ઉપદેશ કરતાં કરતાં કંદપંહરે ચાતુર્માસ વ્યતીત કીધા, ચાતુર્માસની પૂર્ણાંહુતિને દિવસે તેણે પિંગલાને કહ્યું; "અખે મૈયા! હમ જાયંગે. જો કુછ જ્ઞાન હમને દીયા હૈ, ઇસકુ છાડના મત!"

એ સાંભળીને પિંગલા સ્વામાનાં ચરશામાં પડી અયુએા ઢાળતી બાલી; ''હે દેવ! હે મહાપુરુષ! હે તારણકર્તા! હે અદ્વિતીય પુરુષ! આ પાપાચરણી અખલા, જે અનેક પાપામાં લચીપચી રહી છે, તેના ઉદ્ધાર કરા! મારું કલ્યાણ આપ ઉપર અવશેષ રહેલું છે. આ પાપિણી પર આપે જે મહાન્ કૃપા કીધી છે, તેના અદલા તરીકે આપનાં ચર- શેનું મને સેવન કરવા દ્યો!"

મુનિએ કહ્યું, "હે વિવેકી! જે જ્ઞાન મેં તને આપ્યું છે, તેનું સતત મનન કરશે તાે તેમાં જ તારું કલ્યાસુ છે. મારા ગુરુની આજ્ઞા પ્રમાશુ આ ચાતુર્માસનું વ્રત મેં તારે ત્યાં પૂર્ણ કીધું છે; હવે હું ક્ષણભર પશ્ચ રહી શકીશ નહિ; તારું કલ્યાસુ થાવ!"

પ્રાતઃકાળ થયા હતા. કન્દપૈકર ગુરુની આત્રા પ્રમાણે તેમના નિવાસસ્થાન પ્રતિ પ્રયાણ કર્યું. ચતન્યરૂપી બ્રમર જેમ દેહરૂપી કમળ-કાશમાં બંદીવાન થઈ પડે છે અને સુર્યનારાયણના ઉદયથી જેમ સુક્રિત પામ છે, તેત્રી જ સ્થિતિ કંદપૈકરની હતી. જ્ઞાતનિષ્ટ કંદપૈકર, વિવેદ- ભપ કિરણની સંગતિથી, સર્ચકાંતિના જેવા પ્રદીપ્ત અની ગયા હતા. તેણે પાતાના તેજ:પુંજથી સંસારારશ્યને ભસ્મ કરી દીધું હતું. તે ખરે-ખરા આત્મસ્વરૂપ હતા. આજનું તેનું પ્રમાત નિરાળું જ હતું. જે અતિ લિકટ કર્સાટીમાંથી તેને પસાર થવું પડ્યું હતું તેને માટે, માર્ગે ચાલતાં, તે જગતના પ્રકાશક દેવ સૂર્યનારાયણને પુન: પુન: નમસ્કાર કરતા હતા. તેના સર્વ કર્મોમાં ગુરુલક્તિ શ્રેષ્ઠ સ્થાન ભાગવતી હતી.

ધીમે ધીમે ચાલતાં તે ગુરુના આશ્રમમાં જઇ પહેાંચ્યા. બીજા ત્રણ (શબ્યા પણ તુરતના જ ત્યાં આવી પહેાંચ્યા હતા. ચારેય શિષ્યાનું ચરિત્ર ગુરુજી ચેરગદ્વારા જણી શકયા હતા, એટલે ગુરુદેવને કંઇ નવીન જાણવાનું ન હતું. શિષ્યાએ આવીને સાષ્ટાંગ પ્રણામ કીધા. ગુરુએ સર્વને આશીર્વાદ આપ્યા, સર્વેનાં કાર્યોની પ્રશંસા કીધી અને વિશેષમાં જણાવ્યું કે તમે પ્રત્યેક શિષ્યે જે આત્મળળ પ્રાપ્ત કીધું છે, તેનાવડે તમે ઉત્તરાત્તર ઉત્તમ ગતિને સંપાદન કરશા.

### મન્યુહુરના ગર્વ

ગુરુદેવે ચારેય શિષ્યાની એકસરખી પ્રશંસા કરવાથી, મન્યુહરને કંઇક ખોટું લાગ્યું. તે મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યો કે, ગુરુદેવને કાર્યા ક્રાયની તથા યાગ્યાયાગ્યની ખરેખરી પરીક્ષા જ નથી. મેં જે તપ તપ્યું છે, જે પ્રકારે કે દાંધના પરાજય કીધા છે, તેવું ખીજા કાઇથી થઇ શકે તેમ નથી. સર્પના દંશ, મુખમાં ઝેરના સ્પર્શ ને પૂછડાંના સપાટા સહન કરવા છતાં કાંધના ઉદ્દેમવ ન થવા દેવા, તેના પર જય મેળવવા, સર્પની ફેશુ ઉપર પગ મૂકીને તેને વશ કરવા એ તપ કંઇ થાડું કહિન નથી. ઘણાએ બ્રદ્માર્ચંયને ખંડિત થવા દીધું નથી. પનઘટપર એસવું એમાં શું? વાઘની બાડમાં રહેવું તેમાંએ શું? વાઘને તા ઘણાએ વશ કરે છે, બાજીગરના માકડાની પેઠે નચાવે છે, કુદાવે છે; એમાં કંઇ માટું પરાક્રમ કે માટું તપાબળ નથી. સ્ત્રીની શચ્ચાપર શયન કરીને કામેચ્છા ન કરવી, એ પણ કંઈ પરમ તપ નથી. પણ સર્પ જેવા ઝેરી પ્રાણીને વશ કરવો, તેના દંશ ને સપાટા છતાં કોધાધીન ન બનવું, એમાં કેટલા ઘૈર્યની ને કેટલા આત્મસંચમની જરૂર છે, તે જે ગુરુજી જાણતા હત તેન કદી પણ મને આ ત્રણ શિષ્યોના સમાન ગણત નહિ.

આ ક્ષણે મન્યુહરના અંગમાં અભિમાને વાસ કીધા. તેનું અભિમાન જાગૃત થઇ ગયું ને તેની પ્રજ્ઞા ઝાંખી પડી ગઇ. તે ગુરુપરીક્ષાને નિર્જીવ ત્રણવા લાગ્યા. કામ કેવા અળવાન્ છે, પરમાત્માની માયાનું કેન્દ્રસ્થાન કયાં છે, તેનું તેને હજુ જ્ઞાન થયું ન હતું અથવા થયું હતું તો તેનું અહુણાં વિસ્મરણ થયું હતું. આ અસાર સંસારમાં સૌથી વિશેષ કષ્ટ- કારી-અપરાજિત માયા કઇ છે, તેનું સ્વરુપ તે જાલુતા નહતા. તે સમજતા નહતા કે, માયા સર્વ જીવાને બ્રષ્ટ કરનારી છે ને એ માયા મૃતિમાન સ્ત્રીમાં વસે છે. આ અજ્ઞાનપલુંથી તેણે માયાના-સ્ત્રોના- ક્રામના ઉપદ્વાસ કીધા.

## માયાની પ્રતિકૃતિ

પછી તે ગુરુને સંબાધીને બાલ્યા; 'હિ ગુરુદેષ! અમે ત્રારે શિષ્યામાં શ્રેષ્ઠ કાેણ્ ?''

ગુરુએ કહ્યું; જેના આત્મા શાક, કામ, ક્રાધ, માહ, ક્ષુધા તથા તૃષા એમનાથી રહિત છે, સત્યકામ ને સત્યસંકલ્પ છે, ધીર ને વીર છે, તે જ શ્રેષ્ઠ છે, તે જ પરમ પદાર્થને પ્રાપ્ત કરી શકે છે, ઉત્તમ સ્થાનને પામે છે અને તે જ પુરુષ આત્માના શુદ્ધ સાત્વિક સ્વરૂપને યથાર્થ જાણી શકે છે. એ જીવ સંસારને વશ થતા નથી, પરંતુ તેને જીતે છે અને તે ત્રણે લાંકાને લેકીને ઉપરના લાકમાં જઇ વસે છે. તમે ચારેય શિષ્યામાં જેણે માયાનું સ્વરૂપ યથાર્થ રીતે જાણ્યું છે, જેણે માયાના યથાર્થ ઉપઢાસ કીધા છે, જે માયાના પાશમાં લપટાયા નથી, તે જ સર્વ કરતાં શ્રેષ્ઠ છે!"

મન્યુહરે પૂછ્યું; "કૃપાળુ ભુદેવ! આપ સ્પષ્ટ સમજાવા. આપનાં ચરણાની સેવા કરનારા ચારે શિષ્યા સમાન હાઇ શકે નહિ-ન્યૂનાધિક તા હાય જ. અત્ય કહેશા કે, ન્યૂન કાેણુ અને અધિક કાેણુ ?"

આ સંવાદ ખીજા ત્રણે શિષ્યા મૌન ધરીને સાંભળી રહ્યા હતા. ગુરુદેવ શા ઉત્તર આપે છે, તે જાણવાને તેઓ આતુર થઇ રહ્યા હતા. ગુરુએ કહ્યું; "તમે ચારે શિષ્યામાં કંદર્પહર શ્રેષ્ઠ છે!"

મન્યુહર, એ ઉત્તર સાંભળતાં જ અતિ એક પામ્યા. તેણે પ્રશ્ન ક્રીધા; ''હે કૃપાળુ ગુરુદેવ! આપ કન્દર્પહરને શ્રેષ્ઠ ગણા છો, તેનું કારણ હું સમજી શકતા નથી. એક સ્રોને જીતવી, એમાં કંઈ માંટું પરાક્રમ નથી. એમાં માટાં તપનુંએ કામ નથી, માટા યાગનુંએ કામ નથી.' માટી આત્મનિષ્ઠાનુંએ કામ નથી ને પરણક્ષને જાણુવાનુંએ કામ નથી.'

મન્યુહરનું બાલવું સાંભળીને ગુરુદેવ સમજ ગયા કે, તેને પાતાનાં કર્મને માટે ભારે અસિમાન છે. કંદપહર જે મહાકરે માયાને જીતી છે, તે માયાને જીતવાનું ખળ મન્યુહરમાં નથી; તથાપિ એ

પાતાનાં કર્મની પ્રશસા કરાવવા ઇચ્છે છે. અહા ! જે જ્ઞાન મેં એતે આપ્યું છે, તેની યથાર્થ કિંમત કરવામાં એ અસમર્થ નીવડ્યો છે, માટે મારે એની બુદ્ધિ કૈકાણે લાવવી જોઇએ.

આવા વિચાર કરીને ગુરુદેવે કહ્યું; "હે વત્સ મન્યુહર! જે કસાટીમાંથી માટમાટા ઋષિ મુનિએા તરીને પાર ઊતર્યા નથી તથા પરમાત્માની માયાની પ્રતિકૃતિને જીતી શકયા નથી, ત કસાેટીમાંથી તરીને પાર ઊતરવાનું તથા માયાની પ્રતિકૃતિને જીતવાનું મહાપરાક્રમ કંદપહરે કીધું છે, તેની કિંમત તું શું ઓછી આંક છે? આરૂપ પિશાચણીના પાશમાં બંધાયલા કરો એવા સમર્થ છવ છે કે, જે તેને જીતવાને સમય છે? માયાનું સ્વહ્નય માટમાટા ચાર્ગી યાતઓ પસુ સમજી શકયા નથી, તેા જીતી તેા કેમ જ શકે? અનેક જીવા અનેક રૂપે માયાપર માહી પડ્યા છે, તેમાં લપટાયા છે ને સ્વર્ગાદિથી પણ ભ્રષ્ટ થઇ પડ્યા છે. અનેક મુનિઓએ લાખા વર્ષોનાં તપાના, એ માયાની પ્રતિકૃતિના લટકામાં જ ક્ષય કીધા છ ને તેઓ માયાનું ખાલદાન યઇ પડ્યા છે. રે તેઓ માયાને હામવાને ખદલે માયામાં જે હામાયા છે. એ માયાને-જેતું સ્થાનક સ્ત્રી છે, તેને જીતનાર શ્રેષ્ઠ નહિ એમ તું શું કહે છે ર માયા બે અક્ષરાના શબ્દ છે, ''મા'' અને ''યા.'' 'મા' એટલે '(મક્યા' અને 'યા' એટલે જે છે ત.' 'જે મિથ્યા છે તે' માયા અર્થાત્ અજ્ઞાન-ભ્રમ-નાશાંતમાં ત્રેમ તે માયા. સામાન્ય જીત્ર, જે (મૃથ્યા છે તેમાં લપટાઇને એવા તા જકડમંઘ થઈ જાય છે, ક તેમાંથી મહા મહા પરિશ્રમે પણ છૂટી શકતા નથી, તેત્રી માયાને કંદ્રપંહરે આત્મ-તપના પ્રતાપે જીતી છે. એ માયા કેત્રી છે ? બ્રહ્મદેવે માયાની રચના કરી ત્યારે જ કહ્યું છે કે, તેનું યથાર્થ સ્વરુપ ફાઇથી પણ જાણી શકાશે નાઢ ને તે સહાય અનિવર્શનીય ને અનિવચનીય જ રહેશ.

"હવે એ માયાની પ્રતીતિ ભ્રમકાળમાં જ થાય છે. જે છત્ર એ ભ્રમમાંથી નિવૃત્તિ પામે છે, તે જ એ મિશ્યાત્વમાંથી નિવૃત્ત થાય છે. ભ્રમ અથવા અજ્ઞાન. એ માયાનું અનિવેચનીય સ્વરૂપ છે. પણ જે ભ્રમને અસત્ય માને છે, તે માયાને તરી જાય છે અને જે નાશ રંત છે, તે પરના સ્નેહ તજે છે, અને તે જ અવિનાશીના પ્રેમને ભજે છે. વસ્તુનું જયાં સુધી યથાર્થ સ્વરૂપ જાણવામાં કે જોવામાં આવતું નથી, ત્યાં સુધી તે વસ્તુ ભ્રમમૂલક છે કે સત્ય છે, તે સમજનું અવિદાળાધિત

<sup>&</sup>quot; भामव ये प्रपशंते मायामेतां तरंति ते ।

જીવને અશક્ય થઇ પડે છે. એ યથાર્થ જ્ઞાન સંપાદન કરવા માટે વસ્તુનું ખુલ્લે ખુલ્લું યથાર્થ સ્વરૂપ જાણવાની જરૂર છે. હવે જે જીવ ખુદ્ધાને યથાર્થ જાણે છે, તે જ ખુદ્ધાનું-અદ્ભિતીય પુરુષનું યથાર્થ સ્વરૂપ જાણી શકે છે, ને જાણ્યા પછી, માયાના પરાભવ કરે છે. એ માયાના અંત અજ્ઞાનની નિવૃત્તિથી આવે છે; અને જયારે ખુદ્ધાજ્ઞાનના યથાર્થ બાય છે ત્યારે અજ્ઞાનના નાશ થાય છે. અજ્ઞાનના નાશથી સત્યાસત્ય વસ્તુનું યથાર્થ જ્ઞાન થાય છે અને સત્યાસત્યનું જ્ઞાન થવાથી જાય માયાના સ્વરૂપમાં ભાષાતા, ભાળવાતા, લપટાતા ને છળાતા ખૂરી શકે છે. આ પરથી તને સમજાયું હશે કે, અજ્ઞાન, બ્રમ, પ્રકૃતિ એ જ માયા છે\* ને એવી માયા પર કન્દર્પહરે વિજય મેળવ્યા છે.

"वत्स मन्युद्धर! से सज्ञानने तरी कवं, ज्ञानने काख्वं सने के भिध्या छे तेमां बुण्ध न थवं, से स्वारमां थे। इं डिन डार्य नथी. परभात्मानी प्रेरेबी माया सहस्यसहरूप छे; तेम ब्यडता अडत स्वरूप छे, स्वमडाणमां मायानी प्रतीति थवी, से मायानं व्यडत स्वरूप छे, स्वेटबे स्वमडाणमां कगतना स्वानाशी पहार्थनी प्रतीति थवी, हे से क सत्य छे-से क मायानं व्यडत स्वरूप छे. स्वम निवृत्त थवा, से मायानं स्वयानं स्वयं हे से के आपानं स्वयं हे से के अधि मायानं स्वयं हे से के लियानं विद्या पहार्थों पहार्थों पेम इरीने तेमां बुण्ध थाय छे ते मायाने तरी शहता नथी; पख् के छव मायानी स्वयं है है है ते क मायाने तरी शहे छे सने के मायाने तरी धुधक्षर हु है छे, ते क मायाने तरी शहे छे सने के मायाने तरे छे, ते क पुरुष परम श्रेष्ठ, परम तपरवी, परम पुरुषना विश्वद्ध स्वक्रपने। ज्ञाता छे.

## भायानी प्रतिકृति ते स्त्री छे

અસત્માં સત્ ખુદ્ધિ કરવી, એ જેમ માયાનું વ્યક્ત સ્વરૂપ છે, તેમ એ પ્રાયાની પ્રતિકૃતિ પણ છે. એ પ્રતિકૃતિનું મુખ્ય સ્થાપન પરમાત્માએ સ્ત્રીમાં કર્યું છે અને તેથી જ તેને મૃગનયના, કમલલાચના, ગજગામિની, હંસગામિની, સુંદરી, સુલાચના, કદલીજંઘા, સિંહલંકી આદિ અનેક નામાથી એાળખવામાં આવે છે. માયામાં લપટાવાનું પ્રારંભ સ્થાન સ્ત્રી છે. જે એના પાશમાં બંધાયા તે ધર્મ, કર્મ, યાગ, આન, ધ્યાન, નીતિ, તત્ત્વ સર્વથી ભ્રષ્ટ થાય છે. એ સંસારી માયારુપી

<sup>\*</sup> मायां तु क्रार्ट्स विद्यानमायिनं तु महेश्वरम् ।

સમુદ્રના વેગ માહ-સંકટ અવકર્ય ને મહાન્ છે. પણ આત્મભૂગાળપર તા તે એક નાના સરાવર જેવા છે. આત્મનિષ્ઠ જીવ તે સરાવરને અતિ વિકટ છતાં પણ સહજમાં તરી જાય છે. વળી માયાનું વ્યક્ત સ્વત્રપ આ લાકના જીવ માટે સ્ત્રી, પુત્ર, ધન ઇત્યાદિ છે. તેમાં પણ અતિ ભયંકર અને જેના પાશમાં અંધાયલા જીવ કાઇ પણ કાળે છૂટી શકે નહિ, તેવું સ્વરૂપ તા આ જ છે. ચિત્તરૂપી કાદવમાં રઝળતાં અને જન્મરુપી તળાવમાં પહેલા મત્સ્યાસમાન મનુષ્યાને પકડવાને દુર્વાસના એ જ દેારી છે અને નારી એ તેને ખાંધેલા માંસ પિંડવાળા ગલ છે.\* સ્ત્રીના સંગથી પુરુષ એવી અધાગતિને પામે છે કે, કાળના કાળ ને જન્મના જન્મ તે પાયનું પ્રાયશ્ચિત્ત કર્યા છતાં પણ તેને મુક્તિના માર્ગનું દર્શન થતું નથી. વત્સ મન્યુહર! તું કહેશે કે, શાસ્ત્ર કારાના એ સર્વ ગપાટા છે; કેમકે જેટલા પુરુષ પાપિષ્ઠ છે, તેથી વિશેષ પાપિષ્ઠ સ્ત્રી નથી. પણ તેમ નથી. પુરુષના સર્વ સત્વનું હરણ કરનારી એ જ માયારૂપ સર્પિણી છે. તેમ જ ચાેગભ્રષ્ટ કરનારી, જ્ઞાન ભુલાવનારી, ધર્મ તજાવનારી એ જ સર્પિણી છે ને સ્વર્ગાદિ લાેકમાંથી ઢાળી પાડનારી પણ એ જ માયાની પ્રતિકૃતિ-સાક્ષાત્ માયા જ છે. મત્સ્યેન્દ્રને ભ્રષ્ટ કરનાર કેાથુ હતું ? શૃંગીનું જ્ઞાન ભુલાવનાર કેાથુ હતું ? અજામિલના ધર્મ તજાવનાર પથુ એ જ માયા હતી, નહુષને સ્વર્ગમાંથી પાડનાર પથુ એ જ માયા હતી. સ્ત્રીના મુખ ઉપર સવા મણનું તાળું કહેવાય છે, પણ એ જ તાળું તેના નેત્રથી જે કમાન ચડાવવાર્મા આવે છે, તેની પણછના અગ્ર ભાગપર મૂકીને મારે છે, ત્યારે પુરુષ કેવળ નિ:સત્વ બની જઇ, વિધિનિષેધનું જ્ઞાન ભ્રુલી જઇ તે માયારુપ સર્પિણીના ચરણમાં ધૂળ ચાટતા પડે છે. માયાની માહિનીનું ખાસ સ્ત્રીની પાસે એવું તે સચાટ છે કે તેનું નિશાન કાઇ પણ કાળે, કાેઇ પણ સ્થળે ચૂકતું નથી. એવી માયારુપ સ્ત્રીના માહમાંથી અસંગ, નિર્લેપ, નિર્વિકાર રહીને જે પુરુષ મુક્તિ મેળવે છે તે શ્રેષ્ઠ હાય એમાં અશક્ય શું છે?

"આ કંદર્પહર એ સ્થિતિમાંથી અસંગ, નિર્વિકારી, અક્ષત, નિર્લેષ રહી તરી આવ્યો છે, માયાને પગ નીચે દાળવાનું એ બળ ધરાવે છે, માટે જ એ શ્રેષ્ઠ છે. જેને સ્ત્રી છે તેને ભાગની ઇચ્છા છે, પહ્યુ જેને સ્ત્રી નથી તેને ભાગની ભ્રમિકા જ કયાં ? સ્ત્રીના ત્યાગ કરતાં જગતના • जनमपश्वलमत्स्यानां चित्तकर्दमचारिणम् । पुंसा दुर्बासनारज्जुर्नारीविद्यापिण्डिका ॥ ત્યાગ થાય છે; અને જગત્ના ત્યાગ થતાં સુખ માત્ર પ્રાપ્ત થાય છે.\* એક પ્રાચીન વચન છે કે માતા, બહેન, પુત્રી કે કાેઈ પણ આની સાથે એક શય્યા કે એક આસન રાખવું નહિ. કારણ કે ઇન્દ્રિયગ્રામ એવા અલવાન છે કે, તે ગમે તેવા વિદ્વાનને પણ વાણી જાય છે. † એ પ્રાચીન વચનથી વિરુદ્ધ વર્તી ને માત્ર ગુરુની આજ્ઞાં ઉઠાવવા ખાતર, એક પરમ લાવષ્યમયી, પીનસ્તની, કાેમળ, ચંદ્રનચર્ચિતાંગી, મદભરી ગંિણકા માનિની જયારે એકાંતમાં સંપૂર્ણ કામાદ્દીપક સામગ્રી સાથે સમાગમા-ત્સુક બની પ્રાર્થના કરતી આવી ત્યારે તેની સાથે એક શય્યાસન ઉપર નેસાવસ્થામાં રહી, ઉત્કૃષ્ટ વૈરાગ્યના બાધ કરી, સંપૂર્ણ અલિમતાથી કંદર્પહર સુખરુપ પસાર થઇ આવ્યા, એ શું તું સહેલું સમજે છે? વિશ્વામિત્ર જેવા મહાન્ તપસ્વીએા જયાં ચ્યુત થયા ત્યાં કંદર્પહર સ્ત્રી-વિષયક સુખના ભરસમુદ્રમાં ખડકની પેઠે અડગ ટકી રહ્યો, એ કંઇ નાની સૂની વાત છે ? તને મિથ્યાભિમાન ચડ્યું છે, તેના તું ત્યાગ કર. જોગી જતિ, ઋષિ, મુનિ ને તપાેંધના એવા અનેક જીવા એ માયાના માહમાં એવા તા ચગદાઇને ક્ર્ચા થઈ ગયા છે કે, તેમનું લાખા વર્ષોનું જ્ઞાન-તપ ક્ષણવારમાં રસાતળમાં પહેાંચી ગયું છે!

## માયાવશ વિધામિત્રની કથા

પૂર્વકાળમાં ગંગા નદીના તટપર આવેલા એક સુંદર નગરમાં ગાંધી રાજાના વંશજ રાજાઓ રાજ્ય કરતા હતા. એ વંશમાં વિશ્વા- મિત્ર નામના મહાન્ પ્રખ્યાત રાજા થયા હતા. ‡ ક્ષત્રિય કરતાં ખ્રાદ્મણ મિત્ર નામના મહાન્ પ્રખ્યાત રાજા થયા હતા. ‡ ક્ષત્રિય કરતાં ખ્રાદ્મણ જાતિ શ્રેષ્ઠ છે, એમ વેદમાં અને શાસ્ત્રામાં વર્ણવેલું હાવાથી તેણે ખ્રાદ્મણ પણું પ્રાપ્ત કરવા માટે હિમગિરિના પ્રદેશમાં ઉત્ર તપશ્ચરણ આરંબ્યું. સર્વ પ્રકારની માયાના ત્યાગ કરીને એક નિષ્ઠાથી જ તે તપ કરતા હતા. ખાવામાં વાયુ, પીવામાં વાયુ, સૂવામાં ભૂમિ ને છાયામાં આકાશ જ હતાં. પરખ્રદ્મની પ્રાપ્તિ માટે તેણે એવું તા ઉત્ર તપ કીધું હતું કે, તેના જેવું બીજું કાઇનું તપ ગણાયું નથી. રાજકુળદીપક વિશ્વામિત્રે

<sup>\*</sup> यस्य जी तस्य भोगेच्छा निस्नीकस्य क भोगभुः । स्नियं त्यक्त्वा जगक्यक्तं जगक्यक्त्वा सुस्ती भवेत्॥

<sup>†</sup>मात्रा स्वस्ना दुहित्रा वा न विविक्तासनी भवेत् । बलवानिन्द्रियमामो विद्वांसमि कर्वति

<sup>‡</sup> વિધામિત્રનું કત્તર ચરિત્ર આ જ ભાગમાં પૃષ્ઠ ૧૭૦ –૨૪૦ પર આવી પ્રશ્રું છે. અહીંચાંના ચરિત્ર ભાગ તેના પૂર્વના છે.

સાઠ હજાર વર્ષો પર્યંત અનેક સંકટામાં અને અનેક પ્રકારનાં કષ્ટામાં

પાતાનું તપ જારી શખ્યું હતું.

તેના તપથી ગમરાઇને ઇન્દ્રે અનેક અપ્સરાએાને તે તપના લંગ કરવા માટે માકલી. આ અપ્સરાએામાં મેનકા નામની અપ્સરા પ્રમુખ હતી. તેનું લાવણ્ય અનિર્વચનીય હતું; ખીલતી જુવાનીમાં તે મદમત્ત હતી; તેનાં નેત્રામાં મનુષ્યને લાેટપેટ કરનારાં અનેક સંચાેટ શસ્ત્રાે ભરેલાં હતાં; તેનું મુખમંડળ, ચંદ્રને પણ ચલાયમાન કરે તેલું હતું; રાગતાનના આલાપ લેવામાં તેના કરતાં શ્રેષ્ઠ બીજી કાેઇ પણ અપ્સરા ન હતી; ઇન્દ્રની તે પ્રિયા હતી. ઇન્દ્રની આજ્ઞાથી મેનકા જે વનમાં વિશ્વામિત્ર તપ કરતા હતા ત્યાં આવી. સમય સાધી પાતાના મધુર કષ્ડિથી મેનકા એવા ઉત્તમ આલાપ કરવા મંડી કે, જે આલાપના ધ્વનિ વિશ્વામિત્રના હુદયની પેલી પાર-સપ્તમી સમાધિમાં સોંસરા પેસી ગયા. ધીમે ધીમે રાજર્ષિનાં નેત્રા વિક્રિપ્ત થવા લાગ્યાં અને તેમની દૂધિ જેવી મેનકા ઉપર પડી. તેવા જ તેઓ વિદ્ધળ થઇ ગયા. મન્યુદ્ધર! એક બાજુએ સાઠ હજાર વર્ષોનું તપાંધન અને બીજી બાજુએ એક ક્ષદ્ર સ્ત્રીના કંઠના સુસ્વર ને દર્શન, એ બેની તુલના કેમ થઇ શંકે? જેમણે પ્રદ્માની પ્રાપ્તિ માટે અનેક કષ્ટા સહન કીધાં હતાં, તાઢ, તડકા ને વરસાદની જેમણે લેશ માત્ર પછ્યુ ગણના કીધી ન હતી, જેમના અંગની આસપાસ ધૂળાના ઢગલાએ ને ઊધઇએ ાનાં ઘરા બંધાઈ ગયાં હતાં, નાગના અને સાપના રાકડાએા જેમની આસપાસ જાથુકના જમાવ કરીને પડેલા હતા, વાઘ અને સિંહથી જેમને ક્ષણભર પણ ક્ષાભ થયા ન હતા, એવા વિશ્વામિત્ર રાજર્ષિ, ક્ષણભર જ ઓના સ્વરના ધ્વનિ પાતાના કર્ણપ્રદેશમાં પ્રસાર થઈ જવા દેવાથી એકદમ ક્ષાલ પામી ગયા. વિશ્વિમ થતી તેમની દૃષ્ટિ ધીમે ધીમે મેનકાપર ચોંટવા લાગી. સર્વ ઇન્દ્રિયા પાતાનું કાર્ય કરવાને સ્વાભાવિક ધર્મને આશ્રયે જઈ પડી!

મેનકાને તો જે એઇતું હતું, તે જ મળી ગયું. તેણે ધીમે ધીમે પોતાની કળા વિસ્તારવા માંડી. તીરછી દૃષ્ટિથી તેણે એક પછી એક એવાં તો સચાટ બાણા મારવા માંક્યાં કે, વિધામિત્ર તે સહન કરી શકયા નહિ. કામદેવ પાતાના બાણની પશુછ ચડાવીને સમ્મુખ જ ઊભો હતો.-તે ઋષિરાજનું મન દાેલાયમાન કરાવતા હતા. એ મકર-ધ્વજ, ઓઓની આહા ઉઠાવનાર સેવક છે. કારણ કે તે ઓના કટાશે સચવેલા પુરુષપર આજ્ઞા સવતાને હો. વિધામિત્રની દૃષ્ટિ મેનકા ઉપર

ધીમે ધીમે ઠરવા લાગી. મન જે સર્વ કષ્ટનું-પતનનું કારણ છે, તેમાં અનેક સંકલ્પ વિકલ્પા થવા લાગ્યા. એટલામાં ઇન્દ્રમેરિત વાયુ આવી, મેનકાએ પહેરેલાં સુંદર વખમાં ભરાયા ને તે વાયુદેવે એકદમ તેનાં વસ્ત્રને એવું તા ઊચું ઉરાડ્યું કે, મેનકાના નાભિપ્રદેશપર ઋષિની આબાદ દૃષ્ટિ પડી અને તે જ ક્ષણે કામે પાતાનું બાણુ મારીને વિશ્વામિત્રને માયાની માહિનીમાં લકુજ બનાવી દીધા. મુનિરાજે પાતાનું પદ્માસન વિખેરી નાંખ્યું. તપને ઉરાડી મૂક્યું. તેમનું મન વિદ્ભળ થઇ ગયું. તે એકદમ ઊઠીને ઊભા થયા, ને જ્યાં મેનકા ઊભી હતી, ત્યાં એકદમ ચાલ્યા. થયું!! ઇન્દ્રને જે ભાવતું હતું તે થયું. કામે પાતાના પ્રતાપ બતાવ્યા ને મેનકાનું કાર્ય સિદ્ધ થયું. મુનિદેવે એક વર્ષ સુધી મેનકા સંગે વિલાસ કર્યો અને તેમનું સાઠ હજાર વર્ષોનું તપ ક્ષણિક સુખમાં નાશ પામ્યું.

આનું નામ તે માયા! તાત મન્યુહર! વિશ્વામિત્ર જેવા મહાન ઋષિરાજ અીની માહિનીમાં માહ પામીને, પાતાના અગાધ તપા-ખળને ગુમાવી બેઠા હતા ને એ માયામાં કસાઇ પડ્યા હતા, તા પછી સાધારણ ઋષિ મુનિની તા ગણત્રી જ શી? દેવ, દાનવ ને માનવ, સાધુ સન્ત ને તપસ્વી, જ્ઞાની, અજ્ઞાની ને મૃઢમતિ, માયાની પ્રતિકૃતિ શ્રીના દાસ છે. પિંગલા જેવી રૂપયૌવનમસ્ત સુન્દરી, સુન્દર ભાજન, વિલાસ મવન, કામાદ્દીપક વાયુ, સર્વ કળાઓનું નિધાન એકાંત સ્થળ, પ્રાર્થના કરનાર અબળા, મૃત્યુના ભય, ત્યાં આગળ વિશુદ્ધ આત્મ-નિષ્ઠ વિના ખીતે કાઇ પણ જીવ કાઈ કાળે ટકી શકે નાંહ. જેલે પ્રાણવાયુના નિરાધ કીધા છે, જે આત્મનિષ્ઠ છે, જેણે પરમ तत्त्व ભાવ્યું છે, જેણે પરમ રસનું પાન કીધું છે, તે જ આવા સંકટમાં તરી શકે છે. જેણે સંકલ્પના સંન્યાસ કર્યો છે તે જ ચાગી છે, તે જ પરમ છે, તેનાજ જય છે. જે કર્મક્ળના આશ્રય કર્યાં વિના કર્મ કરે છે, તે જ સંન્યાસી છે-અગ્નિના ત્યાગ કરનારા કે ભગવાં ધરનારા યાગી-ત્યાગી કે સંન્યાસી નથી. જે કર્મોનાં ફળાના ત્યાગી છે, તે જ ખરા ત્યાગી છે; જે જે આ માયાના મસ્તક પર પગ મૂકયા છે ને નૃત્ય કયું છે, તે જ સમર્થ સંન્યાસી છે; જેનું મન પૂર્ણ છે, એટલે केने करात मात्रना पहार्थोपर मांड थता नथी, ते क पुरुष प्रदाना અમૃતરસથી માયાની શાહિનીની સમીપ રહી, માયામ લેપાતા નથી

<sup>\*</sup> यस्त कर्मफलन्यागी स त्यामीत्र्यभिषीयते ॥

અને તે જ પૂર્ણ છે. જે જીવનાં કર્તૃત્વ અને ભાકતૃત્વ શાંત થયાં છે, એવા જ જીવ એ પૂર્ણતાને પ્રાપ્ત કરી શકે છે. જે સંકલ્પ વિકલ્પ-રહિત છે, દંભ, દર્પ, અભિમાન, ક્રોધ, પારુષ્યાદિ આસુરી સંપત્તિના જેણે ત્યાગ કીધા છે અને દેવી સંપત્તિને જેણે ઉત્તમ પ્રકારે સેવી છે, તે જ જીવ આ બ્રહ્મની માયાને તરી પૂર્ણતાને પામે છે. અયુક્તને બ્રહ્મિ હોતી નથી, તે સદાનંદાત્મરૂપ જયાતિને જોઈ શકતા નથી, તેને ભાવના પણ હોતી નથી અને જેને ભાવના હોતી નથી, તેને શાંતિએ નથી, સુખે નથી પણ તે માયાના દાસ છે, તે બ્રહ્મથી વિમુખ રહે એ અને તે માયાને તરી શકતા નથી. જે આ જગતને કેવળ અવિદાએ ઉત્પન્ન કરેલું અને સ્વમવત્ મિચ્યા જીવે છે, તે અવિદાયી ઉત્પન્ન થયેલી માયાને સંહેલથી તરી જાય છે. આવી માયાને કંદર્પ હર તરી ગયા છે, માટે તે શ્રેષ્ઠ છે."

### ક્રોધિષ્ઠાનાં દૃષ્ટાંતા

ગુરુદેવનાં એ વચનનું સત્ય રહસ્ય મન્યુહરના હૃદયમાં ઠરી શક્યું નહિ. તે બાલ્યા; ''ગુરુદેવ! આપે જે જે કહ્યું છે તે તે સત્ય છે; તથાપિ ક્રોધને જીતવા, એ કંઇ હાંસીખેલ વાત નથી. રામ અને કૃષ્ણ જેવા મહાતમા પુરુષા પસુ કામને વશ કરી શક્યા છે;

દુર્વાસા જનકે પણ કામ જત્યા છે-તેવી શક્તિ કેઇ પણ છુવ અતાવી શકે છે, પણ ક્રોધને જીતવા, એ અતિ દુષ્કર

કમે છે. દુર્વાસા જેવા માટે મુનિરાજ પણ ક્રાંધને જીતી શક્યા નથી— क्રે કે તેઓ કામને જીતી શક્યા હતા, માહને મારી શક્યા હતા ને લામને વારી શક્યા હતા. તેમણે મદને ચૂિણત કર્યો હતો ને મત્સરને નસાડી મૂક્યા હતા. તે આશારહિત હતા, તૃષ્ણાથી વિમુખ હતા, સંકલ્પરહિત હતા, ને પરમતત્ત્વને પામેલા હતા. એ સર્વે શત્રુઓ ઉપર જો કે તેઓએ દિબ્લિજય મેળવ્યા હતા, પણ તેઓ ક્રાંધને જીતી શક્યા ન હતા. એ મુનિદેવ રાજા અંબરીયના વતના લંગ કરાવવા માટે ગયા અને દ્વાદશીના પારણાને દિવસે, રાજા અંબરીયે જળનું પ્રાશન કર્યું, તેટલાથી જ ક્રોધે ભરાયા ને ભગવદ્ભક્ત મહાત્મા અંબરીયને શાપ દેવાને તત્પર થઇ ગયા હતા!

હે દેવ! રાજા યુધિષ્ઠિર જેવા પણ દ્વાધને પગ નીચે દળાવી શકયા ન હતા. વિરાટ રાજાની સભામાં યુધિષ્ઠિર અને વિરાટ રાજાને વિવાદ

<sup>\*</sup> दंभो दर्पोऽभिमानश्च क्रोधःपारुव्यमेव च । अक्कानं चाभिजातस्य पार्थ संपदमासुरीम् ॥
† नास्ति बुद्धियुरक्तस्य न चायुक्तस्य भावना। न चाभावयतः शांतिरशांतस्य कृतः सुखम् ॥

थये। त्यारे, विराट राजाकी तेना नाडपर पासा भार्यो ते वाभते तेनी નાસિકામાંથી જે રક્ત વહ્યું, તે ક્રાધથી ધગધમતું યુધિષ્ઠિર હતું! જો તે રક્ત પૃથ્વીપર પડત. તેા લાંબા કાળ પર્યત તે દેશમાં દુકાળ પડત, એવું એમનું રુધિર ક્રાેધથી ભરપૂર હતું. પરશુરામ જેવા દેવાંશી મહાત્મા-પરમાતમાના દશાવતારમાંના છકુા અવતારી પુરુષ-ક્રોધની મૂર્તિ હતા. પાતાના પિતાના એક ક્ષત્રિયે ઘાત કર્યો, તે ઉપરથી ક્રોધાવિષ્ટ થઇને, તેણે એકવીસવાર આ પૃથ્વીને નક્ષત્રી કરી, ઘાર સંહાર डीधा હता. रामे जयारे तेमनुं व्यंलडी धनुष्य ते दुवं, ત્યારે તે તેમની સાથે યુદ્ધ કરવા દાેડી આવ્યા. કે શં હજ ક્ષત્રિય જીવે છે! શમીક ઋષિએ, કલિને વશ થયલા રાજા પરી-ક્ષિતે તેના પિતાના કંઠમાં મરણ પામેલા સર્પ નાંગ્યા, તેટલાથી જ ક્રોધાવિષ્ટ થઇને, પરીક્ષિત જેવા પ્રજાપાલક ધર્માનુષ્ઠ શસી ક રાજાને, સાત દિવસમાં મૃત્ય પામવાના શાપ આપ્યા હતા.

હે ગુરુદેવ! ખરેખર, ક્રાંધને વશ કરવા, એ અતિ કડિન કાર્ય છે. એના જેવું વિષમ અને દુર્ઘટ કાર્ય એક પણ નથી. આ લાકના જીવની સામાન્ય વૃત્તિ એવી છે કે, અપકાર કરનારપર ક્ષણે ક્ષણે ક્રોધ થાય છે. એ ક્રોધથી માહ થાય છે, માહથી સ્મૃતિના બંશ થાય છે, સ્મૃતિના ભ્રંરાથી ખુદ્ધિના નાશ થાય છે અને ખુદ્ધિના નાશથી આત્માના વિનાશ થાય છે. \* આવા ક્રોધ બળવાન્ છે. એવા બળવાન્ ક્રોધને આપ ઠામજિ-તથી ઊતરતી કક્ષામાં મૂકાે છા, એનું મને માટું આશ્ચર્ય થાય છે." દાપદીએ ક્રોધને જત્યાે છે

અત્રિ મુનિએ કહ્યું "હે વત્સ મન્યુહર! તું કહે છે તે સત્ય છે. ક્રાંધ પણ અજય્ય ને અળવાન છે; તથાપિ કામને જીતવું જેટલું કઠિન કર્મ છે, તેને શતાંશે પણ ક્રાધને જીતવું કઠિન કર્મ નથી. દ્રાપદી જેવી અબળા પણ કાંધને જતી શકી હતી. મહાભારતના યુદ્ધપસંગમાં દ્રાહ્યા-ચાર્યના ચિરંજીવી પુત્ર અશ્વત્થામાએ રાત્રિસંહારમાં દ્વાપદીના પાંચ પુત્રાના છિરશ્છેદ કોંધા, ત્યારે ભીમે પ્રતિજ્ઞા કરી હતી કે, તારા પુત્રના વધ કરનારના માથાપર તને બેસાડીને જ્યારે સ્નાન કરાલું, ત્યારે જ

<sup>\*</sup> कामात्क्रोधोऽभिजायते॥ कोधाद्भवति संमोदः संमोद्दात्स्पृतिविश्रमः । स्मृतिश्रंशाद्भृद्धनाशो बुद्धिनाशात्त्रणस्यति ॥

મારું નામ ભીમ સાર્થક સમજજે ! પુત્રાના મરણથી દ્રૌપદી અવિશ્રાંત કલ્યાંત કરતી હતી. તેણે ભીમની આ પ્રતિજ્ઞાનું કંઇપણ ઉત્તર આપ્યું નહિ. પછી શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માને સાથે લઇને, ભીમ અશ્વત્થામાને પકડવા માટે ગયા અને તે બંને વચ્ચે મહાન યુદ્ધ થયા પછી, તે તેને પકડીને દ્રૌપદી સમક્ષ લઇ આવ્યા.

અશ્વત્થામાના શિરશ્છેદ કરવાના ભીમે વિચાર દર્શાવ્યા, તે સમયે ખેદમાં ડૂબેલી દ્રૌપદીએ કહ્યું; "હે મહારાજ શ્રીકૃષ્ણ! હે સ્વામિ ભીમ! આપ અશ્વત્થામાને છાડી દ્યો. એ તમારા ગુરુપુત્ર છે. મારા પુત્રાના શિરશ્છેદ કરવાનું પ્રાહ્મભૂને નહિ ઘટે તેવું કૃત્ય તેમણે કીધું છે ખરું, પરંતુ મારા પુત્રાના મરણથી જેવા મને શાક ને ખેદ થાય છે તથા મારાં નેત્રામાંથી જેવાં અશ્વચાના આઘ વહે છે, તેવી જ શાક અને ખેદ, ગુરુપત્ની કૃપીને કાવી તેનાં નેત્રામાંથી અશ્વચ્યાના શ્રેમાના એાદ્ય વહેડાવવા હું ઇચ્છતી નથી. તમારા ગુરુપુત્રના વધાયી મારા પુત્રા પાછા આવવાના નથી. તેમનું આશુષ્ય પૂર્ણ થયું હતું ને તે ગયા, તેમાં મારે કેલ કરવાને અશ્વત્થામાને હણાવવા એ નિર્ભળ જીવનું કર્વવ્ય હું સમજું છું."

## કાધજિત કાશિરાજ

''વત્સ મન્યુહર! એક બીજી કથા સાંભળ. અતિ પ્રાચીન કાળમાં કાશીપુરમાં કે ધપર વિજય મેળવનાર એક રાજા રહેતા હતા. તેણું સિહા-સનના પાયા નીચે કે ધને એવી તેા સખતાઇથી દાબી દીધા હતા કે, તે કદી પણ સજીવન થવા પામ્યા નીહ. એ રાજા ગમે તેવા સંકટમાં અને ગમે તેવા અપમાનમાં પણ ક્રે ધી થતા નહિ. કે ધ ઉપજવાના અનેક પ્રસંગા એને પ્રાપ્ત થયા હતા, પણ એ રાજા કેવળ ઘાડા ધૈયથી તે અદ્ભુત શાંતિથી તે કે ધના પરાજય કરતા હતા. તેના આ અપ્રતિમ ગુણથી દેવલાકમાં પણ તેની સ્તુતિ થવા લાગી.

એક સમયે ઇંદ્રની રાજસંગામાં ભગવાન નારદે પધારીને, તે રાજના યશનું ખહુ જ રુડી રીતે કીતેન કર્યું. ઇંદ્ર અને દેવસભા ચિકત થઇ. પછી એ રાજની પરીક્ષા કરવાના ઇંદ્રે ઠરાવ કીધા. ઇંદ્રે નૃતન રૂપ ધારણ કીધું, તેનું મુખ માર્જાર જેવું થયું. તેના શરીરમાંથી અનેક પ્રકારના રક્તના સાવ થતા હતા અને દુર્ગંધ એવી નીકળતી હતી કે, કાઇ પ્રાણી તેની સમીપ ઊભું રહી શકે નહિ. એવું રૂપ ધારણ કરી, હાથમાં દંડ કમંડળ લઈ, 'મિજાં રેકિ' કરતા, તે કાશિરાજના દરભારમાં આવ્યા. રાજાએ તેના કૃત્સિત રૂપથી જરા પણ સંકાચ ન પામતાં,

ઉત્સાહુલર્યાં હુદ્દયે, સંન્યાસીરૂપ ઇંદ્રના પ્રેમપૂર્વક સત્કાર કીધા અને એ દિવસે પાતાના મંદિરમાં ભિક્ષા લેવાની પ્રાર્થના કીધી.

સંન્યાસીએ કુત્સિત-અવિવેકી વેણુથી કહ્યું; 'અલ્યા સાંઢીયા! રાઝડા! એ તારી ભાજન કરાવવાની ઇચ્છા હાય તા હું માગું તે ભાજન મને આપ.'

'અસ્તુ' કહીને રાજાએ તેની આગ્રા સ્વીકારી.

સંન્યાસીએ તે રાજાના એકના એક પુત્રના મસ્તકના માંસનું ભાજન માગ્યું. રાજાએ જરા પણ સંક્રાચ નાંદ્ધ પામતાં, સંન્યાસીની આજ્ઞાને શિરસાર્વદા કરી. પછી ઇંદ્ર સ્નાન કરવા નદીના તટપર ગયા અને રાજા પાતાના પુત્રનું મસ્તક કપાવી, તેનું ભાજન તૈયાર કરાવી, સંન્યાસીની વાટ જોતા મેંદ્રા. એટલામાં પ્રધાને આવીને કશું; 'હે મહારાજ! જે સંન્યાસીએ આપણા યુવરાજ કુંવરનું મસ્તક કપાવીને ભાજન કરવાની આજ્ઞા કરી છે. તે સંન્યાસીએ આપણ! અધશાળામાં આગ લગાડી છે, હુજારા વાેડાઓ ખળીને ભરમ થઈ ગયા છે, અધાશાળા પણ સાથે જ કુંકાઇ ગઇ છે; રે એટલું જ નહિ પણ રાવત, ચરવાદાર અને તેના કુટુંખી પણ ભરમીભૂત થયાં છે. એ માર્જારમુખા સંન્યાસીના આપે આટલા અધા સત્કાર કીધા, તેના અદલામાં તેણે જે અપકાર કીધા છે, તે અનિવંચનીય જ છે!' આ વાર્તા હજ પૂરી થઇ નથી, એટલામાં જ રણવાસમાંથી એક દાસી દાહતી દાહતી આવી ને કાશીરાજને દંહવત પ્રણામ કરીને બાેલી: 'મડારાજ! ક-ક-ક-હેવાથી જીભ ઊપડતી નથી, પણ પેલા ચંડાળ સંન્યાસી આપણી લાડકી રાજકન્યાનું રડતી કકળતી અવસ્थाમાં હરણ કરી ગયા છે. તે કન્યાને લઇ જતી અટકાવવાને જે દાસ દાસીઓ સામાં થયાં, તેને પાતાના દંડથી તેણે એવા તા સખત માર માર્યો છે કે, તેઓ ઊઠી પણ શકે તેમ નથી.'

પુત્રનું મરણ, હયશાળાના નાશ, કુમારી રાજકુવરીનું હરણ, સેવકાના નાશ, એ ઉપરાઉપરી અનેલા અનાવથી, કાઇપણ મનુષ્યને ફ્રાંધ છૂક્યા વગર રહે નહિ. પણ કાશિરાજનું મુખ જરા પણ મ્લાન થયા વગર, જેવું ને તેવું જ તગતગતું રહ્યું. એટલામાં સંન્યાસી સપ ઇંદ્ર, ભાજનગહુમાં ધીમે ધીમે પગલે ચાલતા ને મુખે હરિનામ જપતા આવ્યા! મંત્રીઓ અને સેવકા તા ધારતા હતા કે, રાજ ફ્રાંધ કરીને એ સંન્યાસીને અહુણાં જ મારી નાંખશે. પરંતુ રાજની સૌમ્ય વૃત્તિમાં જરા પણ ક્રશ્ક પછી નહિ. સંન્યાસીને આવતા જોઇને, એ હાથ જેડી તે ઊલા થયો.

તેનાં એ ચરણા પકડીને તે એાલ્યા, 'મહારાજ! આ દાસથી કંઇ પથ્યુ અપરાધ થયા હાય તા ક્ષમા કરશા !' રાજાનું આ ધર્ય અને ક્રાેધજિત્-પણું જોઇને, ઇંદ્ર ચકિત થયા.

પછી ઇંદ્રે પાતાનું સ્વરુપ ધારણ કરી, રાજને પ્રેમથી ભેટી કહ્યુંક ''હે રાજન્! તને ધન્ય છે! તેં જ ખરેખરા ફ્રોધને જ્રત્યા છે ને તારી રાજકન્યા રાજભવનમાં કલ્લાલ કરે છે. હું ફક્ત તારા ક્રોધની પરીક્ષા કરવાને જ આવ્યા છું–તેં ક્રાધને પગતળે ખરેખરા દખાવ્યા છે: તારા જીવનમાં તેનું પુનરુજ્જીવન કહી પણ થશે નહિ, એવા મારા નિશ્ચય છે!' એમ કહી આશીર્વાદ આપી, ઇંદ્ર પાતાના મંદિરપ્રતિ વિદાય થયા.''

ગુરુ બાલ્યા;-"હે મન્યુહર! એમ કાેધને જીતવામાં પુરુષા**ર્થ** છે ખરા, પણ કામને જતવા, એ પરમ પુરુષાર્થ છે. જ્ઞાનીએ પણ કામને જીતવામાં ગાયાં ખાઇ ગયા છે અને અળવત્તર પ્રારુષ્ધવડે, કર્મના લેગા લાગવી, અજ્ઞાનસ્તપ કામાગ્રિમાં લય પામી ગયા છે, તા જેઓને પાતાના સ્વરુપનું જ્ઞાન નથી અને નિર્ગુણ અવિનાશી પ્રદ્વારુપને જેઓ જાણતા નથી તથા દેહના ભાગા ભાગવવામાં અહનિશ જાગૃત રહે છે-રે તેનું જ ચિતન કર્યા કરે છે, તેવા અજ્ઞ નિર્બળ પુરુષના પુરુષાર્થની તેા વાત જ શી કરવી ? ક્રોધને જતવામાં જે પરાક્રમ, જે હહતા, જે શક્તિની આવશ્યકતા છે, તેનાથી વિશેષ આત્મજ્ઞાનની દઢતા તથા આવ-શ્યકતા, કામને જીતવામાં છે. ઇદ્રિયાદ્વારા પ્રાપ્ત થતા અનિત્ય વિષય-સખમાં સંડાવનાર માહ-માયાના પ્રથળ પ્રતાપાગ્રિની તીક્ષ્ણ જવાળામાં ભુરમીભુત કરાવનાર, આત્મસુખમાંથી પતન કરાવનાર એ કામ, મ**હા**-ખળવાન રાજાના રાજા છે. તેની સેના વિશાળ છે; તેનાં આયુધા અત્યંત તીક્ષ્ય છે; તેના પાસવાના અતિ ચયળ છે; તે પાતાનું જયાં ખાસ કંકે છે. ત્યાં સચાટ જ ઘા કરે છે; ખાળક કે તરુણ, વૃદ્ધ કે રાગિષ્ઠ, શક્ત કે અશક્ત, સ્ત્રી કે પુરુષ, નીચ કે ઊંચ, વિદ્વાન કે અવિદ્વાન, જ્ઞાની કે અજ્ઞાની-સઘળા જ એની માયામાં એવા તાે લીન થઈ ગયા છે કે, તેઓા અત્યંત तेलेभय परभात्मानी विભृतिनी स्वस्प કાળ પણ ઝાંખી કરી શક્તા નથી! એટલું જ નહિ પણ લેદખુદ્ધિને ચાેગે, પાપ માત્રના જ પુજારી અનીને, સઘળા ધર્મોથી રહિત થઇ, મનઃકસ્પિત વિવિધ પ્રકા-રના સાધના સાધવામાં તેઓ તત્પર ખની જાય છે. તેઓનું પડવું કયાં થાય છે તે પણ આકાશમાં ઊડતા પ્રાણીની ગતિ જેમ જાણી શકાતી નથી, તેમ જાણી શકોતું નથી. આવા માહમય કામસાગરમાંથી કંદર્પહર તરી આવ્યા છે, તેને માટે તે શ્રેષ્ઠ છે, અને ફરીથી હું કહું છું, કે તે જ શ્રેષ્ઠ છે."

ગુરુનાં આ સપ્રમાણ વચના મન્યુહર સહન કરી શકયા નહિ. કામનું ખળ કેવું અનિવાર્ય છે, તેનું તેને ભાન જ નહતું. આજે તે મન્યુ હરનું સ્વરુપ ભૂલીને, મન્યુદાસ ખની ગયા હતા! તેને એમ જ કાંધ વ્યાપ્યા કે, ગુરુજી મારા સ્વરુપને-ખળને નહિ જાણવાથી, કંદપૈહરની સ્તુતિ કરી, મારાં માનના લંગ કરે છે. તેના મનમાં વિચાર થયા કે ગુરુજીને હું નિશ્ચય કરાવું કે, મારા જેવા પુરુષ પણ કામને જીતી શકે છે, પણ કાંધને જીતવા, એ ખરેખર જ દુષ્કર છે.

અહંભાવમાં મૂઢ અનેલા મન્યુહરે, ગુરુજીને પ્રણામ કરીને કહ્યું કે, "હે ગુરુદેવ! આપ ભલે કોધને જીતાય એવા માના, પણ હું તા માનું છું કે, કાંધ જીતવા, એ આ લાકને જ નહિ, પરંતુ સ્વર્ગલાકના દેવાને પણ દુષ્કર કર્મ છે. કામને જીતવા, એને હું એટલું કહિન કર્મ સમજતા નથી. આપની ઇચ્છા હાય તા મારી પરીક્ષા લેજી!"

#### મન્યુહર પિંગલાતા મંદિરમાં

ગુરુજી મૌન ધારણ કરી રહ્યા. મન્યુહરના અહંભાવ સમજ ત્યા. વાત વિસારે પડી. આઠ મહિના વીતી ગયા. પુન: ચાતુર્માસ આવ્યા. ચારે શિષ્યાને સમીપ તેડાવી, ચાર સ્થાનાએ જઇ રહેવાની મુનિએ આજ્ઞા કરી. મન્યુહરને પિંગલાને થેર જઇ રહેવાની આજ્ઞા કરી. તે પાતાના મનમાં અતિ પ્રસન્ન થયા. તેણે નિશ્ચયપૂર્વક માન્યું કે, હું કામને ચપટીમાં ચપેટી લઇશ. તે પાતાના ડાળદમામ સાથે પિંગલાની દેવડીપર ગયા.

કંદપંહરના જેવું જ તેવું રૂપ પણ સુંદર હતું. તેના કપાળમાં ત્રિપુંડ્ર શાભી રહ્યું હતું, તેણે કંઠમાં રુદ્રાક્ષની માળા ધારણ કરેલી હતી, તે મુખશી પ્રણવના જપ જપ્યા જતા હતા. ધીમે ધીમે પગલાં ભરતા, પણ આડી તેડી હૃષ્ટિ કરતા તે પિગલાની દેવડીપર જઇ પહોંચ્યા ને 'નારાયણ હરે' કહીને ઊભા રહ્યા. ગયા ચાતુર્માસમાં, એ જ દિવસે કંદપંહરે 'નારાયણ હરે'ના ધ્વનિ કીધા હતા, એવા જ પાકાર આજે પણ સાંભળીને, પિંગલાની દાસી દાેડતી દાેડતી દ્વાર પાસે આવીને ઊભી રહી, તે મન્યુહરની કાંતિ એઇને છક થઈ ગઇ. પછી મંદિરમાં જઇ તેણે પાતાની બાઇને ક્યું; ''બાઇ! હું માનું છું કે, તમારા પુષ્યના જ ઉદય થયા છે. જે મહાતમા પુરુષ, ગયે વર્ષ આપણા મંદિર ને મંદિરિયાંને પાવન

કરી ગયા છે, તેના શુરુખન્ધુ જેવા કાઈ બીજો સંન્યાસી આજે દ્રાદ-શીની પુષ્યતિથિએ, આપના દ્રારપર આવીને ઊભા છે!"

पिंगता संस्कारी भनी हती; ते ज्ञाननी अपेक्षावाणी थर्ध रही हती; हें ने आत्मानं सार्थं करवाने ते जिज्ञासु अनती जती हती; ते सहस्त्रप, यिद्दस्त्रप, आनन्दस्त्रप तथा नित्य स्वस्त्रपनां दर्शननी अिल वािष्णी अनती हती. कंदर्भहरना विदाय थया पछी, परमतत्त्वरूप आनंद्द्यन आत्माना स्वरूपनां, ते नित्य वियार करती हती. आह मासामां पर पुरुषना समागमना ते। शुं, पण् तेनी साथ वातना पण् तेणे संक्ष्य कींधा न हता. मने क्रिपेक्षा माहिन हाशी नांभवाने ज ते अयत्नशीत हती. तेने जाणे वैराण्य धारण् करवा हाथ, तेलं तेणे आयरण् करवा माह्यं हतं अने नित्य ज ते संतपुरुषना समागमनी आकांक्षा राभती हती. दासीओ पूर्वना महात्माना गुरुअंधनं नाम हीधं हे, तत्क्षणे ते ज्ञाय था गर्ध अने भिली; "अित हासी! ते संत पुरुषनी यरण् रज्यी आ मंदिरने पावन कर. तेमने नमन करीने ७पर तेडी वाव अने पुजननी सामशी तैयार कर."

તુરત દાસી તે સંત પુરુષને પિંગલાના મંદિરમાં તેડી લાવી. પિંગલાનું સ્વરુપ જોતાં જ મન્યુહર તો આક્ષા જ બની ગયા ને તેને આશીવાંદ દેતાં એકીટસે તેના પ્રતિ જોવા લાગ્યા. પિંગલાએ પ્રણામ કરીને તેના ચરણનું પ્રક્ષાલન કીધું ને પછી ચરણામૃતને મસ્તક ઉપર ધારણ કીધું. તેણે માન્યું કે, જેવા કંદપંહર ગુપ્ત મહાતમા હતા-વિષયસખથી રહિત હતા, તેવા જ તેના ગુરુબંધુ પણ હાવા જોઈએ, પણ એ તેવા છે કે નહિં, તે વિષે પરીક્ષા કરવાના તેને વિચાર થયા. તેણે દાસીને કહ્યું; "નિપૃણિકા! આ મહાતમા પુરુષ વનવગડાથી કંટાળીને આપણું મન્દિર પાવન કરવાને પધાર્યા છે, તા તેમની યથાર્થ રીતે શુશ્રુષા કર! દિવસના સુકામ આપણા વભવમંદિરમાં રાખજે ને રાત્રે વિલાસભવનમાં શયનસ્થાન રાખજે. એમની સેવામાં જરાએ કચાશ રાખીશ નહિ. આપણાં એવાં ભાગ્ય કયાંથી કે, એમના જેવા મહાતમા પુરુષનાં પગલાં આપણે ઘેર થાય! પૂર્વજન્મના મહાપ્યુથથી આ કાયારુપી નાવ મળ્યું છે અને આ સંસારાર્ણવ તા દુ:ખરૂપ જ છે, તા આ નાવ લાંગી ન જાય તેટલામાં, આવા મહાત્માન્યી નાવિકદારા, આ દુ:ખોદધ તરી જવાને તત્પર થા!"

महता पुण्यपण्येन की तथं कायनीस्त्वया । पारं दुः लोदधर्गन्तुं तर यावन्न भिग्रते ॥

આમ કહીને મન્યુહરને એ હાથ જોડીને કહ્યું; "હ દેવ! હે સત્પુરુષ! હે સન્ત! આપ વૈભવમંદિરમાં પધારા. હું પણ આપની પરિચર્યા કરવાને તત્પર છું."

મન્યુહર પ્રસન્નવદને વેલવમંદિરમાં ગયા. ત્યાંના ઠાઠમાઠ ને ક્રને તે મનમાં ને મનમાં જ બાલ્યા; ''ઠીક! કંદપંહરે પછ્યુ ક્રક્કડ માજ લાગી છે! અને ગુરુદેવની સમક્ષમાં આવીને તડાકા પછ્યુ ઠીક જ માર્યા છે! હવે આપણે પણ કેવી લીલા ખતાવીએ છીએ તે ગુરુદેવ ભરાબર નેશે! કંદપંહરે ગમે તેમ કીધું હાય, પણ હું તા મારું સ્વરૂપ યથાર્થ જ ખતાવીશ ને ક્રોધને જીતવા સાથે કામને પણ જીતીશ અને બાળી મૂકીશ!" એમ વિચાર કરતા કરતા, અત્રિ મુનિના શિષ્ય, સુંદર મખમલથી જડેલા ચોરંગપર જઇને એકા. તેણે પાતાના દંડ તથા કમંડળ એક બાજુએ મૂકી દીધાં! મંગળાચરણમાં જ મન્યુહરનું આ ચરિત્ર નેઇને દાસીને કંઇક શંકા થઈ ખરી, પણ મનમાં તે એમ વિચાર કરવા લાગી કે, કદાચ આ મહાતમા પુરુષ કાઇ બીજા હેતુથી આવ્યા હશે ને એ કાઈ બીજા જ ઉપદેશ કરશે.

યાગી પુરુષને ત્યાં ખેસારીને, દાસી પુનઃ સ્વમંદિરમાં આવી અને યોગિરાજને પારણાં કરાવવા માટે ઉત્તમાત્તમ ભાજના સ્પાના થાળમાં પીરસીને લઇ આવી. મન્યુહરે કહ્યું; "અલિ દાસી! તારી બાઇને મારે માટે ખહુ શ્રમ લેવા પડે છે. ભાજનગૃહમાં આવવામાં મને કંઇ પણ બાધ ન હતા. ભાજનશાળામાં જ ભાજન કરવાથી વિશેષ રસ પડે છે; માટે હવેથી ત્યાં જ ભાજનનું રાખજે. સાધુઓને મિષ્ટાભ્રના પ્રતિબંધ છે, તેથી આ મિષ્ટાન્નો સિવાય દ્વધપૂરી બસ છે!" દાસી તા સંતનું આ વાકય શ્રવણ કરતાં ચકિત થઇ ગઈ.

તે પાતાની આઇ પાસે જઇને એાલી; "આઈ સાહેઅ! કહેા ન કહેા, પણ કંઇ કોતુક જેલું મને ભાસે છે! સાધુ મહારાજ તાે કંઇ જાદા જ છે. તે કહે છે, કે મને ભાજનશાળામાં ભાજન લેવાના જરાએ પ્રતિબંધ નથી. એનું ચારિત્ય મને તાે કંઇ નવું જ દેખાય છે."

પિંગલા કે જે અધિકારના માર્ગ ઉપર ચડતી હતી ને સંત પુરુષના સમાગમથી સત્ અસત્ને જાણવાના માર્ગમાં હતી, તે એટ-હું જ બાલી કે, "ફિકર નહિ, આપણે એનું પણ ચારિત્ય જોઇશું."

મન્યુહર કંઈ છેક જ મૂર્ખ ન હતા. હજી સુધી તે કામાંધ બન્યા ન હતા, પણ તે એમ માનતા હતા કે, 'કંદર્પહર પાતાની ઇચ્છાથી નહિ, પશ્ચ ગિલ્ફાની ઇચ્છાથી તેને વશ થયા હશે. જેમ તેની સેવામાં ગિલ્ફા હાજર રહેતી હતી, તેમ મારા ઉપર પણ પ્રસન્ન થઇને હાજર થશે, ત્યારે હું તેના અનાદર કરી, મારું જિતેન્દ્રિયપણું અતાવીશ. એ દ્વર રહે ને મળે નહિ, તા પછી કામ જીતવામાં પરાક્રમ શું ? अमित्तवान मवेद साधः એવા તા ઘણાએ હાય છે, પણ એ-દ્રવ્ય સમીપ હાય ને પછી તિરસ્કાર કરવામાં જ મહત્વ છે. જે એ સ્ત્રીથી દ્વરના દ્વર રહે છે તે ભલે પવિત્ર રહે, પણ જે મહાતમાં સ્ત્રીસંગે રહી પવિત્ર રહે છે તે ભલે પવિત્ર રહે, પણ જે મહાતમાં સ્ત્રીસંગે રહીશ ને ફેવા છું, તે હવે ગુરુદેવ સારી રીતે એશે.' આવા વિચાર કરી, જ્યારે જ્યારે પિંગલા કે તેની દાસી પાસે આવતી, ત્યારે ત્યારે તે ઘૃષ્ણાથી જ એતા હતો-નીચીથી ઊચી દબ્દિ સરખા પણ કરતા નહિ, પણ તેની બિલાડાં જેવી નીચી દિષ્ટ પિંગલાથી અજાણી રહી શકતી નહેતી. જ્યાં સુધી શરીરમાં જરાએ કાચા પારાના ઝેરનું એર હાય છે, ત્યાં સુધી આરાગ્ય થતું નથી; તેમ જ્યાં સુધી મનમાં થાઉા પણ અહંકાર હાય છે, ત્યાં સુધી ગમે તેવા યાગીને પણ સત્ત્વશુદ્ધ સ્વરુપનું જ્ઞાન થતું નથી.

અહીંયાં તો નૂતન જ ખનાવ ખનવા લાગ્યા. ગિલુકાઓ હંમેશાં ઘણી ચતુર હાય છે. તે ઊડતાં પંખીની પણ ગિત જાણે છે, તો મન્યુ- હરની ગિત કેમ ન જાણે ? તેને પણ મન્યુહરની કરાેડી કરવાની હતી. છે પાંચ દિવસા સુધી તા, પિંગલા મન્યુહરની સેવામાં ઘડી ચપકા આવી વિદાય થતી હતી, પણ જયારે મન્યુહરનું હૃદય જોયું તા જણાયું કે, એની ઘૃણા નિરર્થક છે, ત્યારે તેણે પાતાની ચતુરાઇ ખતાવવાની તજવીએ કીધી. એક દિવસ તે સહજસાજ ઠઠારી મઠારી આવી, તેને જોઇ મન્યુહરે ધાર્યું કે, આજે તે મને ક્સાવવા આવી છે, તેથી શાંત સુદ્રાને ખદલી, તે બાલ્યા; "કયું બે રેડી! અમક ક્સાનેક આઇ હૈ કે કયા? અમેરા ખ્રતકા લંગ કરનેકી તેરી ઇચ્છા પૂર્ણ ન હાયગી, ચલી જા! અમેરા ખ્રતકા લંગ કરનેકી તેરી ઇચ્છા પૂર્ણ ન હાયગી, ચલી જા! અમે યાંગી લાકકી સામને દેખના મત! હં! હમ ભરમ કર દેયગા!"

પિંગલાનું મન નિર્દોષ હતું, તેના મનમાં એ સમયે જરાએ પાપ ન હતું, છતાં મન્યુહરનાં વચના સાંભળી તે ચમકી-મનમાં સહજ હસી ને સ્વગત જ બાલી; બાવાજી તાે ઉસ્તાદ છે! દમ તાે ઠીક રાખે છે, પણુ પાણી મરેલાં છે, તેનું જરાએ ભાન નથી! પછી તે મન્યુહર પ્રતિ નમન કરતી બાલી કે, ''મહારાજ! મારા મનમાં તાે કાંઇ નથી, છતાં કંઇ ભુલ થઇ હાેય તાે કૃપા રાખે ! મેં તાે આપકી ચેલી હું. આપની પાસ નહિ આવું." આમ બાલતી વીજગીની ઝડપથી, મન્યુદ્ધર કંઈ બાલે તે પૂર્વે તે ચાલી ગઇ.

મન્યુહર મનમાં મગ્ન થયા. રંડી ક્સાને આઇથી, ઉસકા નિકાલ હો ગયા! એમ તે મનમાં અડખડવા લાગ્યા, પછ્ય પિંગલા જતી વખત જે ને ખુબા મારતી ગઇ, તે તેના કાળજા સોંસરું નીકળી ગયું હતું. દસ પંદર દિવસા પિંગલા તેની તરફ ક્રેરડી જ નહિ. મન્યુહર પથ્યુ ચકિત થયા કે, 'પિંગલા કેમ ક્રેક્તી નથી ?' એક દિવસ તે છે દાસીને પ્છયું; ''કેમ તારાં બાઇ દર્શને પધારતાં નથી! કુછ જ્ઞાનકી આત સુનતી હૈ વા નહિ?'

ચતુર દાસીએ કર્યું; "તેઓ કંઈ હંમેશાં નવરાં નથી કે તમારાં દર્શન જ લેયા કરે! – રાજા છતાં માતીનાં છે, લાડકાં છે, તેને તમે રંડી કહી, તેથી આવતાં નથી!"

"હેં હૈ! એસા મત કરના. બાલના કે સાધુકા દર્શન તા લેના જ ચાઇએ. સાધુકુ ગુસ્સા કયા ઔર પ્રેમ કયા !"

એ પ્રમાણે બે ચાર વાર કહેવા પછી, એક રાત્રિના દાસીએ વિલાસલવનને અચ્છી રીતે શણુગારી દીધા, દીવાએ સળગાન્યા, પુષ્પાની માળા ને ચાદરા સર્વત્ર લટકાવી દીધી, સુગંધી ચામેર ખહે-કાવી દીધી વાદળ ઘેરાયું હતું, ઝરમર ઝરમર મેહુલા વરસતા હતા, મન્યુહરને પણ નિત્ય પુષ્કળ તે જાનાવાળાં ભાજના કરાવ્યાં હતાં ને કામદેવના સ્વાગતની સઘળી ત્યારી એવી તા સુઘડતાથી કીધી હતી કે, માટા યાગીનું મન પણ દાલાયમાન થાય તા મન્યુહરનું શું ગજાં? પઢાશના એારડામાં રાગ આલાપાયા. મન્યુહર લીન થતા ગયા. તેવામાં આ શખ્દા તેના શ્રવસ્થમાં પેસી ગયા.

''મેરે ગ**લે સાે લ**ગ જાઓ પ્યારે! ધિ**રિઆઇ બદરિયા ધાર!''** ''બડી બડી બું**દન ખરસન** લાગી, બાેલત **દા**દુર માેર.''

મહલાવી મહલાવી આલાય થ્યેવા લીધા કે, પિગલાના જ વિંચા-રમાં મન્યુહર ઘેરાઇ ગયાે. તે માનવા લાગ્યાે કે, આ આલાપ મને જ ઉદ્દેશીને છે, પણ એનાથી આપણું ચિત્ત ચળે એમ નથી.

પુન: પિંગલાએ રાગ આલાપ્યા;

''બિજીરી ચમક કેખી, હિય ડર પૈ, પવન ચલક ઝક્ઝાર; ''હરિ પિડ સંત પિય ક્લેક લાગાઓ, રાખાે મનકી ફોર.'' ''હું રંડી કૈસી ફસી હૈ! કણ્ક તા અડા અચ્છા હૈ! દિદાર અચ્છા હૈ! ઓર પિય પિય રાતી હૈ. કૈાન પિય! સંત પિય! કેાનમા સંત્ત! મન્યુહર! અચ્છા, રંડી દીવાની અન ગા હૈ!"

આમ મન્યુઢર મનમાં અડખડવા લાગ્યે, એટલામાં બીજા રાગનાં પિગલાએ પ્રેમપત્રિકા માકલી.

> "તેરી સુરત મુઝે ભાક, મેરા છ જાનતા હૈ; "જો ઝલક તૂને કેખાક, મેરા છ જાનતા હૈ. "અરે જલિમ તેરે કેસ, તીરે નિગઢરી હમને; "ઓરે જૈસીકિ હૈ સાક, મેરા છ જાનતા હૈ. "ખાયંગે ઝહર નહિ, ડૂબ મરેંગે જાકર; "જો હૈ કુઇ છમે સમાક, મેરા છ જાનતા હૈ. "કતલ કરકે ન ખબરલી, મેરે કાતિલ અફસાસ; "છક્સી દુ:ખને ગમાઇ, મેરા છ જાનતા હૈ."

આ શબ્દની સાથે જ, ખુરૂી ખારીમાંથી પિંગલાના મુખપર મન્યુ-હરની દુષ્ટિ પડી, થઈ ચૂક્યું! લેવાઇ ગયેત!! ગુરુ આગળ જે જ્ઞાનની એડસાઇ મારી હતી, તે હમણાં તે ભૂલી ગયા. મુખે તે પ્રથુવના જાપ કરે છે, પણ તેના હુદયમાં પિંગલા ઠગુઠગાટ કરી રહી છે; તેને અનેક પ્રકારના સંકલ્પ વિકલ્પા થાય છે; તેનું આત્મજ્ઞાન શિથિલ પડતું જાય છે; કંદર્પહરને તે જૂઠા માને છે, લાવણ્યની સાક્ષાત્ મૂર્તિ &પ પિંગળા-સમક્ષ કંદપહર નિર્લેપ રહ્યો દ્વાય, તે ઉપર તે અનેક શંકાઓ કરે છે. 'ગુરુજી લાળા છે, તેનું કપટ સમજી શકયા નથી, તેથી જ તેને શ્રેષ્ઠ કહે છે; ક્રાંધ જીતવામાં જ સર્વ યાગતું કળ છે; ક્રામ જીતવા, એમાં કંઇ પુરુષાર્થ નથી અને જેમાં પુરુષાર્થ નથી, જેમાં ફળ નથી, તેન માટે મિથ્યા કષ્ટ સહન કરવું એતું કાંઇ કારણ નથી,' એવા તે પાતાના મનમાં નિશ્ચય કરે છે. 'કામ જીતવા એટલે સ્ત્રીના સંગ ન કરવા એમ કંઈ નથી, પણ જે ઊર્ધ્વરેતા રહે છે તે જ ખરેખરા કામજિત્ કહેવાય છે. કામનું પરિણામ શું? રેતનું સ્ખલિત થવું, જેનું રેત સ્ખલિત થતું नथी, ते क भरेभरे। डामिकत् छे; ते क भरेभरे। नैष्ठिक प्रक्षयारी છે. શ્રીકૃષ્ણ જેવા મહાત્મા પુરુષે અનેક ગાપીઓની સાથે વિહાર કીધા હતા, છતાં તે ઊધ્વરતા ને ખાળ પ્રદ્મચારી કહેવાયા છે, તેનું કારણ શું? शिर्ध्वरेता! हुं जो अर्ध्वरेता रहीश ते। भारु अझवर्थ भंडित थशे नहि ને કંદર્પહરના કરતાં પણ શ્રેષ્ઠ કહેવાઇશ,' એવી ઘડભાંજ તેના મનમાં ચાલી રહી છે.

એ ત્રદ્યુ દિવસા સુધી મન્યુહરના મનમાં આવી દાળાદાળ થયા કીધી. નિત્ય નિત્ય ઉત્તમ પ્રકારના આહાર, વિલાસભવનમાં સુખ, શચ્યાપર વાસ, કામાદ્દીપક પદાર્થોનું સેવન, સ્ત્રીને નીરખવાની આતુ-રતા, કસાટી કરવાની કામના, હૃદયમાં ઇર્ધ્યા, એવા સંતનું સન્તપણું ઝાંઝા કાળ ટકતું નથી. મન્યુહરના હૃદયમાં પિંગલાનું જ ચિંતન થતું હતું. પિંગલાને એતાં તેનું આત્મજ્ઞાન પલાયન થતું હતું. વીર્યવર્ધક આહારે તથા અત્તર પુલેલના ખહેકાટે, સુખાસનામાં પાઢવા વગેરથી તેના મને કામને જાગૃત કરી દીધા. મનથી તે વ્યભિચારી બન્યો. મન્યુહર મહારાજનાં ચરિત્રની સમીક્ષા કરવા માટે નિત્ય નિત્ય પિંગલા તેનું દ્વરથી જ દર્શન કરીને પાછી ક્રતી હતી.

કેટલાક દિવસ એમને એમ જ વહી ગયા. મન્યુહર મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યો કે, રાંડ વળી ભાવ ખાય છે ને સતીપણું દર્શાંવે છે. એક દિવસ તેણે દાસીને કહ્યું; "એ ધર્મશીલ! તું ધર્મને યથાર્થ રીતે જાણે છે? અતિથિ ઘર પધારે ત્યારે સેવા કેમ કરવી, તે શું વીસરી ગઇ કે? ગયે વરસે અમારા ગુરુબંધુ અહીં આવીને ચાતુમાં આળી ગયા હતા, તેની તારી શેઠાણીએ સારી રીતે શુશ્રૂષ કરી હતી, તેવી જ સેવા મારી ન કરવામાં તું ને તારી શેઠાણી પાપભાગિની થાવ છો."

જેનું આત્મળળ મંદ પડવા માંડ્યું હોય છે, તેને યાગ્યાયાગ્યના વિચાર જ થતા નથી. અખંડ આનંદરસમાં લાટનારા ને પ્રદ્મવેતા પદના જિજ્ઞાસુ, વિષયાથી કંટાળેલા અને કામને જીતવાનું ખીડું ઝડપી આવેલા, સ્વસ્વરૂપને ભૂલી જઇને, જેમ બાળક, ભૂખ તથા ઢેહિક પીડાને ભૂલી જઇ, રમકડાં સાથે રમીને પાતાને આનંદ મળેલા માને છે, તેવી કીડા કરવાને, આ ઢાંધજિત મન્યુહર એક સ્ત્રીના હાવ-ભાવમાં, લટાઇટામાં, કહ્યુકહ્યુાટમાં, નાશવંત ગૌરાંગમાં લીંટ, લાળ ને મળથી ભરેલા દેહમાં, ધીમે ધીમે એવા તા લદુ બનવા માંડ્યો ઢે તેનું સર્વ આત્મજ્ઞાન વિનાશ પામી ગયું.

તે દાસીને અયોગ્ય પ્રાર્થના કરવા લાગ્યાે અને છેવટે બાલી ઊઠ્યા કે; 'હું કંદર્પહરના કરતાં રૂપગુષ્યુમાં ઓછા નથી અમે ગુરુબંધુ જ છિયે, તેનામાં ને મારામાં લેદલાવ ગણવા, એ જ્ઞાનીને યાગ્ય નથી !'

ગણિકાની દાસીઓ હંમેશાં ચતુર હેાય છે. ગણિકાગૃહ જ ચતુરાઇનું સ્થાન છે. તે સંત પુરુષના હૃદયના ભાવ દાસી સમજી ગઈ. તે બાલી, "મહારાજ! આપની ઈચ્છા પૂર્ણ થશે, આપ ગભરાવ નહિ. હું મારી બાઇને સમજાવીને આપની સેવા માટે તત્પર કરીશ!" આ સર્વ વૃત્તાંત દાસીએ પાતાની બાઇને નિવેદન કીધા. પિંગલા ચતુર હતી. કંદર્પહરે જે જ્ઞાન તેને આપ્યું હતું. ભાગનાં ભયા સમજાન્યાં હતાં, વિષયસુખનાં દુ: ખા દર્શાવ્યાં હતાં, તેની તેને હજ સુધી વિસ્મૃતિ થઇ ન હતી. કંદર્પહરે તેને ઉપદેશ કરી, પરમાતમાનું સ્વરુપ જાણવાને પ્રેરી હતી; આજે તેણે કંદર્પહરના ગુરુબંધુને ઉપદેશ કરવાનું પણ લીધું, તે ધીમે ધીમે મન્યુહરની પાસે વધારે ને ત્રધારે ખેસવા લાગી. વિકારી ખનેલા મન્યુહર એક દિવસે બાલ્યા; 'હે પિંગલા! ઘર આવેલા અતિથિની જે યાગ્ય પ્રકારે સેવાપૂજા કરે છે, તેને જ અખંડ આનંદ—એક રસ પ્રદ્યાની પ્રાપ્તિ થાય છે. સંતાને જે પોતાનું તન મન ધન અર્પણ કરે છે, તેને જ મુક્તિ મળે છે. મારા ગુરુબંધુ કંદર્પહરે તને જે ઉપદેશ આપ્યો છે, તેને જ સુક્તિ મળે છે. નારા ગુરુબંધુ કંદર્પહરે તને જે ઉપદેશ આપ્યો છે, તેને એ જે હતુ છે. વ્યક્તિ વ્યક્તિમાં ભેદ ગણવા, એ ક્ષુદ્ધક જીવાનું કર્તવ્ય છે. સંગથી કંઇ દોષ નથી. એ સંગથી તા અનેક મહાતમાઓ તરી ગયા છે, તું પણ સત્સંગ કર અને સંત પુરુષની સેવા કરીને તેઓને તૃપ્ત કર! તેમાં જ તારું કલ્યાણ સમાયલું છે." ચતુર ગણિકા બાલી; ''મહારાજ! આપની સેવામાં હું તા સદાય

ચતુર ગણિકા બાલી; ''મહારાજ! આપની સેવામાં હું તો સદાય હાજર જ છું. આપ જે આજ્ઞા કરો, તે મને માન્ય છે. કહેા જોઇએ. હું આપને કઇ રીતે સંતાષ પમાડી શકું ?"

મન્યુહરે પાતાના હૃદયભાવ પ્રકાશિત કર્યો. ગાંધુકાએ કહ્યું; "મહારાજ! મારા નિયમ છે કે, સંત પુરુષોના સમાગમ બ્રુદ્ધક પ્રાણીના જેવા હાવા જોઇએ નહિ. આપ મહાતમા છા. હું આપની કામનાને તૃપ્ત કરીશ; તેમ આપ મારી કામનાને પણ તૃપ્ત કરા. કંદપહરે મારી કામનાને સંપૂર્ણ રીતે તૃપ્ત કરી હતી, તેથી હું તેની ચેલી બની છું!"

મન્યુહર કહ્યું; "તારી કામના શી રીતે તૃપ્ત થાય ?"

ગાંધુકા બાલી; ''આપ જેવાના સમાગમ સમયે ધારણ કરવાનું વસ્ત્ર દિવ્ય હાેવું જોઇએ. મને ઘણા કાળ થયાં કામના થઇ છે કે, કામરુદેશની રાહ્યા મત્સ્યેન્દ્રશિંખ્યા સવાલાખ રૂપિયાનું અંબર પેહેરે છે, તે આપ લઇ આવા. તે પહેરીને હું આપની ઈચ્છા તૃપ્ત કરીશ ત્યારે મને સંપૂર્ણ આનંદ, સુખ ને તૃપ્તિ થશે અને હું તમને પણ આનંદ, સુખ ને તૃપ્તિ થશે અને હું તમને પણ આનંદ, સુખ ને તૃપ્તિ પમાડી શકીશ."

મન્યુંહર બાલ્યા; "એહી ! ઇસમેં કયા અડી બીસાત હૈ ?" તુરત જ મહારાજ ટટાર થઈ ગયા અને પાતાનું દંડકમંડળ ઢાથમાં લઇ તેમણે કામરુ દેશ પ્રતિ પ્રયાણ કીધું. અનેક પ્રકારની ઉપાધિંચા વેઠતા, કેટલેઠ કાળ મન્યુહર ઠામરુદેશ-માં જઇ પહોંચ્યાે. એ દેશમાં સંત પુરુષાને જવાના પ્રતિબંધ ન હતા. પ્રાથુવના જાપ જપતાં જપતાં ઋષિશિષ્ય, કામરુદેશની રાણીના દર-બારમાં મહા મહેનતે જઇને ઊભા રહ્યો. તેણે રાણીને આશીર્વાદ આપ્યાે ને કહ્યું; "હે ધર્મશીલ દેવિ! મારા ગુરુરાજ કંઇક કષ્ટથી પીડાય છે, તેની શાંતિનું ઔષધ તારી પાસે છે, તે તું મને આપ!"

રાણી બાેલી; ''હે મહારાજ! આપ આજ્ઞા કરાે, તે આપવાને હું તત્પર છું. મારા આ દેહના દાનથી પણ જે આપના ગુરુનું શ્રેય થતું હાેય, તાે તે પણ આપીને, આપના ગુરુનું શ્રેય કરીશ!''

મન્યુહર બાલ્યા; ''હે દેવિ! એટલું કંઇ મહત્વનું કાર્ય નથી. અમારા ગુરુએ ગુરુદક્ષિણામાં તારું અણમાલ વસ્ર માગ્યું છે, તે તું આપ. હે વિશાળ નેત્રવાળી! એ વસ્ર મારા ગુરુને આપીને હું ગુરુ ઋણમાંથી મુક્ત થઇશ ને તારું કત્યાલુ થાવ!"

તુરત જ રાણીએ પાતાનું જે અત્યંત કિમતી વખ હતું તે મન્યુ હરના ચરષ્યુમાં મૂકીને પ્રણામ કર્યો.

મન્યુહર, તે વસ્ત્ર લઇને ઘણા જ પરિશ્રમ વેઠતા, ચાતુમાં સની પૂર્ણાં હુતિની લગભગ, ગણિકા પિંગલાને મંદિરે આવી પહોંચ્યા. મન્યુ હર થાડા વખતમાં જ ફેરવાઇ ગયા હતા-તેની કાંતિ ઝાંખી પડી ગઇ હતી, તેનું ભાષણ મંદ પડી ગયું હતું. ખાધાપીધાની અવ્યવસ્થા, માર્ગના પરિશ્રમ, દિવસના તાપમાં તથા રાતના કારમાં પ્રવાસ, નદીનાળાં ઉલ્લંધવાં, ઝાડનાં ફળફળાદિપર જ નિર્વાંહ કરવા, એ સર્વ સંકટથી તેનું શરીર સુકાઇ ગયું હતું-તે શરીરથી શિથિલ થઇ ગયા હતા, પણ તેની મનાવૃત્તિ શિથિલ થઈ ન હતી; તે તા વધારે જાગૃત અની હતી.

ઋષિશિષ્યને પ્રણામ કરીને પિંગલાએ, કામરુદેશની રાણીનું આપેલું અણુમાલ વસ્ત્ર પાતાના હાથમાં લઇ, પ્રસન્ન સુદ્રાથી કહ્યું; "મહારાજ! આપને બહુ પરિશ્રમ પડ્યો. આ દાસીના અલ્પ મનારથ પૂર્ણ કરવા માટે આપ જેવા સત્પુરુષ, ધર્મના જ્ઞાતા, નીતિના તત્ત્વવેત્તાએ, જે અતિ પરિશ્રમ વેશ્લો છે, તેના બદલા મારાથી વાળી શકાય તેમ નથી. હે મહાત્મા! આજથી આ દેહ, ગેહ ને સર્વ સંપત્તિ આપની જ છે! આપ જેમ આજ્ઞા કરશા, તે પ્રમાણે જ હું વર્તીશ. હું તા આપની થેલી છું! આપની સેવામાં સદા તત્પર છું."

મન્યુહરે કહ્યું; ''હે સૌંદર્યની પૂતળી! જે રીતે તેં મારા ગુરુબંધુ કંદર્યહરને પ્રસન્ન કીધા છે, તે રીતે જ મને પ્રસન્ન કર ચ્પેટલે હું કુતાર્થ થયો!"

ગાં ગાં કો છોલી; "આપની ઈચ્છા કયારે હું તૃપ્ત કરું તે કહાે." જેનું શરીર શિથિલ થઈ ગયું છે, જેના અંગમાં અહુ જ શાંધું વિત્ત રહ્યું છે, પણ જે કામના દાસ અની ગયા છે, તેવા-ક્રોધને પગતળે દાખનારા-મન્યુહર બાલ્યા; "હે દેવિ! હે સુભગે! આજ રાતના જ આ સંત મહાત્માની કામનાને પૂર્ણ કરીને તું કુતાર્થ થા."

'અસ્તુ' કહીને પિંગલા ત્યાંથી વિદાય થઇ ગઇ. દાસીઓએ ઋષિ શિષ્યને સારી રીતે અંઘાળ કરાવી, ઉત્તમ પ્રકારનાં ભાજના કરાવ્યાં. થાકેલા પાડેલા ઋષિશિષ્ય તાે થાડીક વાર પાેહી ગયા. સંધ્યાકાળના સમય થયા ત્યારે મન્યુહરની પધરામણી પિંગલાના વિલાસભવનમાં કરાવવામાં આવી. મંદિરમાં ચામેર બેહિકાટ પ્રસરી રહ્યો હતા, સૌગં-ધિક દીવાએા પ્રકાશી રહ્યા હતા, સુખશય્યા છટાથી બિછાવી દીધી હતી, ઉપર દ્રધના ફેબ્રુ જેવી ઊજળી ચાદર પાથરી હતી, એક સુખા સનપર મન્યુઢર પિંગલાની રાઢ જોતા બેઠા હતા. એવામાં કામરુ-દેશની રાણીનું સવા લાખ રૂપિયાની કિંમતનું અંભર પહેરીને, ઠમઠમાટ કરતી પિંગલા, ઋષિશિષ્ય સમીપ આવી ઊભી રહી. તેનું સૌન્દર્ય જોઇને મહારાજ તા લકુજી જ અની ગયા. દાસીએ લાવી મૂકેલા કઢેલ દ્રધના પ્યાલા ગણિકાએ મન્યુહરના હાથમાં આપ્યા. ગણિકાના રૂપથી છક થઇ જતા ઋષિશિષ્યે તે દ્વય પીધું. પછી સુગંધીદાર પદાર્થોથી ભરેલી પાનની ખીડી લીધી. પિગલાનું સોંદર્ય એવું તા ઉત્તમ હતું કે, તે ઋષિશિષ્યને તેના સમાગમસુખ વિના ખીજા કશામાં આનંદ લાગ્યા જ નહિ. થાડીક ક્ષણ, ગાંબુકા સાથે આડી તેડી વાત કરતાં, ઋષિશિષ્યે તેના હાથ પકડીને તેને પલંગ તરફ ખેંચી, એટલે પિંગલાએ તેના હાથમાંથી પાતાના હાથને સડાક દેતા કે છાડાવી, એકદમ અંગપરનું સવા લાખનું વસ્ત્ર કાઢી નાંખીને, મળમૂત્રના જે ખાળ હતા, તેમાં નાંખી દીધું!! યંત્રથી પ્રકટેલા દીવા ઝાંખા પડી ગયા–એાલાઇ ગયા– માત્ર એકજ ઝાંખા દીવા બળતા જણાયા. પિંગલા એક ખુણામાં हिंगम्भरक्षे १ अभी रही!

ઋષિશિષ્ય તાે તે જોઇને વિસ્મિત થઇ ગયાે. તે વિચારવા લાગ્યાે કે, જે વસ્ત્ર માટે મેં માેટા શ્રમ કીધા, તે વસ્ત્ર મળમૂત્રના સ્થાનમાં! તે બાલ્યા; "અરે પિંગલા! આ તેં શું કર્યું શ અથાગ પરિશ્રમથી મેળવેલા અંબરને તેં ગંધાતી ગટરમાં નાખી દીધું!''

પિંગલા ધીમાશથી બાલી: ''મહારાજ! અથાગ શ્રમથી પ્રાપ્ત કરેલું અમૂલ્ય તપાબળ, જેમાં મળમૂત્ર ભરેલા છે, નિત્ય જેમાંથી દુર્ગંધ નીકળ્યા કરે છે, મહિને મહિને જેમાંથી રુધિરના પ્રવાહ વહે છે, એવાં ક્ષણિક સુખદાયક લાગતા સ્થાનમાં કંગાેટી દેવાને, આપ જેવા મહાતમા તત્પર ખન્યા છા, તેની તુલનામાં આ સવા લાખનું વસ્ત્ર તે શી **ખીસાતમાં ?** કાળના કાળ પર્યેત ગુરુસેવનના પ્રયત્નથી, અનેક પ્રકારનાં કેપ્ટા વેઠીને જે આત્મન્નાન આપે પ્રાપ્ત કીધું છે, તે આત્મન્નાનનું ફળ ને નિર્જુવ વિષયસુખ જ હાય, તેમાં જ ને આનંદ તથા તૃપ્તિ હાય, ती अने ४ परिश्रमे प्राप्त करेंद्रं या वस्त्र मने आनन्द आपी शहे! આપના ખહુ કાળના વપાેબળને મુકાબલે, આપને આ વસ્ત્ર મેળવતાં પડેલા શ્રમ કંઇ જ નથી. આપ છા તા એવાં ઘણાંએ વસ્તા મળશે. પણ હે દેવ! આપ એમ ધારા છા કે, આપનું ગયેલું તપાબળ પુનઃ પ્રાપ્ત થઇ શકશે ? વળી આપનું ચાેગબળ પણ પરમ છે. ગંધાતી ગટરરૂપ આ દેહના સંગથી તે ચાેગબળ પુન: પ્રાપ્ત થાય તેમ છે? આ દેહમાં શું અળેલું છે કે, જેનાપર આપ માહિત થયા છા ને પરમ તપને ભસ્મ કરવા તૈયાર બન્યા છા ? એ અનેક પ્રકારની ગંદકીથી ભરેલું છે, અનેક પ્રકારના રાગાનું સ્થાન છે, જે हेंद्धने આપે લાવલ્યની મૂર્તિસ્પ નેયું છે, માહની પ્રતિમારુપ માન્યું છે, સર્વ સુખાનું સ્થાન ગેર્યું છે, તે દેહનું શુદ્ધ સ્વરુપ, જે સ્થિતિમાં હું ઊભી છું ને દેખાય છે, તે જ છે, એ દેહ એક કાળે ખળીને ભસ્મ થનારા છે. એવા દેહ સાથેના સંગના ક્ષિશુક સુખમાં આપ આપનું બહુ કાળનું સંચિત કરેલું તપાેબળ તથા કે પ્રાપ્ત કરેલું યાગમળ હામવાને તત્પર થયા છા, તા આપે આણેલું કામરુદેશની રાણીનું વસ્ર તે ઉપર હું ચોાવારી નાખું છું! હે મહારાજ! આપને આ માહ શાના ? શાનાપર થયા છે? આ મુખપર, આંખપર, નાકપર, નિતંખપર કે શાનાપર આટલા ખધા માહ થયા છે? આ સ્વરૂપ તમે જુઓ. હું એક ડાકિથી, પિશાચણી ને નરકની ખાણુરૂપ વેશ્યા છું, કે જે ધીર પુરુષાનું ચિત્ત દર્શનમાત્રથી, ખા સ્પર્શમાત્રથી અને અમાલ વીર્ય સમાગમમાત્રથી હરી લે છે. એનાપર આપ केवा ज्ञानीने भाढ ! पुरुषनी क्षान्तिना नाश करनार, अणने द्वरनार,

<sup>\*</sup> दरीनादरते चित्तं स्पर्शनाद्वरते बलम् । सम्मोगाद्वरते वीर्यं नारी प्रत्यक्षराक्षसी ॥

ભ્રાંતિ ઉત્પન્ન કરનાર, સંગ પછી પશ્ચાત્તાપ કરાવનાર, માયાવી સ્ત્રીના નાશવન્ત દેહપર, સત્પુરુષોને કદી પણ માહ થતા નથી!"

ગિષ્યુકાનાં વચના સાંભળતાં જ ગુરુપ્રતાપે, મન્યુહરને સ્વસ્વ-જ્યનું ભાન થયું. એ કાશે તેને એટલા બધા પશ્ચાત્તાપ થયા કે, 'આ અબળા, વળી ગણિકા, કે જેને કાેઈ પણ જાતના જ્ઞાનાધિકાર નથી, તે મને ઉપદેશ કરે છે; મારા સ્વરૂપનું મને લાન કરાવે છે! વાહુ! ખરેખર! એણે મને તારણ આપ્યું છે, દુર્ગતિના માર્ગમાં પડતાં પડતાં ભચાવ્યા છે. હરિ! હરિ!' એમ માની, તુરત તે ગણિકાને પગે પડ્યો ને કલું;-"હે મૈયા! મને ક્ષમા કર. કામવાસના ઐ ઘણીજ ખરાબ છે. ગમે તેવા જ્ઞાની મહાત્મા પુરુષને તે સતાવ્યા વિના રહેતી નથી. ખળવાન એવા ઇન્દ્રિયગ્રામ જ્ઞાની વિદ્વાનને પણ તાણી જાય છે,\* એ ગુરુદેવની વાત હું નહાતા માનતા, અને શાસને ગપ્પાં સમજતા હતા; પણ આજે મારી ખાત્રી થઇ છે કે, એ કથન સત્ય છે અને કંદપેહરની શ્રેષ્ઠતા ધ્યાનમાં આવે છે. તું આ વિષયસખના અભિલાષી અને પતનના માર્ગ ઉપર ચડેલા અલ્પ જીવની ગુરુ છે! ખરેખર તેં મને જે બાધ આપ્યા છે, તે મારા ગુરુએ આપેલા બાધ કરતાં પછ્ વિશેષ છે. કામ જ અજય્ય છે. તેને જે જીતે, તે જ શુદ્ધ સાધુ-સત્ય મહાત્મા છે; તે જ સર્વ માયાને તરી ગયા છે. સ્ત્રીના સૌંદર્યમાં મુખ્ય ન થનારા જ ચાંગી છે; તે ખરેખરા આત્મજ્ઞાની છે. હ્રદયને આશ્રિત જે જે કામના છે, તેથી જે મુક્ત છે, તે જ મુક્ત થાય છે; અને તે જ મતૃષ્ય અમરત્વને પામે છે. જે સન્મતિવાળાની ભાગલાલસા મૃતપાય થઈ છે, તેનું જ જીવિત આ અસાર-નિઃસાર સંસારને તરવા સમર્થ છે. હું કેાથું ? મારા ગુરુ કેાલ્યું ? મારી સ્થિતિ શી ? એ સર્વનું ભાન માત્ર એક તારા સૌન્દર્ધમાં હું લક્ષી ગયા હતા; હું એક ક્ષણ ભરના વિષયસુખમાં લુષ્ધ બન્યા હતા: માહને હું વશ થયા હતા; હું માયામાં જ મરી ગયા હતા. એ માહમાંથી-માયામાંથી જે યુક્તિવર તેં બાધ આપીને મારું તારણ કર્યું છે અને વતલંગમાંથી મને ખચાવ્યા છે તેથી હું ઉપકૃત થયા છું. હે મૈય્યા! તારી ઉત્તમ લાકમાં જ ગતિ થશે!"

મન્યુહર શાંત થયા, તેના અહંકાર મટી ગયા, કંદપંહરની શ્રેષ્ઠતા તે જોઈ શકયા. પિંગલાએ વસ્ત્ર પહેરી લેતાં ઉત્તર આપ્યા કે, "મહા-રાજ! દાષને તા સર્વ કાઇ પાત્ર છે, પણ તેમાંથી આપ જેવા કાઇક

<sup>\*</sup> वलवानिन्द्रियमामो विद्वांसमिप कर्षति ।

વિરક્ષા જ અલ્પ સમયમાં સમજ જઇ તેના ત્યાગ કરે છે, માટે આપને ધન્ય છે. સ્ત્રીની બાદ્ય સુંદરતા ઉપર માહીને જે પુરુષ તેમાં ક્સાય છે, તેને હજારવાર ધિક્કાર છે. તે કાેઇ દિવસ પણ જ્ઞાનના કે માક્ષના અધિકારી બનતાે નથી. મહારાજ ! આપના ગુરુબંધુ કંદર્પદ્વરની કૃપાએ જ તમે અને હું આજે પાપકર્મથી અચ્યાં છીએ. નહિ તા વિષયલ ૫૮ એવી જે હું, તેની એવી શી શક્તિ છે કે, તમ જેવા કામદેવસ્વરૂપી પુરુષની માંગણીના અસ્વીકાર કરે. એ માટે આપતા મહાન્ ગુરુકેવને ા જ ઉપકાર માતા."

એ પછી ખન્ને જણાં નિવૃત્ત થયાં. ચાતુર્માસના જે દિવસા ખાકી હતા તે, તેણે પૂર્ણ ઇંદ્રિયનિ શહુથી વ્યતીત કીધા-પાપવિચારનું પ્રકટ પ્રાયશ્ચિત્ત કરવા માંદ્યું. એ દિવસથી તેણે પાતાની ચિત્તવૃત્તિના ઉગ્ર નિરાધ કરવા માંડ્યો; આહાર વ્યવહારના ત્યાગ કરી દીધા, ને સંયમનું પરમ પુરુષાર્થથી સેવન કરવા માંડ્યં.

પાંચ દશ દિવસામાં ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયા. સર્પ જેમ પાતાના અંગની કાંચળી ઉતારી નાંખી, ઉપાધિ-રાગ ને માહથી મુક્ત થઇ, સરળતાથી વિચરે છે, તેમ પાતાના મનમાં જે વિષયસુખની લાલસાના ને અહંવૃત્તિના રજ:કણા ભરાયા હતા, તેમના ત્યાગ કરીને, તે ગુરુના આશ્રમમાં ગયા.

મન્યુહરતું મુખ મ્લાન જોઇને ગુરુએ કંઈ પણ પ્રશ્ન કીધા નહિ, પણ તે બાલ્યા; "હે ગુરુકેવ! વાઘની બાડમાં રહેવું એ સુલભ છે, સર્પની ફેણપર નૃત્ય કરવું એ પણ સુલભ છે, પનઘટપર અનેક વિકારી સ્ત્રી પુરુષાનાં વચના સાંભળીને તેમની અવગણના કરવી એ પણ સુલભ છે; પરંતુ માયાની પ્રતિકૃતિ, માયાવી નારીના માહ પાશમાંથી સુરક્ષિત રહેલું અને તે પણ વળી એકાંતમાં જ્યાં ઇદ્રિયાને બહેકાવી મૂકે તેવાં સર્વ સાધના છે ત્યાં, નૈષ્ઠિક પ્રદ્મચારી રહેવું-એ અતિ કઠિન કર્મ છે. કામ, ખરેખર અજય્ય જ છે; તે કાઇનાથી પણ જીતી શકાય તેવા નથી. હિ ગુરુદેવ! કંદર્પહર અમારા ત્રણેના ગુરુ છે અને પ્રણામ ચાગ્ય છે!" પરમ સંતાષ પામી ગુરુદેવ મોન જ ધરી રહ્યા.

મન્યુહરની યથાર્થ કસાેટી થઇ, તેનું અભિમાન ગળી અયું. તે શુદ્ધ કાંચનરૂપ થયા, તે જાઇને ગુરુએ તેને આશીર્વાંદ આપ્યા ને છેવટે કહ્યું કે, ' હે પરમ વિવેકી શિષ્ય! આ જગતની માહજાળમાં કસાવાનું મુખ્ય સ્થાન કામ જ છે અને કામ જ સકળ માયાની કળાનું નિધાન છે. જે કામને જીતે છે, તે જ જિતેન્દ્રય છે. રહ્યુમાં મહાન વિજય કરનારા તથા અનેકાના સંહાર કરનારા વિજેતા નથી, પછ્યુ એકલા, નિરાકાર, જેની પાસે કુસુમનું શસ્ત્ર છે, એવા કામના જે પરાજય કરે છે, તે જ વિજેતા છે–તેને જ ત્રણેય લાેકાને તરીને તેની પણ ઉપર જવાના અધિકાર છે."

આટલી કથા કહીને, હિમગિરિના મહાત્માએ સુવિચારને કહ્યું; "હે વત્સ સવિચાર! તમે ભલે સંસારમાં જાવ! મારી આજ્ઞા છે કે, તમે સંસારમાં જઇને વિદેહમુક્ત પેરે વિચરા. સંસારમાં ઉત્તમ પુરુ ષાતા નાશ કરનાર, પરમાતમાની રચેલ્રી માયાનું સાક્ષાત્ સ્વયૂપ સ્ત્રી છે, તેનાથી તમારું રક્ષણ કરવાનું સામર્થ્ય, જે જ્ઞાત મેં તમતે આપ્યું છે, તેનું નિત્ય મનન તથા નિંદિધ્યાસન કરવાથી જ પ્રાપ્ત થશે. પ્રિય વત્સા ! તમે સંસારમાં પડી ગૃહસ્થાશ્રમ સખરૂપે ચલાવવા માટે ડરતા હાવ તેમ લાગા છા; તેમાં માખુસને આઉ માર્ગ લઇ જવામાં અગ• િશ્વુત કારણા છે એમ માના છા, અને ન ઇચ્છતા છતાં પણ કુમાર્ગે ચડી જઈ મનુષ્ય પાપ કરે છે તા તેમાં એને એમ ખલાત્કારે કાહ્ય દાેરી જતું હશે, એવા પ્રશ્ન કર્યો છે:\* અને જાણવા માગ્યું છે કે, શુ એકાદ મુખ્ય એવું કારણ નાંહ હાય કે જેના નાશ કરતાં બધાના નાશ થઇ જાય. અર્થાત્ પાપનું મૂળ શું અને તે નિવારવાના ઉપાયા જાણ-વાની તમારી તીવ ઈચ્છા છે. તે માટે મેં તમને અત્રિ ઋષિના શિષ્યાનું દષ્ટાંત આપ્યું છે, તે ઉપરથી સહજ સમજી શકરાા કે, સર્વ અનર્યોનું મૂળ રજોગુણના કાર્યરૂપ કામ છે; અને એ કામ એ જ રૂપાંતરે કાેધ પણ છે. કારણ કે પ્રતિહત થયેલા કામનું ક્રાધ એ રૂપાંતર છે. कामास्क्रोचोऽभिजायते। स्थेभ भनुष्यने स्थवणी प्रवृत्ति करावनार वृत्ति -માત્રનું બીજ કામ છે. માટે એ કામને જ મુખ્ય શત્રુ જાણા. સામાન્ય પ્રાકૃત અર્થ ઉપરાંત કામ શખ્દના રાગ, અભિલાષ, ઇચ્છા, વાસના ઇત્યાદિ અર્થો સમજવા. એ મહાશત્રુ છે, માટે દુર્જય છે. સ્વાર્થ અને પર-માર્થ સાધવા મઃટે એને જીતીને માર્યા વિના છૂટકાે નથી, કેમકે એ મહા લક્ષણ કરનાર કાેઇ પણ પ્રકારના સાધનને તાળે ન થતાં સર્વને

अथकेन प्रयुक्तोंऽयं पापं चरति पृश्वः । अनिच्छन्नपि वार्कोय ! बलादिव नियोजितः ॥
 काम एव कोध एव रज्ञोगुणसमुद्भवः । महाशनो महापाप्मा विद्ययनिमृह् विरिणम् ॥

· its id

ગળી જનાર મહાયાપી છે. એને ગમે તે કરીને જીતીને હાથવા જોઇએ. \* પ્રાણી માત્ર કામસદ્ભિત જ છે. વિષયોના ઉપલાગ કરવા જતાં તે કામ ખરા જાગૃત થાય છે અને વકરી જાય છે. તે ધીમે ધીમે મનુ ષ્યાપર પાતાના કબને કરતા જાય છે, અને કદાપિ છૂટી ન શકે તેમ જામી જાય છે. એ કામ અજ્ઞાનીના વૈરી છે; એટલું જ નહિ પણ ગ્રાની-એાના પણ નિત્ય વૈરી છે: † તેમનામાં પણ એ પ્રારબ્ધવશાત ઉદય પામે છે, ને તેમને વિષયામાં પાઉ છે. જ્ઞાનનું સ્થાન જે અંત:કરણ, તેને એ દ્રષ્ટ ठाम ढांडी नांणे छे, इ अने ज्ञानने। ઉદય એ थवा हेता नथी, ઇન્દ્રિયા, મન અને બુદ્ધિ એ એનું અધિષ્ઠાન છે, અને તેને સાધન બનાવી આત્માને એ જ્ઞાન પામવા દેતા નથી. પણ માહમાં નાં**પી** ભમાવે છે અને પાપમાં દેારી જાય છે. એટલા માટે તમે પહેલાં ઇન્દ્રિયાને અંકુશમાં રાખને અને સાથે મન ખુદ્ધિ આદિને પણ નિયમમાં રાખને, નહિ તા એકલા ઇન્દ્રિયનિગ્રહ વ્યર્થ થઇ પડશે. આ પ્રમાણે તેઓને કબજામાં રાખીને પરાક્ષ જ્ઞાન અને અપરાક્ષ જ્ઞાન ઉભયના નાશ કરનાર આ ઠામરૂપી શત્રને આત્મજ્ઞાનવડે જતીને મારી નાંખને. કે આત્મનાન બુદ્ધિથી પણ પર છે, માટે આ સર્વભાસક આત્માના આશ્રય કરી અર્થાત્ આ સર્વ આત્મમય છે એવા અપરાક્ષ સાક્ષાત્કાર કરીને કામને જીતવા, એ મનુષ્યનું કર્તન્ય છે. આમ બુદ્ધિના નિર્વાહક-ભાસક આત્માવડે કામના સ્થાન અંત:કરણને સ્થિર કરીને ચંચળતાથી મુક્ત કરશા તા કામને જીતશા. અમા પ્રમાણે વર્તશા તા તમારા ગૃહસ્થાશ્રમમાં કાેઈ પણ જાતનું વિક્ર આવશે નહિ, અને તમને ખળાત્કારથી કાેઇ પણ પાપ કરવાને પ્રવૃત્ત કરશે નહિ. તમારુ સદા કલ્યાબ થાવ!"

આટલાે ઉપદેશ કરીને મુ(ન મૌન ધરી રહ્યા. યાેગિરાજે તેમને સમાધિમાં બેસવાની ઇચ્છા દર્શાવી, એટલે પ્રણામ કરીને, સુવિચાર,

<sup>\*</sup> जहि शत्रुं महाबाहो ! कामरूपं दुरासदम् ॥

<sup>†</sup> **शा**निनो नित्यवैरिणा ।

<sup>🙏</sup> आवृतं शानमेतेन ।

<sup>॥</sup> इंदियाणि मनो बुद्धिरस्याधिष्ठानमुच्यते । एतैर्विमोहयत्येष ज्ञानमावृत्य देहिनम् ॥

<sup>§</sup> तस्मारविमिनिद्रयाण्यादौ नियम्य भरतवर्षभा। पाप्मानं प्रजहि होनं शनविज्ञाननाशनम्॥

<sup>🖇</sup> एवं बुद्धेः परं बुद्धा श्रेस्तभ्यात्मानमात्मना। जिह शत्रुं महाबाही ! कामरूपं दुरासदम्॥

પાતાની પત્ની છદ્મલિંગ સાથે, પાતાના આશ્રમ પ્રતિ ગયા; ત્યાં તે દંપતી ગુરુદેવના નિજબાધનું મનન કરવા લાગ્યાં.

નિવેદન-કાટાવાસી સાધુ રામચરણદાસ મારે ઘેર ભિક્ષાર્થે એકવાર પધાર્યાં હતા. આ પુસ્તક ભેટ આપત અને તૃતીય બિન્દુ વાંચતાં, તેમણે મને પ્રક્ષ કર્યો કે, 'કામ જીત્યા એટલે જગત્ કેમ જીતાયું ?'

મેં ઉત્તર આપ્યું કે, 'કામમાંથી સર્વ ઉપાધિઓના જન્મ યાય છે, તેથી જે કામ છતાયા તે કાંધા કિ અશ્િઓ પણ છતાય છે. વળા કામને વશ યવાયા નવા નવા વાસનાઓનો સ્નેઢ—સ્વાર્થ—મારું તારું—અસત્ય—અપ્રામાણિકપણું—માઢ—કહેશ આદિના પણ જન્મ યાય છે. એટલા માટે, જે પુરુષ કામના પરાજય કરે છે અને તેને છતે છે, તે આખા જગતને એટલે સંસારને છતવા—તરવા સમર્થ યાય છે. બીજાં કામપર વિજય કરનારને આ સંસારની સર્વ વાસનાઓ બાધ કરી શકતી નથા.'

રામચરષ્ટ્રકાસ કહ્યું કે, 'એ કયન સત્ય છે, પણ કામને જીતવાથી એના કરતાં વિશેષ પરમાર્થસાધન સધાય છે; અને તેટલા માટે કામ જીતવાના પ્રત્યેક શ્રાસ્તુકારાએ બાધ કોધો છે. રૈતાનિરાધપૂર્વક જે લાક બ્રહ્મચર્યનું પાલન કરે છે, તેના અનેક લાકમાં કીર્તિ થાય છે અને રૈતના નિરાધથી લધ્વરેતાં કે બ્રહ્મચર્યનિષ્ઠ રહેવાથી અને અપ્ટ પ્રકારના મૈયુનના ત્યાગથી તેઓ સંપૂર્ણ યાત્રી અને છે અને આકારાગમનનું સામર્થ્ય પ્રાપ્ત કરી શકે છે, અને તેઓને અિશ્વમા આ દિ અપ્ટ પ્રકારનું એશ્વર્ય પણ પ્રાપ્ત થાય છે. વળી તેના યાત્રમાં જરાએ ખામા આવતી નથી, તેની વાસનાઓ ભિલકલ સાસ્ત્ર થઇ જાય છે, અને તેવા જીવ નવીન સ્વસ્ત્ર ધારણ કરે છે, અને તે દારા તે ત્રણ લાકાને જ નહિ, પણ ચૌદ વિશ્વોમાંના અનેત કાઢિ બ્રહ્માં કાને તે લાકા તે ત્રણ લાકાને જ નહિ, પણ ચૌદ વિશ્વોમાંના અનેત કાઢિ બ્રહ્માં કાને ભેદીને અર્થિ માર્ગે પરમાત્મામાં પ્રવેશ કરવાને અથવા તા સ્વસ્ત્રપાનુસંધાન કરવાને શક્તિમાન્ થાય છે.

કામ જીતેલા નૈષ્ઠિક શ્રદ્ધાચારી બીજો પણ ઉપકાર કરે છે. રૈતારૂપ ગર્લધારી જીવ કામાસક્ત પુરુષમાં રૈતરૂપથી સ્ત્રીના ગર્ભાશયમાં પ્રવેશ કરીને તે પાત જ નૃતન જીવન-જન્મ ધારણ કરાવે છે. કિંદલા હું કહેવું એમ પણ છે કે, તે સ્વયમેવ જ નવા જન્મ ધારણ કરે છે.] એ નવા જન્મથી મૂળ ગર્લ ધારણ કરાવનાર પુરુષ નવા જન્મનારા પુરુષને-જીવને આ સંસારના અનેક વમળામાં માકલે છે. હવે તે પુરુષ-જીવને ગર્લસ્થિતમાં, સંસારમાં ને મૃત્યુ ટાંણે, અને તે પછા પણ ક્રિયમાણ ભાગવાવાં, અનેક પ્રકારનાં કર્ષ્ટા ભાગવાવે છે. રૈતરૂપે સ્ત્રીના ગર્ભાશયમાં પ્રવેશ ક્રીધા પછા પ્રારંભમાં જ વિષ્ઠા, મૂત્રાદિની વચ્ચે સ્થિતિ કરીને એ તૃતન જીવને આત્રંત દ્રાખ અનુભવવું પરે છે. મનુષ્યને મરણ સમયે કે તરકમાં પડવાયી જે દ્વાખ થાય છે તેનાથી અનેકગણું વધારે દ્વામ ગર્લકાળમાં તે જીવને થાય છે. ઘાનિયંત્રદ્વારા જીવને પ્રવેશ અને ધ્રુટકા, એ ખન્ને સમયે પણ મરણકાળની પીઢાથી અધિક દ્વાખ જીવને થાય છે. અને માતાના ઉદ્દરમાં નરકવાસથી પણ વિશેષ કહેશ થાય છે. જનનીનું

est विष्ठा अने भूत्रनं आवासस्थान छे, त्यां पित्त अने रस्तथी ते गर्स धेरार्छ लय छे, અનેક પ્રકારના રસાદિ ધાતુઓથી વ્યાપ્ત અને છે ને કૃમિરુપ નાગપાશના બંધનમાં પઢે છે; માતાના પ્રાણવાયુદ્ધારા તથા નાડીરુપ रજ્જાઓથી ચાલનાર અને વાયુજનિત अने अभिक्रिनित तापथी हत्पन्न यता क्ष्टाने। अनुसव करनार के गर्भरथ छवने अपरिभित ह: भ क याय छे. हेवल लतिरभरखवाली यात्री क के अटबं रभरख રાખવાને સમય છે. એ દ્ર:ખ આવું છે કે તેવું છે એમ કહી શકાય એમ નથી. तेथी के पुरुषे पाताना रैतने भरेषारा अंधनम राज्युं छ, ते अने अन्मा પામતાં વૃતન છવાને આ અપરિમિત કષ્ટ અને સંસારના કહેરાથી પ્રથમ તા બચાવે છે; અને ખીજું, પાતાના યાગબળથી ગર્લધારી પ્રકૃષ પાતાના અંગમાં રહેલા રેતને अने तेमां रहेबा अनेक छवाने पातानामां समावी इसने, तेमनुं प्रश् पाताना યાત્રબળથી જ પાતાના સાથે કહ્યાણ કરે છે. એ કેવળ પરાર્થ છે-કામને છતનાર परांश क संकट सद्धन करें छ माटे क के कामने छते छ, ते कमतने निंद्ध प्रख् विश्वने छते छे, अने अटेसा भारे परम तत्व प्राप्त हरवावाणा यागी, संत अने મહાત્માં આ એ કહ્યું છે 🕽 , કામને જીતનાર ધાતાના કહ્યાણ સાથે બીજ અનેકાનું પણ કલ્યાણ કરનાર છે, અને કામને વશ કરનારની કોર્તિ પ્રક્ષલાકમાં પણ ગવાય छे, अने न्यां शिर्ति गवाय, त्यां तैने प्रथम स्थान मणे. तेटबा माटे क के કામને છતે છે-પછી ચાહે તા તે સ્ત્રી હૈા કે પુરુષ હૈા-તે સવંત્ર પ્રભળ પ્રનાપી ગણાય છે. નૈષ્ટિક બ્રહ્મચારીના પરાર્થ તથા પરમાર્થ ( પારકાને માટે જ કરાા પણ बाल पगर, स्वयं अध्य सागववं ने इपकार करवा ते पराय अने परम की देव माठा सामनी आशाथी ६०८ वेही डाइनं दित डरवं ते परमाध ) हामनारदित છે; એટલું જ નહિ, પરંતુ તે કામેચ્છાની તૃક્ષિના સુખના લાગ, સ્વદેહમાં કત્પત્ર परीक्षा स्वलन्ध्रक्ष छवना ब्रह्मा खार्ये सहाने माटे त्यक, आनंह्यी कुरुने। स्वीक्षर करे छे, मसबल के गर्लधारी पुरुषना रेतादारा यानियंत्रमां के नतन क्रव प्रवेश करे छे, तैने गर्भस्थानमांना कष्टना क्षेत्राथी सुरक्षित राणवाने व्यावहारिक आनंडना लाग, ४०८ सदी, प्रेमशी हरे छे, अने स्वयना आनंडना (के आनंद छ ते। स्वस्पक्षांश्वीन-प्रश् आनंह छ भरा ) क्षेत्रा ते नृतन छवानं क्र्याण करनारे। છે. रैतादारा प्रवेश કरता गर्भस्थित छव प्रथम प्रथम रात्रिय शहरी। शित्र भिन्न थाय छे, सातभी रात्रिको लुहुलुहाडार धरे छे, पंहरभी रात्रिको पित्ताडार याच છે અને એક મારી ગાંઠને આકારે થાય છે. ર બીજે મારી મસ્તક બંધાય છે: 3 त्रीले मासे द्वाय ने पण, ४ बाब मासे आंत्रिया, पेर ने डेड, प पांचमे मासे करांड केने भेक्टंड के के ते अपने द छड़े मासि क्दा, नाक, कान ने आणि अपने हे

અત્યાર સુધી ગર્ભસ્ય જીવ સર્વ દુ:ખકર અજ્ઞાનસ્થય મૂર્ણમાં રહે છે, માતાને લીધે સુધાપિયાસાજનિત અને શરીરના અસામર્થજનિત અનેક કન્દા ને કહેશા તે પાતે અદ્ભવને છે. ૭ સાતમે માસે જીવના સંધાગ પ્રત્યક્ષ થયા હોય એમ થાય છે, ૮ આઠમે માસે સવીંગ પૂર્ણ શ્વાય છે અને ૯ નવમે માસે સમ્પૂર્ણ જ્ઞાન હોદ્ધ પૂર્વજન્મનાં સ્મરણ થાય છે લાજે જશાસુસ્થ પડને લોકી, કેડકાની માક્ક પેડના

અંધકારમાં લાં લાં ચાલે હાલે છે—ફૂં કરા મારે છે; પીઠ ને ગર્દનને કુંચંડલાકાર કરી, હાયં પગ સંકુચિત કરી, કુક્ષિસ્થાનમાં મસ્તક અફાળતા ગર્ભસ્થાનના પરિલાગ કરતા કરતા, હાય પત્ર ને આખા શરીરથી જનની નું પેટ મેઠવા—ફાડવા ઉદ્યોગો બની ગર્ભસ્ય જીવ, કદી માતાના કુક્ષિભાગમાં, કદી વૃદ્ધિ પેરે દ્રદયમાં ને કદી પાતાના છૂટકા માટે, યાનિયંત્રની વચ્ચે કાઢ મૂકે છે. મસ્તક નીચે લટકાવે છે ને અનેક પ્રકારના કલેશો ભાગવે છે. છેવટે સર્પ શ્રેલા કેડકા જેમ અત્યંત આકાશ કરે છે અને અંતે સર્પમુખરૂપ યંત્રમાંથી છૂટી, સુરક્ષિત યાવ છે, તેમ વાયુથી ઘકેલાયલા તે નૂતન જીવ ખહાર પટે છે ત્યારે જ મહાકષ્ટમાંથી શ્રેકવાર બચે છે!

તેને ખાવાને વિષ્ઠા ને પીવાને મૂત્રનું પાણી છે, અને ષ્ટ્રટવાના માર્ગ ઘણા ક્રષ્ટકાયક છે. એ અને તે પછીના જગતમાં ભાગવવાના ક્લેશ, શાક, કક્ટરુપી હન્નરા ધારવાળા ચક્રમાંથી જીવને કહી પણ વીયને સ્ખલિત ન થવા કૈનાર નૈષ્ઠિક પ્રક્ષચારી પ્રાણીને છાડવે છે અને કામને જીતેલા પ્રક્ષચારી બર્લધારી પુરુષને રક્ષે છે, એટલું જ નહિ, પણ પાતા સંબે તારે છે-માટે જ કામને જીતનાર પરમ શ્રેષ્ઠ છે અને કામ જાત્યા તેણે જગત્ જીતું જ્યું—એ સત્ય કરે છે.

इति ॐ।

#### 46)+0+0+0+0+0+

जन्तूनां नरजन्म दुर्लंभमतः पुंस्स्वं ततो विप्रता तस्माद्वेदिक चर्ममार्गपरता बिद्धत्वमस्मात्परम् । आत्मानात्मविवेचनं स्वतुभवो ब्रह्मात्मना संस्थिति-द्विकानों चतकोटिजन्म दुकृतैः पुण्यैविना कम्यते ॥





# तृतीय थिन्हु

-242341242243

## ધર્મજ ધર્મનું રક્ષણ કરે છે

धर्म एव इतो इन्ति धर्मी रक्षति रक्षितः। तस्माद्धर्मी न इन्तब्यो \* \* \* \*

**~**?????**???????????????????????** 

અર્થ- ધર્મના ત્યાગ કરવાથી તે આપણા નાશ કરે છે. ધર્મનું સંરક્ષણ કરવાથી તે આપણું સંરક્ષણ કરે 🖲; તેટલા માટે ધર્મના ત્યાગ કરવા નહિ. અનુ

---

આ કરી ભગવાન સૂર્ય નારાયણ દેવ, ક્ષિતિજમાં પ્રકાશ કરીને જે કાર્યકાલ પ્રકાશ કરીને સાં કર્યાના તૈયારીમાં છે; યાગીન્દ્ર મુનિ પાતાનું આદિક કર્મ સમાપ્ત કરીને શિષ્યાની વાટ એતા છેડા છે. આકાશ નિર્મળ છે; મંદ મંદ વાયુ વાહી રહ્યો છે; નિર્દોષ પક્ષીએા ઊડાઊડ કરી રહ્યાં છે; વન ઉપવનમાં કાળાં મૃગા નિર્ભયતાથી અવિચ્છિન્ન રીતે વિચરી રહ્યાં છે; સ્પ્રિસૌન્દર્યલીલા એવી સુંદર વિશ્તરી રહ્યા છે કે, ગમે તેવા અહંકારી પુરુષના અહંકાર પણ ગળી જઇને, તે પરપ્રદાના તાનમાં એકતારા થવાના પ્રયત્ન કર્યાં વિના રહે નહિ.

એ સમયે સુવિચાર અને છદ્મલિંગ ગુરુદેવના આશ્રમમાં આવી પહોંચ્યા. માર્ગમાંથી આવતાં જે સૌગંધિક પુષ્પા દ્યાવામાં આવ્યાં તે વીણી લઇને, તેમની સુંદર સુંદર માળાએા, જે છદ્મલિંગે ગૂંથી હતી, તે, તેણે પ્રણામપૂર્વક ગુરુકંઠમાં આરાપી દીધી. પછી દંપતી, ગુરુને સાપ્ટાંગ દર્હત્વ પ્રણામ કરી, તેમની સમીપ જઈ છેઠાં. થાડીવાર ગુરુભ મૌન ધારણ કરી રહ્યા.

### જ્ઞાનીએ પણ કર્મ કરવાં

क्षष्वा परभात्मानुं ध्यान धरी महात्मा निह्या; 'हे तात सुवि-यार! हे वत्स छक्षिंग! आ अपार द्वः अभय संसारमां रही, ज्ञान संपादन अर्था पछा पण्च परभात्मानुं के छव क्षण्य पण्च सेवन अरवाधी लिह्मुं अथ्य थर्छ, जो ते प्रति तिरम्कार अतावे छे, ते। ते परिण्यामे हमेशांने माटे पाताना श्रयमांथी अन्तर थर्छ, इत्तरात्तर ओवी ते। अधम गतिओ पहुंचे छे हे, त्यांथी पुनः तेने। इद्धार थतां अहु हाण व्यतीत थाय छे. आ माटे महात्मा पुरुषे-ज्ञानीओ संसारमां रहेते। देव त्यांसुधी, ऋषिओ निर्माण हरेता धमां, अहु हन्द्रश्री पण्च सेववा आवश्य छे, तेमां करा पण्च प्रमाद हरवाथी विरस्तार हरवाथी, ते अति। अन्तर ने तती। अन्तर थर्छ 'धालीने। जन्द नहि घरने। ने नहि घाटने।' तेवी गतिने पामे छे. श्रीपरमात्माओ स्वसुओ हहीं छे है,

न मे पार्थास्ति कर्त्तच्यं त्रिषु लोकेषु किंचन । नानवासमवाप्तच्यं वर्त एव च कर्मणि ॥

'હે પાર્થ! જો કે મને ત્રણે લોકામાં કંઇ કર્તવ્ય નથી, તેમ કંઇ અપ્રાપ્ત વસ્તુ પ્રાપ્ત કરવાની નથી, છતાં હું કર્મ કરું છું.' આવું ભગવાનનું વચન છે, તેમાં માટા મર્મ છે. જો જ્ઞાની પણ કર્મના ત્યાગી અને તેા તેનું જોઇને બીજા પણ તેમ જ શીખે. તેથા સંસારમાં રહેલા જીવે સદા જ કર્મો કરવાં. એ કર્મો નિષ્ઠામ ખુદ્ધિથી કરવાં. નિષ્કામ ખુદ્ધિએ કરેલાં કર્મો બંધન કરતાં નથી. ગમે તેવા ज्ञानी द्वाय, अने की ते संशम अदिये डर्म डरे छे, ते। ते डर्म તેને બંધનકર્તા થઇ પટે છે. પણુ નિષ્કામ બુદ્ધિએ કરેલું કર્મ સદા જ્ઞાનીને નિર્લેપ જ રાખે છે. તેમ જ વળી જગતમાં રહેલા જ્ઞાની કર્મત્યાગ કરવાથી બ્રષ્ટ પણ ઝટ થાય છે! હવે જીવને પતન કરાવનાર, સકળ કળારૂપ માયાના રાજા અહંકાર છે. જે જીવના મનઃપ્રદેશમાં અહંકારે વાસ કીધા હાય, તે જીવ અહંકારવશવર્તી સ્વયંસાધુ ખની જઇ કર્મના ત્યાગ કરે છે અને જે સંસારમાં કે સંસારસમીય રહેતા હાય, તે જીવનું તા એથી અવશ્ય અશબ થયા વગર રહેતું નથી. માટે સંસારી જીવે, કાેઈ કાળે પણ, ગમે તેટલં ज्ञान मज्या छतां, तत्त्वशास्त्रने यथार्थ रीते जाएया छतां, ज्यांसधी દેહી રહી, આ જગતમાં વ્યવહારાદિ ભાગ ભાગવવાને સજાયલા રહ્ છે ત્યાં મુધી, જ્ઞાનથી પ્રમત્ત થઇને, કહી પણ કર્મના ત્યાગ કરવે

નહિ. કર્મના ત્યાગી, ધર્મની શરમને વીસરી જઇ, પરમ પદને મેળ-વવાના માર્ગથી બ્રષ્ટ થાય છે. માટે શાસ્ત્રો, સંતા, જ્ઞાનીએા, યાંગીએા, ાડડિમ વગાડી કહે છે કે, જગતના જીવે વર્ણાશ્રમધર્મનું એક પણ પગથિયું સુખમાં કે સંકટમાં ચૂકવું નહિ; પરંતુ વર્ણાશ્રમધર્મને નિશ્ચળ મને સેવવામાં અહિનિશ જાગૃત રહેવું. જેમ ઊંચે ચડનાર ક્ષણની બ્રલથી-જાગૃત રહેવાની ચૂકથી નીચે ગબડી પડે છે, કદાચ ખાટલા પણ સેવે છે, કદાચ તેના દેહના નાશ થાય છે, તેમ જ ધર્મકર્મનું એક પગથિયું ચૂકવાથી ઉત્તમ સ્થાનને પામવાને પાત્ર જીવ અધાગિતના અધિકારી બની જાય છે.

#### त्यांभी श्राह्मण्

પ્રિય વત્સા ! આ અપાર સંસારના દુઃખથી કંટાળી ગયેલા કાેઇ એક બ્રાહ્મણ હતા. તે સંસારના ત્યાગ કરી તત્ત્વજ્ઞાન સંપાદન કરવા માટે એક મુનિની સમીપ જઇને રહ્યો. કુમાર્ગગામી ને વ્યવહારમાં લચી-પચી રહેલા પુરુષાના કુકર્તવ્યથી તેનું મન અત્યંત ઉદાસી**ન થઇ રહે**લું હતું. અલપ ઝલપ (સ્વલ્પ જલ્પ) જ્ઞાનની પણ તેને ચટકી લાગી હતી ને તેથી સંસારને તે દુઃખરૂપ ને નિઃસાર માનતા હતા. તેના મનમાં નિશ્ચય થતા હતા કે, જેએા આ નિઃસાર સંસારમાંથી તરવાના પ્રયત્ન કરતા નથી, તેઓ હંમેશને માટે આવર્જન વિસર્જન-જન્મ મરણ-ના राशी रहे छे. घणा सत्परुषाना सभागभथी तेनी लावनाये। रूप थती જતી હતી, પણ ૮૯ થઇ નહાતી, વૈરાગ્યના સાત પગથિયાંમાંના માત્ર ચાર પગર્થિયાં તે સુખરુપ ચડી ગયા હતા. તેની વ્યાવહાકિ વૃત્તિએા, મંદ થઈ ગઇ હતી ને પૂજનઅર્ચન ધ્યાનાદિ કર્મોમાં તે પૂર્ણ બન્યા हती. लगवत्परिययाँ अरवामां ते सहा तत्पर रहेती हती. ते अत्यंत યમાસક્તિથી ભગવત્પ્રાર્થના કરતાં ગદૃગદિત થતા હતા. જ્યારે તે એકાગ્રપણે ધ્યાન ધરતા ત્યારે તેની સર્વે ઇદ્વિયા સંયમમાં વર્તતી હતી. संसारना सर्व रंगना ते त्याणी थया द्वता ने सर्वेश्वर सर्वव्यापक સર્વાત્મા પરમાત્માને શુદ્ધ સંસ્કારી ભાવનાથી સેવતા હતા. ભક્તિ-જ્ઞાનમાં તેને એવી સુંદર ચટકી લાગી હતી કે, તે સર્વકાળ પરમા त्भानी सेवाभां क स्वष्टयाण भानता हता.

#### क्रगतनी रथना

આ સ્થિતિને પ્રાપ્ત થયેલા બ્રાહ્મજી સદ્દગુરુને શર**ે જઇને** તત્ત્વ-જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા રહ્યો. પ્રથમ તા તે પૂર્ણ **લક્તિથી સદ્દગુરુનાં** ચર-

થુાનું સેવન કરતા અને પ્રસંગાપાત્ત ગુરુદેવ તેને તત્ત્વજ્ઞાનના ઉપદેશ આપતા હતા. ગુરુ કહેતા કે, 'આ દુઃખરૂપ સંસારમાંથી તારનાર અન્ય કાઇ જ નથી, માત્ર પરમ પુરુષ-પરમાનંદરૂપ પરમ પ્રતાપી અવિનાશી પરમાત્મા જ છે. તેના દર્શન-સેવનથી જ સ્વાત્મરુપનું જ્ઞાન થાય છે. એ માટે જીવે પુરુષાત્તમનું, સુખમાં કે દુઃખમાં, જાગૃતમાં કે સ્વપ્તમાં ધ્યાન ધરલું. તેનું સેવન નિષ્કામપણ, વિષયથી મુક્ત ખની કરવું. & શિષ્ય! હે તાત! આ જગત્ પૂર્વે એક આત્મસ્પ જ હતું. પરમાત્માની ઇચ્છા–માયાથી આ જગત રચાયું છે.\* જેમ અગ્નિ એક છે, પણ તેમાંથી અનેક તણુખા ઉત્પન્ન થઇને, અનેક અગ્નિ દબ્દિગાચર થાય છે,† તેમ જ પરમાત્માના એક અંશમાંથી આ સર્વ જગત વિસ્તાર પામ્યું છે ને તે અનેક રૂપે જણાય છે; ખાકી છે તેા એકનું એક જ. સર્વત્ર અદ્ભિતીય જ છે; દૈતના તા ભાસ જ છે-र બ્રમ જ છે. પરમાત્માની ઈ શાતુસાર વિવેકસંપન્ન જીવની ઉત્પત્તિ કરવામાં આવી છે. એ જીવના સ્થૂલ સ્વૠપમાં, પરમાત્માની ઇચ્છાથી, અગ્નિએ વાણીૠપ થઇ મુખમાં, વાયુએ નાસિકામાં, આદિત્યે ચક્ષુમાં, દિશાએાએ શ્રાત્રમાં અને ઔષધિ તથા વનસ્પતિઓએ રામ અને ત્વચામાં પ્રવેશ કીધા છે. મનુષ્યનું મન ચંદ્રમા છે, મૃત્યુ એ ગુદેદ્રિય તથા નાભિ છે. પ્રજા-પતિ ઉપસ્થ ઇંદ્રિય છે ને હુદયમાં પરમેશના વાસ છે. એ પરમાત્માએ જીવને લાગવવા ચાગ્ય અનેક પદાર્થો નિર્માણ કર્યાં છે અને તે તે પદાર્થો પરમાત્માએ નિર્માણ કરેલી ઇદ્રિયાદ્વારા જવ ભાગવે છે. તથાપિ એ જીવ કેવળ સાક્ષીભૂત જ છે. साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्च। પણ ते ભુલી જઇ, માયાએ કલ્પિત જગતને મનુષ્ય પ્રાણી સત્ય મા<del>ને</del> છે એ તેની અવિદાનું આવરબુ-૫ડળ છે. વસ્તુતાએ આ જગત્ છે જ નહિ. સર્વત્ર પ્રદ્રાંજ છે. પ્રદ્રાયી ભિન્ન કંઈ પણ નથી. જે જીવે પ્રદ્રાના એ સત્યને જાઈ શકતા નથી, તે અંધકારવર્ડ માયામાં લુખ્ય થઇને મું કર્યું મેં કર્યું એમ માની, માહમમતામાં પડી જાય છે અને ચારાસીના રૈટિયામાં ચક્કર ખાયા કરે છે. જે પરમાત્માએ સર્વ સજ્યું છે, જે સર્વના સ્વામી છે, તે પરમાત્માની આજ્ઞા છે કે, મારું સત્ય સ્વરૂપ

<sup>\*</sup> मायामात्रमिदं सर्वम् ।

<sup>†</sup> यथाग्नेः क्षुदा विस्फुलिङ्गा व्युच्चरन्त्येवमेवास्मादात्मनः सर्वे प्राणाः सर्वे लोकाः सर्वे देवाः सर्वाणि भृतानि व्युचरन्ति ।

<sup>‡</sup> अभिर्वोक् भूत्वा मुखं प्राविशत्।

જે જાણુશે, તે વિષયથી મુક્ત રહેશે તથા તે છવ મારા પ્રેમનું પાત્ર છે. જે હું ને તે એક જ છીએ એમ માને છે, તેના સઘ જ મારા સ્થાનમાં વિલય થાય છે. પણ માયાના પાશમાં બંધાયલાે એ જીવ, પરમે-શના આદેશ વીસરી જઇ, વિષયના દાસ બની, બહિર્મુખ થઇ, નીચ ને નીચે જ ગખડતા જાય છે. માતાના ગર્ભમાં બીજ રૂપે સ્થિત છતાં જીવ પરમાત્માનાં સ્વરૂપને જેમ જાણે છે, તેમ માયાના વાતા-વરણથી વેષ્ટિત જીવ, ગર્ભમાંથી બહાર પડ્યા પછી, તેના અલ્પ મહિમા પણ જાણી શકતા નથી; કારણ કે જે આત્મજ્ઞાનના સામર્થ્યવડે માયાનું બંધન તાડવાના ગર્ભમાં જ તે જીવ જેવા સમર્થ હતા અને ત્યાં રહે-વાથી જે આત્મજ્ઞાન ધરાવી શકતા હતા, તે જ આત્મજ્ઞાનના, જગતના માયારુપી વાતાવરણુના સ્પર્શ થતાં લાપ થઇ જાય છે અને તેના ચાેગે તે પાતાનું નિત્ય, શુદ્ધ, અપરિમિત જ્ઞાન વીસરી જાય છે. ગર્ભ-સ્થ જીવને જ્ઞાન છે કે, તે કેવળ પરમાત્માના અંશી આત્મા છે; (અંશ અંશી ભાવ.) પણ જગતના વાયુના સ્પર્શ થતાં, એ આત્મસ્વરૂપ ભૂલી જાય છે; અને જગતમાં પ્રવેશ કરતાં જ 'ઉઢાંઉઢાં' 'તુંઢાંતુંઢાં' એટલે હું તા અહીં આવ્યા ને તું તા ત્યાં રહ્યો, હવે મારે ને તારે ું સંબંધ १ એમ વિપરીત મતિના થઇ, વિપરીત ગતિ ને પ્રીતિમાં પરાવાય છે. ધીમે ધીમે તે જીવ હું સુખી, હું દુ:ખી, આ મારી સ્ત્રી, આ મારા પુત્ર, આ ધન, આ માન, આ મારું, આ તારું, હું માટા, તે તુચ્છ, એમ માનીને અહુંકારમાં લપેટાય છે. એમ સાપાધિકને સત્ય ને શુદ્ધ માનીને નિરુપાધિ સ્વસ્વસ્તપનું તેને જ્ઞાન ન રહેવાથી, માયાની જાળમાં તે કસાઈ જાય છે. પ્રિય વત્સ<sup>ે</sup>! જે જીવમાં આ જગતના અહું-કારની વાસનાના વાયુ સંચાર કરી રહ્યો છે, તે જીવ પાતાના નિર્મળ, વાસનારહિત, નિરુપાંધિક સ્વરૂપને વીસરી જાય છે, તેમાં લેશ પણ સંશય નથી. પછી શનૈ:શનૈ: તેની પૂર્વની પ્રજ્ઞા, મેધા, દષ્ટિ, ઘૌર્ય, મતિ, મનીષા, સ્મૃતિ, નિશ્ચય, એ સર્વના નાશ થઇ જાય છે; અને જેમ જેમ તેના નાશ થતા જાય છે, તેમ તેમ તે માયાના પાશમાં વધારે ને વધારે જકડાતા જાય છે. આ માયાને મારી, તેના ઉપર જે પગ મુક્રે છે, તે જ જીવ સંસારના બંધનમાંથી મુક્ત થઇને, પરમ ધામના અधिकारी अने छे. भायाने भारतार निवासनाभय स्थितिने पामे छे. કામના-સંકલ્પ-ભાવનારહિત નિર્વાસનામય સ્થિતિને પ્રાપ્ત થલું એ જ માક્ષ.

આત્મા-પરમાત્માનું સ્વરત્પ

જગતમાં રહેલા જીવને, એ માક્ષના માર્ગમાં અવરાધ કરનારી દુષ્ટ માયા છે. માયા અનેક પ્રકારે કલેશ કરાવનારી છે. એ માયા આત્માનાં ત્રણે સ્વરૂપોને ભુલાવી દે છે. આત્માના પ્રકાર ત્રણ છે:-૧ બાહ્યાતમાં એટલે પરિચ્છિત્ર શરીર, ૨ અંતરાતમાં એટલે સુક્ષ્મ શરીર અને 3 પરમાતમા એટલે સર્વવ્યાપી શરીર. ૧. દસ ઇદ્રિયાવાળું, ત્વચા, રક્ત, માંસ, નાડીએા, અરિય, મેદ, મજજા ને વીર્યાદિકથી ભરેલું જે આ સ્થુલ સ્વરૂપ છે, જે જન્મે છે, સ્થિતિ કરીને આ વ્યવહારમાં विचरे छे अने भरण पामे छे, के आण, तरुष ने वृद्ध तरीडे हे भाय છે, જે સૂખ, દુ:ખ, આનંદ, ઉત્સાહ, મારું તથા તારું એમ જાદી જાદી કળા ભાગવે છે, તે બાહ્યાત્મા છે. ર. શુભાશુભ કર્મના કર્ત્તા ને તેમના સુખ દુ;ખના લાકતા, સત્ય અને અસત્યના વિચાર કરવાની શક્તિ ધરાવનાર સારાં નરસાં, પાપ પુષ્ટ્ય, કર્તવ્ય અકર્તવ્ય, નીતિ અનીતિ, જગત, ઇધર, હું કે ાલુ છું, કયાંથી આવ્યા છું, કેમ આવ્યા છું, એ સર્વના વિચાર કરાવનાર જે આત્મા છે તે અંતરાતમાં છે. ૩. ચિદ્રાતમાં સજવ છે. તે ચિદાભાસ આપી આત્મા, દશ ઇંદ્રિયા, પાંચ પ્રાણા ને અંત:કરણના ચાર ધર્માની સાથે એકતાને પામ્યા છે. એ ચિદાતમાં શુદ્ધ, અવિનાશી ને ચૈતન્ય છે. એ જ પરમાત્મા છે. તે પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન ને સમાધિવડે ચિંતન કરનારાથી અનુભવાય છે.\* એ પરમાતમા અત્યંત સક્ષ્મ છે, સક્ષ્મથી પણ સક્ષ્મ છે અને તેથી પણ સક્ષ્મ છે. તે દશ્ય પદાર્થની માકક પ્રત્યક્ષ જણાય તેવા નથી. જે પરમાતમા વસ્તુની સાથે તલના કરી રાકાય તેવા પરાક્ષ પણ નથી, તે 'આના જેવા છે' क्येवा प्रत्यक्षे नथी, तेम ते अनुमानना प्रश् विषय नथी, तेम आटेबा કે તેટલા પણ કહી શકાતા નથી, એ જ પરમાતમાનું સ્વરૂપ છે. તેને જન્મ નથી, જરા નથી, મૃત્યુ નથી. તે સુકાતા નથી. ખળતા નથી. કપાતા નથી, બેદાતા નથી, છેદાતા નથી. તે ગુણરહિત છે તેમ જ ગુણસહિત છે. તે આઘ દ્રષ્ટા છે, અનાદિસિદ્ધ છે, સ્વાભાવિક મલરહિત છે, [नरवयवी छे, हेशकाणवस्तुपरिच्छेहथी रहित छे, सकातीय, विकातीय તથા સ્વગત ભેદથી રહિત છે, અહંકારથી રહિત છે અને ઇન્દ્રિયરહિત

यम-नियम-अध्यन-प्राणायाम प्रत्याहार-धारणा-ध्यान-समाधयोऽष्टाबनानि ।
 पातंत्रल्योगदर्शन, साधनपाद सूत्र, ॥ ९३ ॥

<sup>🕇</sup> भ च्छेचोऽयमदाह्योऽयमहेचोऽशोष्य एव ब ।

છતાં તે સર્વ કરી શકે છે. એ પરમાત્મા સર્વવ્યાપી, અચિત્ય, અવર્ણ્ય, નિષ્ક્રિય, સદા પવિત્ર અને સંસ્કારરહિત છે. એ જ્યાં હાય ત્યાં ત્યમના ત્યમ જ છે; એ વધતાએ નથી ને ઘટતાએ નથી; એ સર્વને પ્રિયતમ છે, જેને માટે આ સર્વ પ્રિય લાગે છે;† એ આવતાએ નથી, ને જતાએ નથી; એ ભર્યોએ નથી ને ઠાલાએ નથી; એ પૂર્ણ છે: આ પણ પૂર્ણ છે; પૂર્ણમાંથી પૂર્ણ બહાર નીકળે છે, છતાં એ પૂર્ણ રહે છે-એાછું થતું નથી, પૂર્ણમાં પૂર્ણ ઉમેરાય છે છતાં, એ પૂર્ણ રહે છે-ઘટતું નથી.‡ તે એક જ છે; તેનાથી માટું કાઇ નથી, તમ સમાન કે નાનું પણ કાઇ નથી, માટે તે અદ્વિતીય છે; સત્-ચિત્–આનંદ છે; એ પદ ક્ષર અક્ષરની ઉપર છે; એ પુરુષાત્તમ છે; ત્યાં હું તું નથી, કાઇ જાતની ખાધા નથી, કાઇ જાતના સચ નથી. જે જીવ ખાહ્યાતમાને તથા અંતરાતમાને લૂલી જઇ, કેવળ શુદ્ધાત્માને-ચિદાતમાને-પરમાતમાને જોવા જાણવાને પ્રયત્નશીલ છે અને તેમાં વિજય પામે છે, તે જ છાવ સંસારની નિઃસાર દુઃખરુત્પ માયાને વરવા સમર્થ થાય છે. પણ સંસારી માયા ભલ ભલાને ભલાવી દે તેવી છે, તેની માહિની એવી તા માહ ઉપજાવનારી છે કે દેવ, દાનવ અને માનવ, સંઘળા તેમાં ભાળવાઇને ભ્રષ્ટ થયા છે.

#### માયાની શક્તિ

એ જ માયાએ, ત્રણ કાળામાં જે 'નથી' તેને 'છે' એમ મનાવ્યું છે, જે અસત્ય છે તેને સત્ય ગણાવ્યું છે, જે વિનાશી છે-જે ગંધવનગર જેવું છે તેને અવિનાશી ઠસાવ્યું છે, એણે અતિ સ્થૂલથી તે રજ:કણપર્યત સર્વમાં અનેક પ્રકારની 'સત્ય'ની ભાવનાએ ઉત્પન્ન કીપી છે, એનું જે જીવ પૃથક્કરણ કરી શકતા નથી, તે એ માયાની શક્તિના પાશમાં એવા જકડાઈ જાય છે કે, પરિણામે તે વિવેકરહિત થઇને, તેનામાં રહેલાં સામર્થ્ય, પરાક્રમ, પ્રતાપ ને પ્રજ્ઞાથી કેવળ હણાઇ જાય છે. અગ્નિમધ્યે જેમ સ્વાભાવિક ગુણ દાહકશક્તિના

માયાના તારક ને છે અને તે જેમ પ્રભળ છે, તેમ જ માયાની મારક મ શક્તિ પ્રભળ શક્તિ, માહપાશમાં તાણી જવામાં પ્રચંડ પ્રતાપી છે; પરંતુ અપ્રિમાં જેમ બીજી શ્રેષ્ઠ શક્તિ

પ્રકાશ કરવાની છે, તેમ જ માયામાં પણ આત્મજ્ઞાનને માર્ગે વળવાની

<sup>\*</sup> न वर्धते, न च अपक्षीयते । † आत्मनस्तु कामाय सर्व प्रिय भवति । ‡ ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं, पूर्णात्पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय, पूर्णमेवावशिष्यते २१॥

અતિ અદુભુત શક્તિ છે. અગ્નિમાં પ્રકાશ કરવાની જે શક્તિ છે, તે તેનું શુદ્ધ સ્વરૂપ છે-દાહ કરવાની તેા માત્ર તેની શક્તિ જ છે. પણ જે પુરુષ અમિની પ્રકાશક શક્તિનું યથાર્થ શુદ્ધ સ્વરूપ જાણી શકે છે. તે જેમ અગ્નિથી પરમ લાભ પામે છે ને તેના દ્વારા અનેક કાર્યો सिद्ध ५री शक्वे छे, तेम के भायाने तेना विशुद्ध स्वरूपमां निर्धन તેનાપર વિજય મેળવે છે, તે જગતના નિ:સારપણાને જાણી, સર્વમાંથી દૂર થઈ, ત્યાગી અની જાય છે ને અસારને સત્વર તરી જાય છે. અમિની દાહક શક્તિની છાયા જે લે છે, તે જેમ ખળીને ભરમ થાય છે, તેમ જ માયાની પ્રાપંચિક છાયામાં જે જીવ જઇ પઉ છે, તેની પણ તેવી જ ગતિ થાય છે. તે પરમાતમાના સ્વરુપને વીસરી જઇને ખાદ્યા-ત્માના દાસ અને છે, ઇશ્વરે આધક ગણેલા એવા પ્રપંચમાં લેપાઇ જાય છે ને એ પ્રપંચ-સંસારને સત્ય માનીને તેમાં તલ્લીન અની જતાં, આત્માન સ્વરુપ હાલી જઇ પાતે આત્મહત્યારા અને છે. એથી આ જીવને તરણાપાય-માક્ષના માર્ગ-પરપ્રદ્રાધામની પ્રાપ્તિ-અચ્યુત ધામમાં પ્રવેશ કરવાની કુંચી સ્વસ્વરૂપને એાળખી, પરમાત્માના સ્વરૂપમાં વિલીનતા વિના અન્ય ક્રાેઈ પણ નથી.

જયારે જીવની સર્વ વાસના ભરમ થાય છે, અહંભાવના નાશ થાય છે, કેવળ દ્રષ્ટા અની રહે છે-સાક્ષીરુપ અનીને સંસારને જળ કમળવત્ ભાગવતા, કૃષ્ણાપંણ, શિવાપંણ, આત્માપંણ કર્મ કર્યો જાય છે, ત્યારે તે જીવ પરમાત્માના શુદ્ધ, નિત્ય, અવિનાશી અચિત્ય સ્વરુપને જાણીને, કાળાંતરે પણ અચ્યુતપદ પામી-અચ્યુત સ્વરુપમાં ભળી જઇ, અચ્યુત જ અની શકે છે; અર્થાત્ પરમાત્માના અનન્ય ભક્ત થઈ તદ્ભપ જ અની, તેનામાં જ રહે છે. જીવ જ શિવ છે. જીવશિવમાં વાળના સહસાંશ જેટલા પણ ભેદ નથી. વળી સર્વત્ર અદ્ભિતીય જ છે, અન્ય કંઇ જ નથી. હું નથી, તું નથી, સંસારે નથી ને વિશ્વે નથી. એક અખંડ અવિનાશી પ્રદ્મ જ છે-જે કાંઇ બીજાં દેખાય છે, તે અજ્ઞાનનું કારણ છે. હવે જીવ માત્ર ઇશ્વરાંશ છે. ઇશ્વરમાંથી તેની ઉત્પત્તિ છે, ઇશ્વરમાં જ વિલીનતા છે.\* એ વિલીનતાને પ્રાપ્ત કરવાની સ્થિતિમાં, જ્યાં સુધી જીવ મૂકાય નહિ, ત્યાં સુધી તેણે ધર્મનું ને કર્મનું સેવન કરવું જોઇએ. ધર્મ-કર્મ-વિમુખ જીવ અધાગતિને જ પાત્રે છે. તેના

एक एव आयते एक एव प्रलीयते ।

જ્ઞાન, જપ, તપ, ધ્યાન, દાન કંઇ પણ કામ આવતા નથી. જગતમાં રહેલા જવ, ગમે તેવા જ્ઞાનને પામ્યા હાય, તથાપિ જયાં સુધી આ અનિત્ય દેહને અન્નની જરૂર છે, ત્યાં સુધી તેણે મહાત્માઓએ કરાવેલા ધર્મ-કર્મના નિયમના કદી પણ ત્યાં કરવા નહિ. ધર્મ જ પરમ બળ છે. એ ધર્મને સેવનાર જ પરમાત્માને પામવાને અધિકારી છે; માટે ધર્મનું ખન્તથી સેવન કરવું. ધર્મનું એક પણ કર્મ ચૂકવાથી, ધીમે ધીમે અનેક કર્મો ચૂકી તે જીવ કેવળ બ્રષ્ટતાને પામે છે."

### भिथ्या अहं प्रहास्थि !

તે મહાતમા પુરુષના મુખથી આ પ્રકારના નિત્યના ઉપદેશ સાંભળતાં—ગુરુના ઉપદેશના મર્મ ન સમજતાં, ક્ષુદ્ધક જ્ઞાની પેરે હું જ પ્રશ્ના છું, એવા વિચાર એ જીવના હૃદયમાં ઠસી ગયા. તેને ચીમે ધીમે ભગવત્પૂજન, અર્ચન, સેવન, ધ્યાન ને ધારણા એમના અસાવ થતા ગયા. તેના મનમાં ધીમે ધીમે એવા અહંકાર થયા કે, આપણે તા હવે પૃશું પરધ્રદ્ધાને પામી ગયા. વાતે વાતે તેને શિનોડદ્દમ, શિનોડદ્દમ, શ્રાનોડદ્દમ, શ્રાનોડદ્દમ, શ્રાનાસ્મ, અયમાસમા શ્રદ્યના જ વિચાર થવા લાગ્યા. કાઇ સમયે તેને શંકા પડતી તા તે મહાત્માને પૃછીને સમાધાન કરી લેતા. પણ 'ઓછું પાત્ર ને અદકું ભણ્યા' તેમ દહાઉ દહાઉ તેને જ્ઞાનના ગર્વ થવા લાગ્યા. એ જીવ ભણ્યા ગણ્યા તથા વિચારવાન છતાં અલ્પ પ્રાણી હતા. કર્મ કેમ ઇષ્ટ છે, તેનું તેને લેશ પણ જ્ઞાન ન હતું. ધર્મ જ ધર્મનું સંરક્ષણ કરે છે, તેથી તે અજ્ઞાત હતા. સ્વયંપ્રદ્ધા થઈ પડેલા તે જીવ અહારથી શુદ્ધ દેખાતા હતા, પણ તેની આંતરવૃત્તિ જગતની લીલા કળાથી ધીમે ધીમે છાલું છણાટ કરી રહી.

વત્સ મુવિચાર! શરીરને નીરાગી કરવામાં જેમ ઉત્તમ વૈદ્ય રાગ્યસ્ત જીવને પ્રથમ રેચ આપીને શરીર શુદ્ધ કરે છે, પછી રાગને સ્તંભિત કરવાનું ઔષધ આપે છે, તે પછી નિર્મળ કરવાનું ને અંતે શક્તિ આવવાનું પાહિટક ઔષધ આપે છે, તેમ જ જીવને પરમાત્મ-પદની પ્રાપ્તિનાં ચાર સાધના છે. ૧ પ્રથમ કર્મરૂપી રેચ લઇને શરીર શુદ્ધ કરતું જોઇએ. ૨ કર્મ કરતાં કરતાં જ્યારે તેથી ઊંચી સ્થિતિને પ્રાપ્ત થવાય ત્યારે જ ભગવત્સેવન આદિ ઉપાસના કરવાને ને તે પછી માનસિક પૂજા અર્ચા કરવાને પ્રવૃત્ત થતું જોઇએ. એ ક્રિયા તે રાગ-સ્તંભનક્રિયા છે. ૩ રાગસ્તંભન થયા પછી, એટલે પરમાત્માના જ્ઞાનના માર્ગપર ચક્યા પછી, માનસિક શક્તિ ૯૬ થયા પછી, જીવે રાગથી નિર્મળ થવું જોઇએ. ૪ નિર્મળ થવાના પ્રકાર તે જ્ઞાન છે અને શરીર નિર્મળ ને સુદઢ થવાના માર્ગ, તે જ્ઞાનપૂર્વક પરમાત્માની અનન્ય-લક્તિ છે. એ સ્થિતિને પ્રાપ્ત થયેલા જીવ જ અંદું बद्यास્मિ ને शिवोऽह्य અનવ ને ભાગ્યશાળી ગણાય છે. પણ જે જીવા સુદ્ર વાસનામાં ઘણી સહેલાઇથી લપેટાઇ જાય તેવા છે, જેમનું મન મરણ પામ્યું નથી, જેમની આસપાસ માયા રસળ્યા કરે છે અને તેના પાશમાંથી મુક્ત થવાને અસમર્થ છે, એવા જીવા 'શિવોડદ્ય' પદને પ્રાપ્ત થવાને અનધિકારી જ છે.

ખાદ્દાણભાઇ તા 'किबोऽहम' ના તાનમાં દિનપ્રતિદિન મસ્ત થતા ગયા. દેવપુજન, અર્ચન, ભગવદ્દભક્તિ આદિ તેને વૃથા ઠઠારા લાગ્યા. ઉપાસના ને માનસિક કિયા પણ તેણે ત્યજી દીધી. સ્વયંખ્રદ્ધા! તેને ઠર્મ શું ને ધર્મ શાે! તેણે વિચાર કર્યો કે, આ આત્મા તા કેવળ દ્રષ્ટા છે, કર્મના કરનાર અને કરાવનાર તા અન્ય જ છે. વળી વૃદ્ધ एवेदं सर्व વિરાટ પુરુષરુપ સર્વ જગત છે ને असंगो ह्यं पुरुषः ते પુરુષ સંગરહિત છે. જેને સંગ જ નથી તેને ભય શાે! ભેદ શાે! હું તાે કેવળ બાજીગરના પુતળાની પેઠે તેના પ્રેયો પ્રેરાઉ છું; મારે કમની સાથે શું લેવા છે! ધર્મ શાે કરવાના છે! (इंदियाणी-द्रियां पुंद इति मच्चा) ઇદ્રિયા ઇદ્રિયાના વિષયા ભાગવે, તેમાં મારે શું! હું તાે અવાક છું. અશ્વાત્ર છું, અપાણિયાદ છું; મને નેત્ર નથી.\* મન નથી. તાે પછી મને વિષયાનું મનન જ કયાંથી હાય! એ સ્થિતિને પામેલા જે હું, તો મને કર્મની કડાક્ષ્ટ શાને માટે જોઇએ!

પરંતુ એ મૂર્ખ બ્રાહ્મણભાઇ સમજતા ન હતા કે, કર્મેન્દ્રિયાને પ્રવૃત્તિથી વિમુખ રાખીને; મનથી કર્મેન્દ્રિયાના વિષયાનું સ્મરણ કરવું તે મૃઢાત્માનું મિથ્યાચારી પાણું જ છે. † અહંકારથી પિંડને સમ્પૂર્ણ માની કર્મના અભાવ થવા, એ પણ એક પ્રકારે મિથ્યાચારી પાણું છે. પાણ બ્રાક્ષણ માઇના મનમાં તા એમ જ ઠસી ગયું હતું કે, હું બ્રહ્મ છું, હું કત્તાં છું, હું વિશ્વવ્યાપી છું, મારે હવે કંઈ પણ કરવાનું શોષ રહ્યું નયી. એમ માની તેણું સર્વ કર્મોના ત્યાગ કીયા. છતાં તેના અન્નમય, પ્રાણમય, મનામય કાયાના ત્યાગ થયા નહિ-તેના ત્યાગ વગર તે મનથી શન: અકર્મી અનતા ગયા-અકર્મી થતાં અધર્મ પ્રતિ

<sup>\*</sup>अपाणिपादो, जवनो ब्रहीता, पश्यस्यचक्षुः, स श्रुणोत्यकर्णः ।

रैकर्मेन्द्रियाणि संयम्य य आस्ते मनवा स्मरन्। इद्वियार्थान्त्रमुहात्मा मिण्याचारः स उच्यते

પ્રવૃત્તિના વિચાર ધસતા ગયા! સામાન્ય જીવ-તત્ત્વપ્રાપ્તિ વગરના જીવ અધિકાર પ્રાપ્ત થયા પૂર્વે, વેદાન્તના ઉત્તમ વિચારનું રહસ્ય સમજ્યા પૂર્વે, બ્રદ્ધ થઇ એસે તા પછી આવું જ પરિણામ આવે છે. મનુષ્યને કર્મના ત્યાગ એ જ્ઞાન નથી, પણ બ્રષ્ટ કરનારું નાસ્તિકપર્ણું છે. આ બ્રદ્ધાંબધુને વેદાન્તનાં જ્ઞાનામૃતથી ભરપૂર સરાવરનું દર્શન પણ થયું ન હતું. તેના સંસારપર વ્યાપેલા વૈરાગ્ય, સંસારના મિથ્યાપણાને જાણવાથી નહિ. પણ સંસારના સુખભાગના અભાવે હતા-કલેશથી—ખટરાગથી હતા. તે સહેજે આવા બ્રદ્ધાચારી બન્યા હતા, હજ તેના હૃદયની વાસનાએ નષ્ટ થઇ ન હતી, ઇદ્રિયાવે ઇદ્રિયોને છેદવાનું—જીતવાનું તેનામાં સામર્થ્ય ન હતું, મનથી મનને ભેદવાને તે સમર્થ ન હતા, અહંવૃત્તિથી અહંકૃતિને મારવાના તેને સ્વપ્તમાં પણ વિચાર થયા ન હતા, તા મનાનાશ—મનાલય† તા કયાંથી જ થાય કર્મના અભાવ, એ તેની બ્રષ્ટતાની—પતનની નિશાની હતી.

'शिष्य महाराजने क्रमेनी क्राक्ष्ट गमती नथी ने पंडे 'क्रिकोडहम्, यहां पह्या छे,' स्मे विद्यार गुरुहेवना सक्षमां आव्या. प्रसंगापत्त क्रमेनी हेटली आवश्यक्रता छे अने संसारमां रहेते। क्रमेक्षण्ट हेवी रीते पतित थाय छे, श्रेय अने प्रेय शुं छे, तेनां नानः प्रकारनां दष्टांते। आपीने तेनुं सारी रीते लान कराववाना, गुरुस्मे पुनः प्रयत्न क्रीधा अने छेवटे क्रह्युं हे, ''क्रम पान वगर स्मेषधना शण्हमात्रथी व्याधि क्रते। नथी, तेम क्र स्पराक्ष स्मुलव वगर शण्हना मात्र उच्चार- खुथी हे 'क्रिकोडहम' 'क्रिकोडहम' ना अक्ष्यादथी ज्ञान थतुं नथी, तेम शिव- क्रपे पख् थवातुं नथी. आत्मतत्त्वनुं श्रितन क्र्या विना हे दश्यना विषय साध्या विना, मात्र श्रद्धा शण्हथी क्र सुक्ति मणती है।य ते।, हे तात! हक्तरा छवा सुक्ति पामीने परम धामने प्राप्त थया है।त. श्रीकृष्य परमात्मासे क्रह्युं छे हे, 'हक्तरा छवा मने प्राप्त करवाने। प्रयत्न करे छे. परंतु मारां यथार्थ स्वक्तपने ते। हे।ई क्र काष्ट्री शक्ति प्राप्त करवाने। प्रयत्न करे छे. परंतु मारां यथार्थ स्वक्तपने ते। हे।ई क्र काष्ट्री शिक्षे छे.' ‡ हे वत्स! क्रि 'क्रिकोडहम' अनवुं सहेद्धं हत, ते। श्रीकृष्णु परमात्मा आ वयन वहत क नहि.

<sup>\*</sup>दु:खिमित्येव यत्कर्म कायक्षेत्रभयात्यजेत । स कृत्वा राजसंत्यागं नैव त्यागफलं लभेत् ॥ †मनसोऽम्युदयो नाशो मनोनाशो महोदयः । क्षमनो नाशमभ्येति मनोऽबस्य हिशृंखला॥ ‡मनुभ्याणां सहस्रेषु कश्चियतित सिद्धये । यततामिष सिद्धानां कश्चिन्मां वेलि तत्त्वतः ॥

આ વિષયમાં આંખાનું એક દૃષ્ટાંત આપું છું, તે તું લક્ષ્ય વેક સાંભળ! આંખાના વાવનારને, વેચનારને અને ખાનારને જેમ જૂદી જાદી ફળપ્રાપ્તિ થાય છે અને શ્રેષ્ઠ ફળની પ્રાપ્તિ તે માત્ર ખાનારને જ થાય છે, તેમ જ વિવેકી, શમદમાદિગુષ્યુસંપન્ન, અહં-

આંખાતું દર્શાત વૃત્તિથી રહિત, મનાનાશવાળા, નિરિચ્છ, નિર્વાસનિક

निर्भनस्क छव क, 'बिबोडहम ' पहने। अधिकारी छे. આંબાના વાવનારને કેવળ ધનના જ લાભ થાય છે-કેરી રૂપે રંગે કેવી છે તે જ તે જાણી શકે છે; વેચનારા કેવળ રૂપ જોઇ શકે છે ને સુગં-ધ જ લઈ શકે છે, પણ ખરા સ્વાદ તા માત્ર ખાનારા જ નાણે છે. तेभ 'अहं बच्चास्मि'-'शिवोऽहम' ने। ते ज अधिश्वारी छे हे, जेने अंगे અંગે પરમાત્માનું સ્વરૂપ વ્યાપી રહ્યું છે; સંસારના રસાસ્વાદ વિષ્તુલ્ય થયા છે; જેના સર્વ અંડ્રકાર નષ્ટ થયા છે અને જે વિધામાં પરમા-ત્માને જ જોઇ રહ્યા છે. એવું સત્ય શુધ્ધ સ્વહ્ય જાણ્યા પૂર્વે, પ્રપંચને જત્યા પૂર્વે, માયાને માર્યા પૂર્વે, વાસનાને સત્ત્વરહિત કર્યા પૂર્વ, છવને અંગે ધર્મ ને કર્મ ચેંાટેલાં જ છે; કેમકે જ્યાં સુધી અભ્યાસયાગથી છવની ચંચળ ખુદ્ધિ વિરામ પામી નથી, ત્યાંસુધી અતદ્રપ ખુધ્ધ પરમેશનું દર્શન કરી શકતી નથી. પરમ પુરુષનાં દર્શન માટે સંસારી જીવે ધૃતિ, ક્ષમા, દ્રમ, અસ્તેય, શૌચ, ઇન્દ્રિયનિગ્રહ, બુધ્ધિ, વિદ્યા, સત્ય ને અદ્વાધ એ ધર્મનાં દ્દશ અંગાનું સેવન કરવું જરુરતું છે.\* એ કર્મ કરીને ચિત્ત-શુધ્ધિ કરવી; પછી કર્મજિત અનવું અને અન્તે સમતા, વિચાર, સાધુ સમાગમ, મનાનાશ, નિર્વાસનાના ખહુ જ હડી રીતે અભ્યાસ કરી, લાગ-ચ્છાના ત્યાગ કરી, હૃદયગ્રન્થિને ભેદવી એઇએ. હૃદયાશ્રિત કામનાથી સમ્પૂર્ણ મુક્ત થનાર જ પરમહ્મપના દર્શનના અધિકારી છે. આવી સ્થિતિ પ્રાપ્ત કર્યા પૂર્વે, જીવને ગમે તેવી જ્ઞાનવાળી સ્થિતિમાં પણ કર્મો કર-વાનાં જ છે. જનક, યાજ્ઞવલ્કય, શ્રીરામ, વસિષ્ઠ ને શ્રીકૃષ્ણ જ્ઞાની હતા, શુદ્ધ હતા, ભેદરહિત હતા, છતાં પણ સંસારમાં ર**હીને** કર્મો કરતા હતા. તેએાએ કર્મના ને ધર્મના કદી પણ લાેપ કીધા નથી શ્રી પરમાત્માએ પાતાના સખાને પણ કહ્યું છે કે-

कर्मणैव हि संसिद्धिमास्थिता जनकादयः। लोकसंग्रह्रमेतापि संपद्यनकर्तुमईसि॥

<sup>\*</sup> वृतिः क्षमा दमोस्तेयं शौ विमिन्द्रयनिष्रहः। धीर्विद्या सत्यमक्रोधं दशकं धर्मस्रक्षणम् ॥

'જનક જેવા વિદેહમુકતા પણ કર્મથી જ સિદ્ધિ–માક્ષ પામ્યા છે, તા આપણા જેવા અલ્પ જીવે તા કર્મની ક્ષણભર પણ ઉપેક્ષા કરવી નહિ.'

આ પ્રકારે ગુરુએ કર્મથી બ્રષ્ટ થતા શિષ્યને બહુ બહુ રીતે ઉપ-દેશ આપ્યા, પણ તેના હુદયમાં જરાય ચટકી લાગી નહિં ગુરુના સમ્યક્ બાર્ધના તેણે ઊલટા જ અર્થ લીધા. તેની અહંકારવૃત્તિ વિશેષ પ્રદીસ થવા લાગી. તે વિચારવા લાગ્યા કે, 'ગુરુજી મરતાં સુધી કર્મ કડાક્ષ્ટમાં પડ્યા રહેવાના ને મને પણ હજી તેના તે જ બાધ કરે છે. કાં ન કરે ? તે જાણે છે કે, મારાં કર્મ છૂટી જશે તા મારા જેવા વગર પૈસાના ચાકર કયાંથી મળશે ! અહાહા ! ગુરુજી પણ પાકા પંડિત છે, તે એથી જ કર્મની કડાફૂટમાં મને પડી રહેવાના ઉપદેશ કર્યા કરે છે. હે સુવિચાર! બાધ્યા છતાં પણ જે મનુષ્યને બાધના રંગ લાગતા નથી,† એવા નરપશુઓ મટાડાના આવાજી જેવા જ છે. એમને બાધ કરા કે ન કરા, અને સરખું જ છે. ઉક્ત શિષ્યને કર્મની કડાક્રુટ પર નિત્ય નિત્ય અભાવ વધતા ગયા, ધર્મની શરમ નાસી ગઈ 'ગુરું કાેેે છુ ને શિષ્ય કાેેે ખુ, પાપ શું ને વળી પુષ્ય શું, ભજન શાં ને ભક્તિ શી, જવે જાદા નથી ને શિવે જાદા નથી.' એમ દહાઉ દહાઉ તે નિશ્ચય કરતા ગયા. તે ધીમે ધીમે ધર્મની મર્યાંદા ચુકતા ગયા ને નીચે નીચે ગબડવા લાગ્યા. सोऽहमना भार्शनी अज्ञानता छवां सोऽहम अनी घेठा. नवां नवां धीले તેના હુદયમાં ઉત્પન્ન થવા માંડ્યાં. 'ગુરુજી છે તા ઠીક, પણ ખડા કડાકૂટીં આ કર્મી છે. જે થાડુંક દ્રવ્ય મળે તા ગુરુજીને આપી, પછી કર્લું કે, હવે તમારે નેઇએ તેવાં કર્મો કર્યા કરા,' એમ તે વિચારવા લાગ્યા. અહંકારમાં તે દિનપ્રતિદિન બંધાતા ગયા. તે મોંઢ લોડફમ કરતા હતા, પણ તેનું હુદય વિશુદ્ધ ન હતું-તેણે મનને માર્યું ન હતું-તે નવી નવી કામના કર્યા કરતા હતા. જે જીવ કામનાવાળા છે તે સદા દેહી જ છે. કેમકે જે દેહને ને આત્માને જૂદા માને છે, તેમાં કામના ખીજનું મૂળ જ કયાંથી હાય ? સંસારબંધનના નાશ માટે પરબ્રદ્મના ઉપાસક જીવે ઠામને જ નહિ, પણ સકલ કામનાને ભરમ કરવી નેઇએ, મનને મારલું નેઇએ, ચિત્તને ચપેટીમાં લઇ દખાયલું રાખલું નેઇએ.

<sup>\*</sup> अर्जुनने पणु हर्भ, नियत हर्भ स्वहर्भ हरवाना हंटाणा आव्धा हता अने तथी क तेणे प्रश्न हर्धा हता है, तर्सिक कर्मणि घोरे मां नियोजयसि केशव ! १॥ अन्नवानने तथी क ब की अध्याय अने पछीना १५ अध्यायी हहेवा पत्र्या हता.

<sup>†</sup> श्रुत्वाप्येनं वेद न बैव कश्चित्

એક પ્રસંગે ગુરુએ તેને કહ્યું; "હે શિષ્ય! આવતી કાલે ચાતુ-માંસની પૂર્ણીંહૃતિ છે, તે પ્રસંગે મહાતમા પુરુષો અહીં પધારશે તેમનું પૂજન અર્ચન કરવાને ક્લકૂલા આદિકની આવશ્યકતા છે. અહીંથી થાઉક દ્વર આવેલી પર્વતની તળેટીમાં સુંદર ને મધુરાં ફળફૂલા પુષ્કળ છે, તે તું લઇ આવ. આપણે જ્યાંસુધી સંસારની માયાને સંપૂર્ણ રીતે માર-વાને સમર્થ થયા નથી ને નિર્વાસનિક ભાવને પામ્યા નથી, ત્યાં સુધી ધર્મપર પ્રેમ ધરીને, આ વિધિ ચાલુ રાખવા એઇએ. તેમાં પ્રમાદ કરવાથી આ લાક ને પરલાક અગડવાના ભય રહે છે."

મહાત્માનું એ વચન સાંભળતાં શિષ્યને પારાવાર કષ્ટ થયું. તે મનમાં ખખડવા લાગ્યા કે, 'ગુરુજીને કર્મે તા હજી સંધ્યા પૂજા ને ગુરુ- બંધુના પૂજનની ને અતિથિને સત્કાર ને સંતના સમાગમ ને તેમની સેવા ને વળી પૂજાની માટી કડાક્ષ્ટ વળગેલી જ છે. ગુરુજી આવા ઉત્તમ જ્ઞાની છતાં, હજી બાદ્યોપચારને વળગી રહ્યા છે, એ આશ્ચર્ય છે.' આવા વિચાર થયા છતાં તેના મનમાં કંઇક ગુરુ પ્રત્યે લક્તિભાવ હાવાયી, ગુરુને પ્રશ્વામ કરી તે ફળકૂલા આદિ લેવાને ચાલ્યા.

પર્વત ઘણા દ્વર હતો, તેથી ચાલતાં ચાલતાં શિષ્ય કંટાળી ગયો. શરદ્વસતુના તાપથી લાેથપાય અની ગયા ને થાકી જવાથી તે એક વૃક્ષની નીચે બેસીને, મનમાં સંકલ્પ વિકલ્પ કરવા લાગ્યા કે, 'મારી પાસે જે થાંડું ઘણું દ્રવ્યનું સાધન હાેત તાે ગુરુજ જે મંગાવત તે ઘર બેઠાં આપત. પસ્તુ દ્રવ્યનાં સાંસાં હાેવાથી, આખરે મધ્યાદ્વે મરવાને નીકળવું પડ્યું છે. ખરે! જગતમાં દ્રવ્ય જ શ્રેષ્ઠ છે, તે મળે તા બધીએ સેવા પૂજા થાય.'

આવા વિચારમાં ને વિચારમાં તે વૃક્ષની નીચેથી ઊઠીને આગળ ચાલવા લાગ્યા. ચાલતાં ચાલતાં તે એક ઘાડા વનમાં જઈ ચડ્યો, એ વનની મધ્યમાં રામ વિનાના એક સુંદર આરામ (બાગ) તેની દૃષ્ટિએ પડ્યો. આસપાસ કાઈ મનુષ્ય તેની દૃષ્ટિએ ન પડવાથી, તેણે તે આરામના એક દ્વારમાં પ્રવેશ કીધા.

અધર્મનું પ્રથમ પગથિયું—પરદ્રવ્ય હરણ

ચામાસું તુરત જ સમામ થયેલું હાવાથી વનવૃક્ષા ને વનલતાએા લીલીકુંજાર જણાતી હતી; બહેંક ખહેક મારતાં સુંદર પુષ્પા દરેક ઝાડ-પર શાભી રહ્યાં હતાં; ફલફૂલા આદિથી અનેક વૃક્ષા લચી રહ્યાં હતાં; પક્ષીએા ચામેર કલ્લાલ કરી રહ્યાં હતાં, એવા શાભાયમાન અગીચામાં

કુરતા કુરતા તે બ્રાહ્મણ મધ્યસ્થળમાં આવી પહોંચ્યા. ત્યાં ધુમટાકૃતિની એક વિશાળ વેદીના મધ્યમાં જવાળા પ્રગટ થતી તેના જોવામાં આવી. તે વેદીના મધ્યમણ્ડળમાં એક કુણ્ડ હતા. તેની આસપાસ સુવર્ણની મહારાથી ભરેલા અનેક ચરુએા તેની દબ્ટિએ પછ્યા. જે હુજુ અહમરત થયાે નથી, જે હજી માયાથી મુક્ત થયાે નથી, જેની વાસનાએા ક્ષીસ્ ાઇ નથી, જેને કર્મ કર્યા પછી તેમાં દેવ દેખાયા નથી, જેને કામ પર તિરસ્કાર થયા નથી ને વૈરાગ્યે વ્યાપ્યા નથી, છતાં જેણે સંન્યાસીના માર્ગ થહણ કીધા છે, એવા પ્રાહ્મણભાઇના મનની વૃત્તિ, તે મહારા જોતાં જ ખદલાઇ ગઇ. તે મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યા કે, 'જો આમાંથી થાડુંક દ્રવ્ય લઇ જવામાં આવે તા એનાથી ગુરુજીની કર્મની કડાકૂટ ખહું સારી રીતે પૂર્ણ કરવામાં આવે. આ મહારાના કાઇ સ્વામી જણાતા નથી, તેમ કાઇ રક્ષકે નથી, તેથી એ લેવામાં પ્રત્યવાય પણ શા છે ? ગુરુ પ્રદ્મા છે, હું પ્રદ્મા છું, મહારા પણ પ્રદ્મા છે, પ્રદ્મની સેવા માટે બ્રહ્મ બ્રહ્મને ગહુણ કરે, તેમાં અધર્મ નથી ને ધર્મ નથી; પાપે તથી ને પુષ્યે તથી. તેા પછી આ મહારા લેવામાં શી અડચણ છે? પ્રદા વ્યક્ષને ભલે સ્પર્શ કરે, મારે તા કંઇ લેવા દેવા નથી. કદાચ હું નહિ લઉ, તાે કાઇ તાે લેશ જ, તાે મારે લેવામાં શા બાધ છે?' એવા વિચાર કરીને પાતાની પાસેના એક વસ્ત્રમાં ઉપાડી શકાય તેટલી મહેા રાની એક ગાંસડી બાંધી પલાયન કરવાને તે તૈયાર થયો.

પણ અહીંયાં એક કૌતુક હતું. જ્યારે તે આરામમાં આવ્યો ત્યારે માર્ગ સીધા ને સરળ હતા, પણ પરદ્રવ્યનું હરણ કરીને તે જવાને તત્પર થયા ત્યારે તેની દૃષ્ટિએ એક પણ માર્ગ પડ્યો નહિ. આડા અવળા તે બહુ અથડાયા, પણ તેને સીધા માર્ગ પ્રાપ્ત થયા નહિ. એથી નિરાશ ઘઈને પુનઃ તે વેદીની સમીપ આવ્યા ને આસપાસ કાઇ ઠેકાણુથી સીધા માર્ગ મળી આવે એટલા માટે, દ્વર દૃષ્ટિ કરવા લાગ્યા. એવામાં એ જ આગની પૂર્વ દિશાએ આવેલા એક મંદિરપર તેની દૃષ્ટિ પડી. એ મંદિરની બારીમાંથી સીધા માર્ગ શાધવા, કાખમાં સુવર્ણમુદ્રાએનું પાટલું લઇને, રખેને, કાઇ જીએ એવા વિચારથી ધૂજતા, કાંપતા, ચારની માક્ક સંતાતા ને દબાતા તે આવાસ પાસે આવી પહોંચ્યા.

થ્મે સાત મજલાની ગગન સાથે સ્પર્શ કરતી હવેલી હતી. આસપાસ કુરીને કાઇ મનુષ્ય છે કે નાંહ, તેની તેથે તપાસ કીધી, પગરવ પણ જોરો, દ્વારપર કાને દીધા કે કાઇ ના સ્વર સંભળાય છે, પરંતુ એક પશ્ શખ્દ એના સાંભળવામાં આવ્યા નિર્દા સર્વત્ર સ્નકાર હતું. તે ધીરે ધીરે દાદરપર ચડ્યો. દાદરને છેડે એક સુંદર દિવાનખાનું હતું. આ દિવાનખાના મધ્ય ભાગમાં એક હિંડાળા હાલતા હતા. એના ઉપર એક લાવણ્યમયી તરુણ સ્ત્રી સ્ત્રી હિચકા ખાયા કરતી હતી. તેને જોતાં જ પ્રાદ્માણભાઇ ચમકીને પાછા દાદરપર ઊતર્યા. પણ તેના પગના સંચાર સાંભળીને, કાઇ મનુષ્ય આવ્યું છે એમ જાણી, તે સ્ત્રી ઉદીને દાદર પાસે આવી અને તેણે 'નીચે કાણ ઊતર્યું, ઉપર પધારા! આ મંદિર અતિથિઓના સત્કાર માટે જ છે,' એમ માટેથી સાદ કીયા. પરદ્રવ્યહરણ કરેલું હતું તેથી પ્રાદ્માણભાઇ તે સ્ત્રીના સ્વર સાંભળતાં જ, હાવરાબાવરા બની ગયા ને તેમાં તેના નિમંત્રણથી વિશેષ ગભરાયા.

પછી મન સાથે વિચારવા લાગ્યા કે, 'આ દ્રવ્ય પારકું છે, તેથી કંઇ સંકટ તો નહિ આવે' ? ક્ષણભર થંભીને તે મનમાં જ બાલ્યાે. 'પણ આપણે વેદાન્તીને તા પારકું ને પાતાનું કશુંએ નથી,' તથાપિ આ જગતની જાળમાં કસાયલાં દુષ્ટ મનુષ્યા, 'મારું મારું કહીને મને કાઈ અપાયમાં નાંખે તા અત્ર મારા બેલી કાશુ ? હું જે નાસીશ ને એ સ્ત્રી ચાર કહીને ખૂમ પાડશે તા મારી પૂરી કજેતી થશે, પણ ઉપર જઇ એને બે શબ્દાે કહી, એના મનનું સાંત્વન કરીને હું ચાલ્યા જઇશ, તા કંઈ હરકત થશે નહિ.'

આવા વિચાર કરીને દ્રવ્યની પાટલીને ખગલમાં સંતાડી, ઉપર અંગવસ ઢાંકી, બ્રાહ્મણુલાઈ માળપર આવ્યા. આવતાં જ તે આએ પ્રશ્વામ કરીને કહ્યું: 'હે બ્રહ્મદેવ! અત્ર પધારીને મને પાવન કરા! આ મંદિરને પવિત્ર કરા. અમારા અલ્પ પ્રાણીઓનું આપ સર્વસ્ત્ર છા. આપના પધારવાથી આ દેહગેહ સર્વ પવિત્ર થશે! શું અત્ર નિર્જન એઇને આપ પાછા કરતા હતા? હે બ્રહ્મદેવ! આ દાસી આપની સેવામાં તત્પર છે, તેને આપ આજ્ઞા કરા. તે આપની ઇચ્છા પૂર્ણ કરશે.'

## અધર્મ**નું બી**જું પગ**થી**યું–પ**રસ્રો** સાથે એકાન્ત

સંસારને અસાર જાણી, માેક્ષના માર્ગ પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છાથી તેના ત્યાગ કરી, વનમાં વસેલા પ્રદ્ધાદેવે-સંન્યાસી મહારાજે અધિકાર પ્રાપ્ત થવા પૂર્વ મુખથી જ્ઞિજોડદ્દમ્ પદ ધારણ કરી લઈ, મંગળાથ્યરણમાં જ કર્મને કઠાક્રૂટ ગણી, ગુરુવચનને ખટરાગનાં ગણ્યાં ને પરદ્રવ્યને હાથ લગાક્યો, એમ જે ઉત્તરાત્તર ધર્મ કર્મથી ભ્રષ્ટ થતા ગયા છે, તે તે શ્લીનાં નખરાં, હાવભાવ ને આદરવાળાં મધુર વચનાથી ક્ષાેેેેશાઇને દિવાનખાનામાં દાખલ થયાે ને એક સુંદર આસનપર બેંદાે.

ક્ષણવારમાં પ્રાક્ષણના આવવાનું કારણ જાણીને તે સીએ કહ્યું; 'હે પ્રક્ષાદેવ! આપ જરા પણ ચિંતા કરા મા. આપની સેવાથી હું પરમ ભાગ્યવતી અનીશ. હમણાં જ મારાં મનુષ્યા આવશે, તેમની પાસેથી હું ઉત્તમ ફળકૂલા મંગાવી આપીશ, તે લઇને આપ વિદાય થે જે, પણ હમણાં આપ અહીં ખિરાજે, શી ઉતાવળ છે? આપને તા આવતી કાલે ફળફૂલાની જરૂર છે, તેથી આજે લઇ જશા તા તે કરમાઇ જશે-અગડી જશે.'

પ્રાહ્મણના ઇચ્છા તે જેમ અને તેમ દ્રવ્યની ગાંસડી લઇને પ્રવાયન કરી જવાની હતી; પરંતુ તે સ્ત્રીનું માહક રૂપ, ચિત્તવેષક શખ્દ, સંપૂર્ણ વિનય જોઇને તે મુખ્ય જ થઇ ગયા, અને વિકારી દબ્લિથી તે સ્ત્રીની સામા જોવા લાગ્યા. આ વખતે તે યુવતી એક વીંજલા લઇને, શ્રમિત થયેલા પ્રાદ્મણને દ્વરથી પવન ઢાળતી હતી.

હજી ધ્રાહ્માનું છેક જ ભ્રષ્ટ થયા ન હતા, તેથી તેના મનમાં વિચાર થયા કે, 'એકાંત હાય, સુંદર ઓ હાય, કે કુરૂપ હાય, તાપનુ ઘનું વખત તેની પાસે બેસલું નહિ, આવી ગુરુજીની આજ્ઞા છે, તેથી હું ઊઠી અઉં તાે ઠીક.' પણ તે સ્ત્રીના હાવસાવ એઇને ને ન્યૂપરાના રહ્યું કાે સાંભળીને, તે ઊઠી શકયા નહિ

સદ્દ્રખુદ્ધિ ઊઠવાની આજ્ઞા કરવા લાગી, ત્યારે અસદ્દ્રખુદ્ધિ ના પાડી અટકાવવા લાગી કે, શું એમ થાડીવાર બેઠાથી ભ્રષ્ટ થવાય છે ? એમ મનમાં ઘાળાદ્યાળ આલી રહી. ક્ષણે ને પ્રતિક્ષણે અસદ્દ્રખુદ્ધિનું ખળ વધવા લાગ્યું-કેમકે તેને સ્થાન મળી ગયું હતું. તેના મને કહ્યું; 'આ કંઇ એકાંત નથી; એનાં મનુષ્યા હમાં જ આવી પહોંચશે, તેટલા વખત બેસવામાં જરાએ અડચણ નથી. એકાંવમાં બેસવાથી કંઇ માટું પાપ થતું નથી-એક દિવસ ઉપવાસ કીધા તેા બસ!'

મંદ મંદ મધુરા પવન આવે છે; ખલ્ખલાટ કરતાં કંકલ્લુવાળા ઢાથે તે સ્ત્રી પવન ઢાળે છે; બ્રાહ્મલુલાઇ તેના મુખ્યંદ્રને એઇ રહ્યા છે; ક્ષણે ક્ષણે તેની સાડીના છેડા ઊડવાથી નાલિ અને શરીરના બીજા અવયવાપર બ્રાહ્મણુલાઇની દુષ્ટિ પડે છે; તે સ્ત્રી બ્રાહ્મણુની દુષ્ટિ પડવાં મિચ્યા હજ્જા દર્શાવે છે, છતાં તેની ભ્રુક્કેટિની કમાનમાંથી સરર કરતું કામબાણ છૂટે છે. તેથી બ્રાહ્મણ માહિવશ થઇને ભાન ભુલી જાય છે;\* ધીમે ધીમે ઇદિયોને આધીન થતા જાય છે; ગુરુ અને શાસનાં વચના ભુલતા જાય છે; એમ ધર્માધર્મનું જ્ઞાન નાશ પામતાં તે મનમાં વિચાર કરે છે કે, 'પરમાત્માએ અજેલા સર્વ પદાર્થો ભાગવવા યાગ્ય જ છે. એ ભાગવવાથી પાપ પણ નથી, તેમ ન ભાગવવાથી પુષ્ય પણ નથી.

આતમા તા નિલંપ છે. ઇંદ્રિયા પાતપાતાના વિષયામાં પ્રસાવાદ પ્રવર્તે, તેમાં આત્માને શું લેવા દેવા ? જે આત્મનિષ્ઠ છે, તેને પાપ પુષ્ટ્ય બાધ જ કરતાં નથી; ને આત્માને

ભાગ સાથે કંઇ પણ લેવા દેવા નથી-ભલે ઇંદ્રિયા ઇંદ્રિયાના ભાગા ભાગવે–આવા વિચાર થતાં, આસુરી અસદ્દર્ખુદ્ધનું વધુ જેર તેની રગેરગમાં ત્યાપી ગયું.

प्राह्मणुलाઈ તેં। એકદમ ગુરુ વચનને है। કર મારીને ઊલાે થઈ ગયા ને તે સ્ત્રીના હાથ ઝાલીને બાલ્યા; 'આપ આ શ્રમ શા અર્થે ઉઠાવા છા ? આ હિંહાળાપર બેસાે!'

તે ઓએ હાં હાં કરતાં હાથને છાંડાવવાના સહજ પ્રયત્ન કર્યો અને તે એાલી; "આ શું? આપ તા પૂર્ણ જ્ઞાની છાં; તેને પરસ્રોના સ્પર્શ શાં ? આપ મારા અતિથિ છાં, હું આપની પૂજા અર્ચા કરવાને પાત્ર શું. મારે તમારા સત્કાર કરવા એઇએ; છતાં આપ અધર્મના માર્ગ કેમ ગહેલ કરા છાં ? તમારે મને ધમાંપદેશ કરવા એઇએ; છતાં આપ અધર્મના પરાધિયા ઉપર ચડા છાં, તે આપને યાગ્ય નથી. પરસ્રી અને પરધનને માટે આપના જેવા તપસ્વી મુનિ મહાતમાને પણ માહ થયા, ત્યારે અમ જેવા અલ્પ પ્રાણીની તા ગતિ જ શી ? ધર્મશાસ્ત્રનું વચન છે કે, સ્ત્રી માત્ર જ નરકમાં નાંખનારી છે, તેમાં પણ હું સર્વ જનની ધિક્કારપાત્ર વેશ્યા છું, વળી શદ્ર જાતિની છું, વળી રજસ્વલા છું, તેને સ્પર્શ કરવા, એ તા નરકમાં પડવાનું પહેલું પગથિયું છે! મહારાજ! આપ મારા હાથ છાંડા ને સ્ત્રધર્મે રહી વિવેકથી વતાં! એ દું રજસ્વલા ન હાત, તા આપનું હમણાં જ પૂજન કરીને આપને વિદાય કરત, હવે તા આપ અપવિત્ર થયા છાં, માટે સ્નાન કરીને

सन्मार्गे तावदास्ते प्रभवति पुरुषस्तावदेवेन्द्रियाणां
 उज्ञां तावद्विभत्ते विनयमपि समालम्बते ताबदेव ।
 भृचापाकृष्टमुक्ताः श्रंबणपथगता नीलपक्ष्माण एते
 यावश्लीलावतीनां न हृदि धृतिमुषो दृष्टिबाणाः पत्तिन्त ॥

શુદ્ધ થાએ ! એટલામાં મારાં મનુષ્યે આવશે, તે આપની આગતા સ્વાગતા કરશે. આપને મારે માટે જે માહ થયા છે, તેને માટે આપ મનમાંથી તે કુબુદ્ધિને કાઢી નાંખીને, આપના ધર્મનું યથાર્થ પાલન કરા!"

તે સ્ત્રીનાં આવાં બાેધક વચનાે સાંભત્યા છતાં જેના હુ**દ**ય**માંથી** વિષયવાસના નષ્ટ થઇ નથી, જે ઇન્દ્રિયાના દાસ છે, જેણે પૂર્વાપરના વિચાર કર્યાં વિના કર્મના ત્યાગ કર્યો છે, તેના હુદયની વિષયવાસના જેવી ને તેવીજ પ્રખળ રહી. વિષયનું ખળ જેની રગેરગમાં વ્યાપી ગયું છે, જેની ઇદ્રિયા અત્યંત ખળવાન છે, જેની કામના સ્પી ઘાડી ઉન્મત્તપણે ક્ષણે ક્ષણે દેહિયા કરે છે, એવા બ્રાહ્મણભાઇના હૃદયમાં માહે એવા તા સજજડ વાસ કર્યા હતા કે, તે વિષયની જાળમાં સંપૂર્લ જકડાઈ ગયા! જે ચિત્તને અર્ધ વિવેક પ્રાપ્ત થયા છે ને જેને અમર-પદના સરળ માર્ગ દેખાયા પણ નથી, તેને વિષયાસક્તિના ત્યાગ કરતાં અહુ અહુ પરિતાપ થાય છે. થાઉા કાળ તે વિષયથી દ્વર રહે છે-રહે वानी प्रयत्न ५रे छे भरे।, पशु लाग्य वस्तु प्राप्त थतां क-तेना संग થતાં, તેની શખવત્ જણાતી વાસના એટલા જાસથી કુદકા મારી ખહાર નીકળી આવે છે કે, તેના વિવેક, વિચાર, જ્ઞાન, જેમ પવનના સપાટામાં રુની પૂમડીએ ા ઊડી જેવજેવામાં અદશ્ય થઇ જાય છે, તેવી અર્ધજ્ઞાનીની સ્થિતિ થઈ જાય છે. \* આ લાકના જીવને દુઃખરૂપ સંગ છે, સંગથી કામેચ્છા થાય છે, ને કામ જીવની સર્વ સદ્દ્રણદ્ધિના નાશ કરે છે. આ બ્રદ્માબંધુની પણ અહુણાં તેવી જ સ્થિતિ થઈ ગઇ હતી.

તે સ્ત્રીનાં ધર્મવાળાં વચના સાંભળ્યા છતાં, ગરમ લાેઢાપર જેમ જળના કહ્યુ ક્ષણભર પણ ટકી શકતા નથી, તેમ તે બ્રાહ્મણના દેવી બુદ્ધિ ક્ષણભર પણ ટકી શકી નહિ. જે સ્ત્રો, તેનાં ચરણકમળ સેવવાને તત્પર હતી, તે સ્ત્રીનાં ચરણપર પડી, મૂઢ થયેલા મનુષ્યની પેઠે અતિ દીન વાણીથી તે બ્રાહ્મણ બાેલ્યા; "હે દેવી! હે સુંદરી! હે માેહિની! આ અળતા જળતા જીવને તમારા અંગસંગનું સુખ આપીને શાંત કરા! હું તમારા અણ્મૂલે વેચાયલા દાસ છું. જો તમે મારા અનાદર કરશા તા તમે જેને અતિથિ માના છા એવા, અને વળી બ્રાહ્મણ,

<sup>\*</sup> ભગવાને ગાકુલ રહેનાર ખારવાના વહાણના ઉલ્લેખ કર્યો છે.

इन्द्रियाणां हि चरतां यन्मनोऽनुविधीयते । तदस्य हरति प्रक्षां वायुर्नाविमवांभिस ॥

वन्ति तपस्वी, तेना प्राच्य अखुमां चाल्या करो, तमने ख्रव्याख्या बाहरी ने महापातक सागरी! तमे मारा प्राच्यां रक्षच्य करे।!"

પ્રાદ્માણની અવિનયી વાણી સાંભળીને, તે વેશ્યા-જે છદ્મવેશી પ્રાદ્માણને છળવાને અહુંણાં જ કટિંબ દ્ધ થઇ હતી, તે પણ કામાંથીન થઇ ગયેલી જણાઇ. "પ્રદ્માહત્યા! એ મહાપાતક છે? પણ પ્રદ્માદેવ! પરસ્તીગમન તેથી પણ વધારે માટું પાતક છે એમ શાસ્ત્ર કહે છે!" એમ તેણે કટાક્ષ કીધા.

ત્યારે પ્રાહ્મણભાઇ બાલ્યા; "એ તા ગપાટા છે શાસના."

તે છકાએ કહ્યું; "ત્યારે પ્રક્ષહત્યાનું પાતક પણ ગપાટા જ છે શાસ્ત્રના! પણ હશે, એ શાસ્ત્રબાસનું અમારે શું કામ છે? અતિથિના સત્કાર કરવા, એ અમારા ધર્મ છે!" એમ બાલી, હસતે મુખડે તે પ્રાક્ષણના હાથ પકડીને તેણે પાતાની સંગે હિંદાળાપર બેસાયાં.

ખન્ને જણાં એક બીજાના ગળાપર હાથ નાંખીને બેઠાં અને જે મુખે ભગવાનનાં ચરણુકમળનાં પ્રક્ષાલનનું અમૃતપાન કરતા હતા, તે મુખે શ્રદ્ધ જાતિની વેશ્યા અને રજસ્વલાના અધરામૃતનું તે પાન કરવા લાગ્યા.

અન્યાન્ય એક બીજાના અંગપર હાથ નાંખીને બેઠાં છે, બ્રાક્ષણ આતુર થઇ ગયા છે, તેને લેશમાત્ર પણ ધર્માં ધર્મના વિચાર જ રહ્યો નહિ; તે મૃગનયનાના કેશકલાપને પકડીને પાતાના મુખ સમીપ લાવવાના પ્રયત્ન કરે છે, અને હાવરાખાવરા અની, પશુવત કીડા કરવા મંડ્યો છે. તે જોઇને વેશ્યા બાલી; "મહારાજ! આપ જરાક તા વિવેક રાખા. તપસ્વીઓના આ ધર્મ ગણાય નહિં. આ તા ક્ષુદ્ધક પ્રાણીની રીતિ છે."

વનવાસી બ્રાહ્મણે કહ્યું; "હે સુંકરિ! આ બળતાને બાળા નહિ અને મરતાને મારા નહિ, હું તો આપના કાસ છું. આ મરતા જીવને આપના અધરામૃતનું પાન કરાવીને અમર કરા! આપ જે જે આજ્ઞા કરશા, તે તે બજાવવાને આ કાસ તત્પર છે."

તે સ્ત્રી બાેલી; "મહારાજ! લગાર ધીરા પડા! રતિવિલાસ રમવામાં તેનાં સર્વ સાહિત્યા પાસે ન હાેય તાે ગંમત પડ**તી નથી.** આ વખત તાે એક મઘના પ્યાલા લીધા હાેય તાે પ**છી** રંગ **જમે!**"

અધર્મનું ત્રીજું પગથીયું-મલ-માંસનું સેવન

તુરત જ તે સ્ત્રીએ પૈલા પ્રાહ્મણને સુવર્ણના પ્યાલા આપીને કહ્યું; ''હે પ્રક્ષદેવ! જે આપની ઈચ્છા હાય તાે આપ આ પડાશમાં આવેલી કલાલની દુકાનપર પધારા. ત્યાંના મનુષ્ય, મારું નામ દેશા કે ઉત્તમ મદ્ય આપશે, તે લઇ આવા. દુકાન કંઇ ઘણી દ્વર નથી! પૂર્વ દિશામાં સીધા ચાલ્યા જાઓ, નાકાપર જ દુકાન છે,"

ખ્રાદ્માણ પ્રથમ તા શંકામાં પડ્યો, પણ વળી તેને વિચાર થયા કે, 'મદ્ય લાવવામાં શી હરકત છે! ચાલા, લઇ આવીએ. હાથ અપવિત્ર થશે તા બે વાર માટીથી ધાઈ નાંખીશ,' આમ વિચાર કરતા તે કલાલની દુકાન તરફ ચાલ્યા. આશરે એક કાશ ચાલ્યા ત્યારે દકાનપર પહોંચ્યા.

ત્યાં વળી નવી જ લીલા હતી. એક કાળા કાલસા જેવા બિહા મહ્યા મનુષ્ય દુકાનપર બેઠા હતા. તેના મુખમાંથી ને નાકમાંથી લાળ ને લીંટ પડ્યા કરતાં હતાં. તેની પાસે ભાઇશ્રીની પધરામણી થતાં તે ઢાળા ફાડીને બ્રહ્મદેવની સામા ટગરટગર પાંચ દશ ક્ષણ જોઇ જ રહ્યો. પછી તેલે કહ્યું, ''અરે એા હરામખાર! માટા લચ્ચા! અહીં શા માટે આવ્યા છે? આ કંઇ બ્રહ્મશાળા કે વેદશાળા નથી કે, તું અહીં ભલ્યુવા આવ્યા હાય! આ તા મધુની દુકાન છે, તારે પીતું હાય તા આ પાત્રમાંથી બ્રેકએ તેટલું મધુ લે ને ૐકાર ભલ્યુ!"

પ્રાહ્મણે વિવેકથી તે અનાર્યને કહ્યું; "અરે ભાઈ! મારી શેકાણીને ઉત્તમ મદ્ય જોઇએ છે તે આપ!"

પેલા અનાર્ય પુરુષે કહ્યું; "પાત્ર ભરાય એટલા સુવર્ણ વગર ઉત્તમ મદ્ય મળી શકશે નહિ."

ષ્રાહ્મણે વિચાર કર્યો કે, "આ તો દુઃખ આવી પડ્યું. ચોર્યવૃત્તિથી મેળવેલું આ ધન પણ હરાઈ જશે એમ લાગે છે! પણ પ્રીકર નહિ, વેદીપર પુષ્કળ ધન છે, તેમાંથી બીજું લઇશું તો કે શણ પૃછનાર છે? ત્યાં ધનના કયાં તોટા છે? ત્યાં તેના ચરુઓના ચરુઓ ભરેલા છે!" પછી પાતાની પાટલી છાડીને તે અનાર્ય પુરુષને તેની ઇચ્છા પ્રમાણે ધન આપી, ઉત્તમ મદ્ય લઇને, તે નવયોવનાની સમીપ ધાસભેર હાજર થયો.

ખ્રાદ્માણને એક શ્વાસે આવતા જાઇને તે બાલી; "કે મહારાજ! આપને બહુ શ્રમ પડ્યો! આ દાસીની સેવા કરતાં આપને જે શ્રમ પડે છે, તે માટે ક્ષમા કરશા!" આમ કહી પ્રેમથી તેના ઘરઘરતા હાથ પઠડી, પાસે બેસાડી, મદાના કટારા લઇ નજીકના ઔરંગપર મૂકીને, જાણે કંઇ બીજી સ્મૃતિ થઇ આવી હાય તેમ, હાઠ ઉપર આંગળી મૂકીને તે ઊલી રહી.

તે નોઇ અહંબ્રદ્માસ્મિ ખની ગયેલા બ્રાહ્મણભાઇએ પૃછ્યું; "કેમ શા વિચાર કરાે છાે ?"

તે સ્ત્રી બાેલી; "એકલા મઘથી જ કંઇ ખરેખરી માજ પડવાની નથી; તેની સાથે માંસ પણ જોઇએ. પણ હવે આપને શ્રમ આપતાં મને લજ્જા આવે છે, તેથી માંસને માટે શું કરવું, તેના વિચારમાં હું પડી ગઇ છું. આપ કુપા કરશા ?"

ખ્રાહ્મણભાઇ પુનઃ વિચારમાં પડી ગયા. મદ્દા લાવતાં તો માંસ કપાળે ચાંટયું! તેને વિચારમાં પડેલા જોઇ તે સ્ત્રી ભૃકુિટ બાણુ ચલા-વીને એવા તા નખરાંથી બાલી કે, બ્રાહ્મણભાઇ તા શિથિલ જ બની ગયા. તે બાલી, "પ્રિય પ્રાણનાથ! આપને શું શંકા થાય છે? આપ કહાે! આપ કેમ વિચારમાં પડી ગયા છા? જો આપને શંકા થતી હાય તા આપ જતા નહિ. હું એના વગર ચલાવી લઇશ. આપ યત્કિચિત પણ મારે માટે ખેદ કરતા નહિ. ના, ના, બેસા, મારા પ્રાણના સમ, આપને એ કાર્ય કરવાને માટે કહું તેને માટે મને માટા પ્રાણના સમ,

ખ્રાદ્માણુ બાહ્યા; "ના રે, એનું તા કંઇ નહિ, પણ માંસ વેચ-નારની દુકાન કયાં છે, તેની મને ખબર ન હાવાથી, તેના વિચારમાં હું પડી ગયા છું. આપના સર્વ મનારથા પૂર્ણ કરવા માટે આ દાસને જરા પણ મહેનત પડે એમ તમે માનશા નહિ; આપની સેવામાં હું સદા તત્પર જ છું."

તે ચંદ્રવદની બાલી; ''મહારાજ! તમે જયાંથી મદા લઇ આવ્યા, તેની પંડાશમાં જ માંસ વેચનારાની દુકાન છે. જો મારા મનુષ્યા હાજર હત, તો તમને જરા પણ મહેનત આપત નહિ. પણ શું કરું? ચાકરા તે ચાકરા, ગયા છે તે પાછા મુવા જ નથી. પણ માંસની દુકાનમાંથી તૈયાર કરેલું માંસ લઈ આવતાં આપને કંઇ પણ મહેનત પડશે નહિ; મારું નામ દેશા કે ઉત્તમ માંસ મળશે."

તુરત જ બ્રાહ્મણુમાઇ માંસ લેવાને ચાલ્યા. कामातुराणां न भयं न लजा। કામાતુર થયેલા બ્રાહ્મણુને આસપાસનું કશુંએ ભાન રહ્યું નહિ. તેને વિચારે થયેા નહિ, 'કે હું આવ્યા ત્યારે કાઈ સ્થળે ગામ કે માણસ જોવામાં આવ્યું ન હતું, અને અહીંયાં તા જૂદી જ લીલા જોવામાં આવે છે તેનું કારણ શું?' કામાન્ધ મનુષ્યને મધ્યાક પણ મધ્યરાત્રિ થઇ પડે છે. પૂર્વ પેરે પુષ્કળ ધન આપાને પવનપાવડી પેરે તે બ્રાહ્મણ આંડાળની દુકાનેથી માંસ

લઇ આવ્યા. જે અધર્મના માર્ગ ઉપર પ્રથમ પગલું મૂક્યું હતું, કર્મના ત્યાગ કીધા હતા, ને હાદ્ધ અની પરદ્રવ્ય લઇ પાપ વહાર્યું હતું, તે દ્રવ્ય અહુણા ખલાસ થઇ ગયું!

### અધર્મનું ચાથું પગથીયું-પશુદ્ધત્યા

માંસ વેચનારની દુકાનમાં બે ચાર ખળ પુરુષો બેઠા હતા. તેઓએ તે બ્રાહ્માણની પાસેથી વધેલું ધન પડાવી લીધું એટલું જ નહિ, પરંતુ માંસ વેચનારાએ જણાવ્યું કે, "ઉત્તમ ને તાજું માંસ તારે જોઇતું હોય તો પાસેના વાડામાં મૃગલાં, સસલાં, બકરાં બાંધ્યાં છે, તેમાંથી એકને મારીને માંસ લઇ આવે તેા હું તને તે પકાવીને સ્વાદિષ્ઠ કરી આપીશ. જે બાઇને માટે તું માંસ લેવા આવ્યા છે, તે તા ઘણું જ ઉત્તમ પ્રતિનું ને સ્વાદિષ્ઠ માંસ ખાનારી છે. તેને સાધારણ માંસ ચાલશે નહિ, મારી પાસે જે માંસ છે તે વાસી છે, તે લઇ જશે તા તારી બાઇ અપ્રસન્ન થશે: લે આ ખડ્ગ ને જા વાડામાં." એમ કહેતાંની સાથે જ તેના હાથમાં એક ધારદાર ખડ્ગ આપીને બ્રહ્મદેવને પશુના વાડા તરફ માકલ્યો.

કામાંધ થયેલા તે બ્રાહ્મભુ આ મહાપાય કરતાં પ્રયમ તા થર થયોં. તેને એમ પણ લાગ્યું કે, અહીંથી નાસી ખું વૃં પણ તે જ ક્ષણે તેની સામા તે માહિની હ્રય અબળાની મૂર્તિ, સબળા કે ખરી બલા ખડી થઇ ગઈ. તેનાં નેત્રા, કટાક્ષા ને તેનાં લાવણ્યનું સ્મરભુ થયું કે, તે પાતાના સદૃષિચારને વીસરી ગયા, ભાનને ભૂલી ગયા ને ધર્મને ચૂકી ગયા. સુંદર સ્ત્રી, પુષ્કળ ધન, તેની દૃષ્ટિ સમીપ તરવરી રહ્યું. આંખ મીચીને તેણે ચાંડાળ કર્મ શરુ કર્યું. એક ઉત્તમ પશુને મારી નાખીને તેની ચામડી તેણે ઉતરડી કાઢી; અને તે જે હાથમાં ભગવત્પૂજનનું સાહિત્ય ધરતા હતા, તે હાથમાં મરેલાં પશુને લઈ, કરાળ કાળ જેવા વિકરાળ બનીને માંસ વેચનારની દુકાનમાં આવીને ઊમા રહ્યો. ઉત્તમ યુક્તિથી તે માંસને પકાવીને માંસ વેચનારાએ તેનું પાત્ર ભરી આપ્યું. તે લઇને બ્રહ્મ જેવા બ્રાહ્મણ, જાણે તેના મુખ ઉપર મેશ ચાપડેલી હાય તેવા વેશ ધરી, પસીને ગરકાવ થઈ, તે વેશ્યાની સમીપ આવીને ફરી ઊભા રહ્યો.

મહાઘાર પાતક કર્યાં છતાં તેના મનમાં આમાદ પ્રમાદ થતા હતા. તે સ્ત્રીને જેતાં તેના મનમાંથી ખેદ ને ગુરુવચનનું સ્મરણ તા પલાયન કરી ગયાં હતાં, ધર્મના ભય જતા રહ્યો હતા. તે માનતા હતા કે, 'મારાં આ કૃત્યથી તે સ્ત્રી અહું જ પ્રસન્ન થશે અને લેના ઉપર મારા અનિ-ચિક્રન પ્રેમ છે, એમ તે માનશે.' પ્રાહ્મણુમાઇની આવવાની રાહ એવી તે શૂદ્ર સ્ત્રી હિંડાળાખાટ ઉપર ઝૂલતી હતી. દાદરે ચડતા પ્રાહ્મણુના પગના સંચાર સાંભળીને તે કૃટિલ કામિનીએ ઢોંગ આરમ્ભ્યા. તે સ્વયં આલતી હાય તેમ આલવા લાગી; "રે રે! મ પાપિણીએ એ મહાતમા પુરુષને આવું અધમ કામ કેમ સોંપ્યું ! મારા જેવી નિર્દય તે કાેેે છુ હશે ! તે ચાલ્યા તા ગયા નહિ હાય ! મારા તિરસ્કાર તા કીધા નહિ હાય!" આવા ઢાંગમાં તેની છાતીપરના છેડા ખસી ગયા; વેણીની લટ છૂટીને તેના ગાલપર સરી પડી; નાજુક ગારા ગાલપર અયુનાં બિન્દુઓ વહેવાનાં ચિદ્ધો જણાયાં. તે પૂતળી જેવી સ્થિર થઇને બેસી રહી.

આવી તેની મધુરી મુરત જોઈ, બ્રાહ્મણભાઇ તેની માહુજાળમાં સમ્પૂર્ણ કસાઇ પડ્યા છેવટે તે સ્ત્રી બાલી, ''હે પ્રાણનાથ! તમે કયાં

ગયા છા ?"

तेवा क ते आह्मण धसारा भेर ते सुंहरीनी पासे कर्धने भेष्टिया; 'हि सुंहरी! गभरा निहा अर्थ स ते तिष्ठति सङ्गमोत्सुकः-तारा संग मारे हित्सुड अनेक्षा आ तारे। हास तारी तहिनातमां क भड़ा छे!' तेने अधानड कीतां क ते स्वीये येडहम मुज्यभाव डरी शरमार्ध कवाने। हांग डयां

બ્રાહ્મણું માંસનું પાત્ર તેને સાંપ્યું. તે એક ઊચા ચવરંગપર મૂકીને તે નવયૌવના, બ્રાહ્મણુનાં ચરણા તળાસવા બેસી ગઇ અને બાેલીઃ ''આપને બહુ શ્રમ પડ્યો! આપ પૂજ્યપાદને બહુ શ્રમ પડ્યો!''

બ્રાહ્મણું પગપરથી તેના હાથ ખસેઇને કહ્યું; "પ્રિયે! તમારા સુકાેમળ હાથને શ્રમ નહિ આપાે! આપની સેવા કરવાથી મને પરમ આનંદ થાય છે!" આમ કહી પાસે બેસાડી તેણે તેના અધરાેષ્ઠનું પાન કરવાના પ્રયત્ન કીધાે.

એટલે તે નવયોવના મઘના પ્યાલા લઇ આવીને પ્રકાદેવને ઉદ્દેશી બાલી; "આપ જરા પ્રાશન કરીને આપની પ્રસાદી મને આપા! ઋષિ મુનિઓ પણ સામવલ્લીનું પાન કરતા હતા, એમાં શા દેશ ?"

ખાદ્માણે કહ્યું; "પણ શાસ્ત્રમાં મધુપાન કરવાનું મહાપાપ કહ્યું છે. અમારા જેવા મહાત્મા પુરુષાને તા એ સદાનું વજર્ય જ છે!"

"અહેા પ્રદ્વાદેવ!" તે સ્ત્રી બાલી; "ગુરુના કાર્યને રખડતું સૂકતું, પરાયું દ્રવ્ય તેના સ્વામીની આજ્ઞા વિના લેવું, પરાઇ સ્ત્રી સાથે એકાં- ત્રમાં બેસલું, તેપર કુદ્દ કરવી, તેના મોંમાં મોં ધાલલું, મધુનું પાત્ર સ્તમ વગર શરમે આવતું તે પશુવધ કરી માંસ લાવનું અને સર્વ તેા શાસ્ત્રવચતા હશે! રે રે! શાસ્ત્રા તા ખ્રાદ્માણાનાં અનાવેલાં છે, ને ગ∿પાનાં બરેલાં છે, તેને મૂકા ચૂલામાં ને જાઓ આ મદ્યની મઝા!"

વ્યાદ્માણ શરમાઇ ગયા ને નીચું મુખ કરીને બાલ્યા; "ત્યારે તમ

પ્રથમ પીએા, હું તમારી પ્રસાદી લઇશ!"

તે તરુણી માલી; "એ તા મહાપાતક થાય! આપ પ્રકાદિવ મારા અતિથિ માટે આપનું ઉચ્છિષ્ટ મારે પાન કરતું જોઇએ, તેમાં જ મને ઇન્દ્રલાકની પ્રાપ્તિ થશે!" એમ કેટલીએક ક્ષણા હાંસાતાંસીમાં વીત્યા પછી, જે મુખથી ભગવાનના ગુણાનુવાદ ગાતા હતા અને ભગવાનના ચસ્થામૃતનું પાન કરતા હતા, તે મુખથી શ્રદ્ર જાતિની વેશ્યાના મુખથી ઉચ્છિષ્ટ થયેલા મલતું તેણે પ્રાશન કીધું ને પછી ભુજેલા માંસનું લિજન કીધું.\*

વ્રક્ષાદેવે જેવા વેશ્યા સ્ત્રીના ઉચ્છિષ્ટ મઘના બે ઘુંટડા ગળામાં રેક્યા ન રેક્યા ને માંસના એક કાળીયા ખાધા કે તે સ્ત્રી બાલી; ''અરેર! આમાં તા કંઇ જ મના નથી. આંબાના રસની સાથે જેમ ઢાકળાં વગર લહેજુત આવતી નથી, તેમ આ મધુની સાથે લજીયાં

वगर सहिकत आवे निह."

પ્રાહ્મણે પૃછ્યું; "આપની આજ્ઞા હાય તા તે પણ હાજર કરું. પ્રથમથી કહ્યું હત તા માર્ગમાં યુષ્કળ લજીયાં મળે છે, તે લેતા આવત !"

તે કુટિલ સ્ત્રી છાલી, "તે લ્રાજ્યાંને શું કરે ? જો ખરી લહેજવ લેવી દ્વાય તા શાહાંક તાજાં મીના લઇ આવા. આ પાસે જ નાના વાકળા છે, તેમાંથી લાવતાં વિલેખ લાગશે નહિ." મન પીવાથી ભ્રષ્ટખુદ્ધિ થયેલા પ્રાથાણ, તે સ્ત્રીએ એક જાળ આપી તે લઇને, ધીવરનું આચરણ કરવાને તત્પર થયા ને ત્રિવિલંખે વાકળામાંથી તાજા અન્તિનું વાસાણ ભરી લઇ આવ્યા.

<sup>\*</sup> चित्ते श्रान्तिर्जायते मयपानाद्धान्तौ चितं पापचर्याभुपैति । पापं कृत्वा दुर्गतिं यान्ति मृदास्तस्मान्मयं नैव पेसं न पेयम् ॥

<sup>†</sup> भिक्षो ! मांधनिषेवणं किमुनितं किं सेन मयं विना मये चापि परिश्रमो हि भवतो वाराङ्गनाभिः सह । वारणीशु रतः कुतस्तव धर्म यूतेन चौर्यण वा चौर्ययूतपरायणस्य भवतो अष्टस्य का वा गतिः ॥ १ ॥-

જે જીવ ધર્મનું એક પણ પગથીયું ચૂકે છે, તેને ઉત્તરાત્તર અનેક પગથીયાં ચૂકતાં સંકાચ થતા નથી. સર્વ કુકર્મોનું મૂળ સ્ત્રીના સંગ છે; ધર્મથી ભ્રષ્ટ કરનાર સ્ત્રીના સંગ છે; જ્ઞાનના નાશ કરનાર સ્ત્રીના સંગ છે. એવી તે સબળા છે, છતાં તેને મૂખ મનુષ્યા જ અબળા ગણે છે. સ્ત્રીના સંગ-પ્રસંગ-સમાગમ આનંદરુપી મૃગને ખાળનારા દાવાનળ છે; બ્રહ્મચર્યરુપી વૃક્ષને ઉન્મૂલન કરવામાં મદમસ્ત હાથી છે; જ્ઞાનરુપી શ્રીપક્રને બ્રુઝવવામાં પ્રલયકાળના મહાવાયુ છે. સ્ત્રીના સંગથી અજા

મિલ જેવા ધ્રાક્ષણ દાર પાતકમાં પડ્યો હતા; સ્ત્રીના સંગથી જ ઋષ્યશૃંગ ભ્રષ્ટ થયા હતા; સ્ત્રીના સંગથી સ્વર્ગના અધિપતિ ઇન્દ્રના શરીરમાં સહસ્ર છિદ્રા પડ્યાં હતાં; સ્ત્રીના સંગથી હજારા ઋષિ મુનિએ ભ્રષ્ટ થયા છે. એવી સ્ત્રીના સંગ રાખનાર

मद्भानरहने। क अधिहारी थाय छे.।

हाल हाल

ભાષ્ટ્ર થયા

અધર્મનું પાંચમું પગથીયું-પરસ્ત્રીગમન

પછી એક ચૌરંગપર તે સ્ત્રી અને બ્રાહ્મણુલાઇ એકાં, પરશ્પર મુખ મલકાવતાં જાય છે, મધુપાન કરતાં જાય છે, વઘારેલાં મીનાનો સ્વાદ લેતાં જાય છે અને સાથે માંસનું પણ લાજન કરતાં જાય છે. આ પાપકર્મ જોઇને સૂર્યદેવતા પણ અસ્તાચળમાં સંતાઇ ગયા, થાડીનારે ખંને ખાનપાનથી પરવારી ગયાં, સંધ્યાના સમય થયા ને અહીં પણ ધર્મસૂર્યના સંધ્યાકાળ થઇ રહ્યો! બ્રાહ્મણ અને તે સ્ત્રી એક શાયાપર પાઢી ગયાં.

<sup>-</sup>भिक्षो ! कन्या ऋषा ते निह शफरिवधे जालमश्रासि मतस्यात् ते वै मयोपदंश्याः पिबधि खलु मधु वेश्यया यासि वेश्याम् । दस्वाङ्घि मुक्त्येरीणां तत्र किसु रिपन्नो भित्तिभेत्तास्मि येषां चौरोऽसि युत्हेतोस्स्वयि सकल्मिरं नास्नि अरे विवारः ॥ २ ॥

अान-दस्मादावाग्निः श्रीलशाखिमदद्विपः । ज्ञानदीपमहावागुरयं खलसमासमः ॥

<sup>†</sup> ब्रियो हि मूलं निधनस्य पुंतः ब्रियो हि मूलं व्यसनस्य पुंतः। ब्रियो हि मूलं नरकस्य पुंतः ब्रियो हि मूलं कलहस्य पुंतः।

स्वधर्भ मां वर्तनार के पुरुष शास्त्रीका विधिपूर्व क्ष स्व करी पाताना गढ्रस्था-श्रमी संसार भागवे छ तेने माटे आ वयन नथी; प्रश्न परस्वीगामी पुरुष माटे छे. स्वस्ती संग्रे धर्म विधियुक्त संसार भागवनार पातकी थता नथी; परन्तु अक्षयारी गक्षाय छे. धर्म ना त्याम करी भागवेद्या संसार प्रश्न आत्मीनितमां आध्वक छे. बर्क बलवतामस्मि कामरागविविजितम्। धर्माविक्को मृतेषु कामोऽस्मि भरतर्षमा(गीता)

જિમ તે બ્રહ્મદેવના હૃદયમાં તેમ જ ચાતરફ પણ અંધકાર વ્યાપી ગયા હતા. ગુરુ ગુરુને દેકાં રહ્યા, જ્ઞાન જ્ઞાનને દેકાં રહ્યું અને ધર્માં ધર્મના વિવેકથી રહિત થઇ પડેલા બ્રાહ્મલ, મદમત્ત થઇને વિષય-નરકમાં ઝેખાળિયાં ખાવા લાગ્યા. આકાશમાં ઊડતાં પક્ષીઓનાં ચલન-વલની, જળમાં રહેલા જળચરાના પગલાંની ને ભાગ્યની ગતિ જેમ જાણી શકાતી નથી, તેમ જ મંદમતિની ગતિ પણ જાણી શકાતી નથી. તેમ જ ચક્ષુષ ઇંદ્રિય શબ્દને જોઈ શકતી નથી, કેમકે તેમના સમાન સ્વભાવ નથી; તેમ જ વિષયી મન ધર્માં ધર્મને, કાર્યાકાર્યને કે પાપ-પુષ્યને જોઇ શકતું નથી, કેમકે બંનેના સમાન સ્વભાવ નથી, વિષયમાં લુખ્ધ થયેલાં મનની સ્થિતિ વિષયના ત્યાગ કરવામાં હમાં નિર્ભળ મહે છે.

નિર્ભળ મનના પેલા પ્રાહ્મણ ધર્મનું પ્રથમ પગથીયું ચૃકવાથી @त्तरात्तर पतितपणाने पामते। गया. तेने शर्यां धर्यं यतिं चित् पण् ભાન રહ્યું નહિ. સંધ્યાકાળના સંધ્યાવંદનાદિક તથા હામાદિક ધર્મ કર્મો તજી દુર્ઘને તે પૈશાચિક કર્મ કરવા લાગ્યા. રતિક્રીડાને અંતે તે પ્રા**દ્યા**બુભાઈ કામિનીના હુદયને લીડીને પાઢી ગયા હતા ને મધના નશામાં ન બાલવાનું પણ બાલતા હતા! આસપાસ ખીલેલા બગી-ચાની મંદ મંદ શીતળ લહેરમાં અંને એવી તા ગાઢ નિદ્રાને અધીન થઇ ગયાં હતાં કે, મધ્યરાત્રિ સુધી બંનેમાંથી એક પણ જાગૃત થયું નહિ; અને જાગૃત થયા પછી પણ આત્મજ્ઞાનના માર્ગના દ્વારપર ચડેલા તપસ્વી બ્રાહ્મણને પાતાના કુકર્મને માટે ક્ષણભર પણ પશ્ચાત્તાપ થયા નહિ, તેમ લજ્જાએ તેનાં મસ્તકને પણ નીચું કરાવ્યું નહિ. મૂઢ મદાન્મત્ત હાથીની માફક, તેની કામેચ્છા શાંત થવાને અદલે વિશેષ પ્રદીપ્ત થઇ. એ કામવશવર્તીએ જે પાશવ ક્રીડા કીધી, તેને માટે એટલું જ કહેવું ખસ છે કે તે નરપશુ અન્યા હતા. જેઓ ધર્મને અને પર મેશ્વરના મહિમાને જાણતા નથી અને જેઓ અવિદ્યા, વિષય ને માયાના પાશથી બંધાયલા છે, તેઓના હુદયની આસુરી સંપત્તિની દઢ ગાંઠ ગમે તેવા જ્ઞાનશસ્ત્રથી કાપી શકાતી નથી. જેઓ પાતાના મનમાં અહંકારથી એમ માને કે, 'अहं मशास्म'-'હું ખ્રદ્ધ છું,' મારે કંઇ કર્ત્તવ્ય નથી, કંઇ ભાકતવ્ય નથી, હું તાે પરમ ગતિને પામેલા છું, એવા છવનું વાસનાનું અળ જ્યાંસુધી શિથિલ થયું ન હાય, ત્યાં સુધી તેનું શ્રવસ્, તપશ્ચરણ ને સાધન નિરર્થક જ છે. લાગેચ્છાના તૃષાળુ જીવની મહિન

જળનું પાન કરવાની કામનાને અટકાવવાને પ્રક્ષા પ**થ** સમર્થ નથી, તા પછી બીએ કેહ્યુ સમર્થ હાેય?

अब पाते क की काञ्यशाणी ने इतार्ष हाय छे, तेर क ते શિવ-નિત્ય-અનિત્ય-સત્-અસત્-ધર્મ-અધર્મ--પાય-યુષ્યનું સ્ત્રક્ષ્ય સમજીને, સ્વભળથી, મલિન-પાપમય દુઃખમય-કલેશમય-જેમાં સાર-રુપ કંઈજ નથી એવા સંસાર તરી શકે છે. જેમ અનેક શત્રુઓ**થ** વીંટાયલા રાજા. પાતાના જ ખળથી શત્રુઓના સંહાર કરી સર્વ પૃથ્વીને મેળવવાને ભાગ્યશાળી થાય છે તેમ જ કામ, ફ્રાંષ, લાભ માહાદિ શત્રું માથી ઘેરાયલા જીવરાજના અજ્ઞાનાં ધકારના નાશ થવામાં, તેના पालाने। क पुरुषार्थ सद्धायता इरे ते। ते ज्ञान प्रदेश ने परश्रेशपेशने। રાજા થવાને ભાગ્યશાળી અને છે. તેવા પુરુષાર્થ વિના કાઈ પણ જીવ વિષયવાસનાર ય શત્રનાં કેઠખાનામાંથી મુક્ત થઇ શકતા નથી. કાઇને માથે કરજ હાય તા તેમાંથી પુત્રાદિક મુક્તિ અપાવે છે; મજીરના માથાપર બાજો મૂક્યા હાય તા તે દુ:ખમાંથી પણ કાઈ મુક્તિ આપી શકે છે; પરંતુ ભૂખનું કે રાેગનું દુ:ખ કાેઇ પણ ટાળી શકતું નથી-क्षे क्षाणे त्यारे पाते क भावाशी क्षे रेणे छे; केम राजी पाते क ઔષધ ખાય અને પથ્ય પાળે તાે રાગમાંથી મુક્ત થાય છે, તેમ જ વિષયવાસનામાંથી મુક્તિ મેળવવાનું સાધન, પાતાનાં સતકર્મ, ધર્મમાં અવિસળ શ્રદ્ધા, અન્યુત પ્રભુપર પરમ આસક્તિરૂપ યુરુષાર્થ જ છે. તે પદાર્થમાત્રપરથી પ્રોતિ ટાળીને વરાગ્ય ઉત્પન્ન કરે છે.

પ્રભાત થયું. પશુ પક્ષીએ કિલકિલારવ કરી રહ્યાં. જે પ્રાહ્મણ પ્રાત:કાળમાં સ્વાંદય પૂર્વે ઊઠીને નિત્યનું આહિક કર્મ કરવામાં પ્રવૃત્ત થઇને શુરુના ચરહ્યુંની સેવામાં તત્પર રહેતા હતા, શુરુના આશ્રમને અડીઝુડીને સાફ કરતા હતા, તે આજે સૂર્યનારાયણ આકાશમાં પૂર્ણ પ્રકાશમાન થયા છતાં જાગૃત થયા નથી. પાપનાં પુતળાંએા, હૃદય સાથે હૃદય બીડીને પડ્યાં રહ્યાં હતાં. જેમ અંધકારમાં ગાયા ખાતા પુરુષ અસાવધતાથી ઢાકર ખાતા અથડાઇ મૂર્ણ ખાઇને પડે છે, તેમ જ આ જીવા પણ પડ્યાં રહ્યાં હતાં. થાડીવાર જાગૃત થઈ વેશ્યાએ કહ્યું; ''હે પ્રદ્યાદેવ! આપ શુદ્ધ પવિત્ર પ્રક્ષાદેવ છા, આપના પ્રમાતના સંધ્યાસમય વીતી ગયા છે, તેનું આપને ભાન પણ રહ્યું નથી; ઊઠા!'' પ્રાહ્મણ આંખ ચાળતા ચાળતા ઊક્યો; અને તેણે પેત્રી વેશ્યાના હાથતું પાણી લઈને મુખમાર્જન કીધું.

શાહીવાર તે વેશ્યાના એક દાસ સાજનનું કહેવા આવ્યા સારે પ્રદ્માંકેવે મુશળશ્નાન કરી લીધું. કાઈ પણ જાતની પિલગતાના વિચાર કર્યા વિના તે સ્ત્રી સાથે એક જ પાત્રમાં, નહિ કરવા જેવું સાજન કરવા એકા. અહા! જે ધર્મની ગતિને જાણતા નથી, માહ, માયા ને મમતા કયાં વસે છે તેના સ્થાનની જેને ખબર નથી, ભાગેચ્છા માત્રના જે અનુચર છે, તેની શી ગતિ થાય છે તે, હે વત્સા! તમે જાવા! આ નાશવંત જગતમાં સપથી પણ વધારે ડંખીકી-ઝેરીલી સ્ત્રી છે. સર્પ કવચિત દંશે છે, સ્ત્રી સદાય; સર્પના મુખમાં ઝેર છે, સ્ત્રીના સલાંગમાં; સર્પ કાંધી થવાથી દંશે છે-જે જાણવાથી મનુષ્ય સાવધાન રહે છે, સ્ત્રી મધુરાં હાસ્યમાં દંશે છે ને ભૂલમાં જ મનુષ્ય મરણ પામે છે. આ નિસ્સાર સંસારમાં માહનાં અનેક સ્થાના છે; તેમાંથી જે સાવધ રહીને વિજય મેળવે છે, તે જ જીવ પરમાતમાના અવિચળ સામ્રાજ્યનું સુખ-આનંદ સાગવાને ભાગ્યશાળી થાય છે.

ભાજન લીધા પછી અન્યાન્યે મુખવાસ લીધા. બ્રાહ્મણ અનેક પ્રકારે કુચેપ્ટા કરતા હતા ને તે આ ક્ષણે ક્ષણે તેના તિરસ્કાર કરી તેને પાછા હડસેલતી હતા. એવી કીડા કરતાં તે વિલાસમંદિરના એારડામાં ધૂમવા લાગ્યા. બગીચાનું સોન્દર્ય તે ધીમે ધીમે નિહાળ છે, એવામાં યુરુએ લાવવા માટે કહેલાં ફળ ફૂલા આદિનું તેને સ્મરણ થઇ આવ્યું. તે સ્વયં બાદયા: 'અરે રે! ગુરુજીના ફૂલા તા ફૂલાની જગ્યાએ જ રહ્યાં ને ફળા તા અડે જ લટકતાં છે. અનેક વર્ષોનું સંપાદન કરેલું મારુ તપરુપી ધન મેં ક્ષણમાં ગુમાવી દીધું; ગુરુજી શું કહેશ ?

આ વિચાર એના મનમાંથી હજી તા પસાર થયા નથી, એટ-લામાં વેશ્યાએ આવીને તેના ખભાપર હાથ મૂકીને કહ્યું; "હે પાણેશ! આપ શા વિચારમાં લીન થઇ ગયા છા ?"

બ્રાહ્મણ બાલ્યા; "હે રમણી! નિર્ભય થઇને હું તને સેવું છું; તારાં સૌન્દર્યપર માહિત થયા છું; પણ એ માહમાં તપરૂપી મારું અમૂલ્ય ધન હું ગુમાવી બેઠા છું; તેને માટે મારા શુરુદેવ મને શું કહેશે, તેના હું વિચાર કરું છું."

તે સ્ત્રી દેશલી; "બ્રાહ્માલુને પછમ ખુદ્ધિયા કહે છે તે ખાેટું નથી. ગરથ ગયા પછી તમને જ્ઞાન આવ્યું અને રાંડ્યા પછી તમને ડહાપણ આવ્યું કે આ બહુ ખાેટું થયું! પાપ થયું! તપરુપી ધન ગયું! કેમ, એમ જ કે કંઇ બીલું મારા મનખા ખરાબ કરતાં તમને વિચાર 1

ન આવ્યા, ને હવે શુરુ ગુરુ કૂંદા છા ? ગુરુદેવને નાંખા ખાડામાં અને આ કામલીલામાં કૃતાર્થ થઇને જવનનું સાર્થક કરા! જંગલમાં રહેવું, પશુની માફક ભટકવું, ઢારની માફક ગમે તે ચારા ચરવા, દહાડામાં દશવાર પાણીના ઘડા ઢાળવા કે નદીમાં માછલાની માફક ડૂખડીઓ મારવી, એમાં તે શી સાર્થકતા છે ? આ વિલાસમંદિરમાં ત્રિછો તે છે! વગર મહેનતે ઉત્તમમાં ઉત્તમ પકવાનો ભાજનમાં મળે છે, મનને મસ્ત કરનાર મઘ મળે છે, ધન ધાન્યની કાઈ પણ જાતની અપૂર્ણતા નથી; હવે તો અહીં રહીને મઝા કરા!" આમ કહેતી કહેતી, ખ્રાહ્મણના હાથ પકડી તે તેને દીવાનખાનાના મધ્ય ભાગમાં ઘસડી લાવી અને અને જણાં હિંદાળાખાટપર હાથ સાથે હાથ ને ખલા સાથે ખલા મેળવીને બેઠાં.

નીતિવચન છે કે,

उपनिषदः परिपीता गीतापि च इंत मतिपथं नीता । सद्पि न हा ! विधुवदना मानससदनाद्विष्टियाति ॥

અર્ય – હપનિષદાનું પાન કર્યું અને સગવદ્ગીતાના પણ મનમાં વિચાર કર્યો પણ જ્યાં સુધી દદયમાંથી સ્ત્રી ખસી નથી, ત્યાં સુધી તેનું જ્ઞાન, તપ, કર્મ અને હપાસના એ સર્વ મિશ્યા છે.

સ્ત્રી એ અબળા કહેવાય છે, પરન્તુ જે છે કંદ્રાદિક દેવોને પણ પાતાના પગ નીચે ચાંપ્યા છે, તે અબળા નથી, પણ સબળા છે. એવી સ્ત્રીને અબળા કાલ્યુ કહેશે ? સ્ત્રી સંસારતારણ છે, તેમ મારલ પણ છે; પણ સવનું કલ્યાણકારક તે જ છે કે જેના હૃદયમાં સત્સંગનું ધારલ છે. મહાતમા પુરુષા કથી ગયા છે કે, 'સત્સંગ સબનકા સાર હૈ.' સત્સંગથી મૂર્ખ પુરુષ પણ પંડિત થઇ જાય છે, સત્સંગથી દુર્જન સજબનતાને મેળવે છે. \* સત્સંગ છુદ્ધિની જડતાને હરે છે, વાણીમાં સત્યતાનું સિચન કરે છે, ઉન્નતિ અપાવે છે, પાપને દ્વર કરે છે, ચિત્તને પ્રસન્ન કરે છે, કીર્તિ અપાવે છે. સત્સંગ કુમતિના નાશ કરે છે ને સર્વ પ્રાણીઓને પ્રમપાત્ર બનાવે છે. અહેા! સત્સંગ ! શું નથી

मळ्याचल्यान्धेन त्विन्धनं चन्दनायते । तथा सज्जनसङ्गम दुर्जनः सज्जनायते ॥
 चाड्यं धियो हरति सिश्चित वाचि सत्यं मानोन्नतिं दिशति पापमपाकरोति ।
 चेतः प्रसादयति दिश्च तनोति कीर्ति सल्सङ्गतिः कथय किं न करोति पुंसाम् ॥
 द्रीकरोति कुमितिं विमलीकरोति चेतिश्चरन्तनमधं चुलुकीकरोति ।
 भृतेषु किं च करणां बहुर्लाकरोति सङ्गः सतां किसु न मङ्गलमातनोति ॥

કરતા ? અને કુસંગ સર્વ સજ્જનતાના નાશ કરે છે, પાપકર્મમાં પેરે છે, જન્માજન્મ માટે અધાગતિના માર્ગપર ચડાવે છે, \* દુર્જનના સંગથી જેમ ગાયનમાં રાગી થયલા મૃગ, અકસ્માત્ નાશ પામે છે, તેમ ગુલ્લુ- ગાહી પુરુષ પણ વિષયમાં લુખ્ધ થઈ જાય છે. † કુસંગ સર્વ ધર્મના નાશ કરનાર, સર્વ આપત્તિના ભંડાર તથા સર્વ મનારથાના ભંગ કરનાર છે. જેને સત્સંગમાં વિશેષભુદ્ધિ સૂઝે છે, જે સત્સંગની મહત્તાને ગૌણ માને છે, તે ધર્મથી ભ્રષ્ટ થઇને ડગલે અધર્મના દ્વાર તરફ પલ્લુ પ્રયાણ કરે છે; અને ત્યાંથી નરકના એવા ઊડા અગારમાં પડે છે કે, તેને તરી ઉપર આવવાના સંભવ જ જણાતા નથી.

આ મૂઢ ખ્રાદ્માણને હુજી જ્ઞાનીની સ્થિતિમાં આવવાને પણ વિલંભ હતા, એટલામાં તા તેણે ગુરુનાં વચનાના પણ અનાદર કરી, સત્સંગ દ્વર કરી, કર્મકાંડના ત્યાગ કરી, મહાદુષ્ટ કુલંગને સેવ્યા તેનાં જ ફળા તરીકે તે ખરેખરી અધાગતિને પામ્યા છે.

## અધર્મનું છઠ્ઠં પગથીયું-દૃત

બેચાર દિવસા આમ વીતી ગયા. એક સમયે હિંડાળે બેસીને, બન્ને જણાં આનંદગાષ્કી ચલાવતાં હતાં, એટલામાં ચૌરંગ ઉપર મૂકેલી ચાપટપર બ્રાહ્મણુભાઇની હબ્ટિપડી કે તે બાલ્યા; "પિયે! ચાલા આપણે ચાપટ ખેલીએ."

ते श्री भादी; 'मद्धाराल! तमे लाग्ने। छे। हे, हुं प्रतिज्ञावगर चापट भेद्धती नथी! ले आप प्रतिज्ञा हरवाने तैयार है। ते। हुं चापट भेद्धवाने पश्च तैयार छुं.'

બ્રાહ્મણે કહ્યું; ''આપની શી પ્રતિજ્ઞા છે તે કહેા, હું તે પૂર્ણ કરવાને તૈયાર છું.''

ते नारी भाषी; "प्रिय! हुं भाषनी क छुं, पख की मारी साथै थापट रमवामां तमने आनंह द्वाय तथा तमें की मारा है। तो मारी प्रतिज्ञा आप सांसणी। की धूतमां हुं द्वारुं ते। तमारी द्वमेशांनी हासी थर्छने रहुं ने की तमें द्वारा ते। तमें मारा हास थर्छने रहे। ने पछी हुं के हाम सांपुं ते तमारे सक्षण हरखं; ते सक्षण थया पछी तमें मुक्त थशे।."

पात्रमपात्रीकृषते दहित गुणं स्नेहमाञ्च नाशयित ।
 अमले मलं नियञ्छति दीपञ्चालेख खलमेत्री ॥

<sup>†</sup> असत्सङ्गाद्भणज्ञोऽपि विषयासक्तमानसः। अकस्माध्यलयं याति गीतरक्तो यथा मृगः॥ २३

આ પ્રતિજ્ઞા સાંભળી ક્ષણભર પ્રાહ્મણને કંઇક ગભરાટ થયા. તે મનમાં ને મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યા કે, 'પ્રતિજ્ઞા તા કપરી છે. મને દૂત રમતાં સારું આવકે છે, પણ આજે વર્ષો થયાં તેના અભ્યાસ છી ગયા છે, તેથી આપણને તા કાસ અનવાના જ સમય આવે!' એમ વિચારસાગરમાં ગાયાં ખાતા પ્રાહ્મણને જોઇને ગળાપર હાથ નાંખતી તે સ્ત્રો ખાલી; "કેમ મુંઝાઈ ગયા? આ પ્રતિજ્ઞા કંઈ તમને ભારે લાગે છે? ના, મારા ગળાના સમ; તમને એમાં શું કહિન દેખાય છે?"

પ્રાह્મણે કહ્યું; ''હે મનારમા! શાખમાં ઘૂત નિષિદ્ધ માન્યું છે અને તેને મહાપાપમાં ગણેવું છે. ઘૂત રમવાથી કાઇનું પણ શ્રેય થયું નથી. નળ જેવા સત્યવાદી રાજાને ઘૂત રમવાથી ત્રણ વર્ષો પર્યંત કુખડું રૂપ ધારણ કરવું પડ્યું હતું; યુધિષ્ઠિર જેવા સત્યવાદી મહાત્માને આર વર્ષો સુધી વનવાસ ભાગવવા પડ્યો છે. રે કામિની! શાસ્ત્રા કહે છે કે, ઘત રમનારાના કાઈ પણ કાળે ઉદય થતા નથી. એ મહાન અધર્માંચરણ છે ને તેના ત્યાગ કરવા, એ જ શિષ્ટ પુરુષાને ઇષ્ટ છે!"

તે સ્ત્રી ખાલી; "હે ખ્રદ્ધાદેવ! શાસ્ત્રને તો આપે કયારનું ખાડામાં નાંખી દીધું છે ને તેના ચાળીને એવા તા ચૂરા કરી નાંખ્યા છે કે, તેના જરા અંશ પણ દેખાતા નથી. ખ્રાદ્ધાણે મઘ પીવું, માંસ ખાવું, પરસ્ત્રી સાથે ગમન કરવું, ધીવરનું આચરણ કરવું, રજસ્વલાના અને તે પણ વળી શૂદ્રીના સંગ કરવા, સંધ્યાકાળે—સૂર્યની સાખે વિષય રમવા અને તેમાં લુખ્ધ થઇને ધર્માં ધર્મના ક્ષણ સર પણ વિચાર ન કરવા, એ બધું તા શાસમાં કહ્યું હશે!! હે શાસ્ત્ર ! શાસ્ત્ર બાસ્ત્રને તા આપ કયારનીએ તિલાંજિલ આપી બેઠા છા, હવે શાસ્ત્રની વાત શી કરવી? પણ હું ધારું છું કે, તમને મારા પ્રેમમાં જ સંશય છે, તેથી જ શાસ્ત્રની વાતોના ગડબડાધ્યાય ચલાવા છે." એમ માલતાં બાલતાં તે સ્ત્રીએ એવી સુંદર છટાથી લટકા કીધા કે, ખ્રાદ્ધાણભાઇનું કાળનું કડકલા લાગ્યું.

પશુને બાંધી વશ કરવાને દેારડાં દેારડીની જરૂર પડે છે, પણ નરપશુને બાંધવાને તાે ઓનાં કટાક્ષા–લટકાં જ એવાં દઢ છે કે, તેમાંથી ભલભલા શ્રુરાથી પણ છૂટાતું નથી, તાે આ કામાન્ધ પ્રદ્માબંધુના શા આશરા કે તે ગાવડીમુખા નરપશુ બાલ્યા, "જે તમારી આજ્ઞા દૂત રમવાની છે, તા આ દાસને ખાસ પ્રયાસ કરવામાં કંઇએ બાધ નથી. આપનાવડે આ જીવન છે. આ ચૈતન્ય છે, સર્વસ્વ છે. ચાલાે, આપણે રમીએ."

દે વત્સ! જે ધર્મનું એક પસ પગથીયું શૂકે છે તેને વધુ ચૂકતાં

શા વિલંખ ?

### भाद्यलक्षी वेश्यानी अथा

ચાપટ ચાલુ થઇ. ઉપરાઉપરી પાસા પડવા લાગ્યા અને ચાપટને અંતે બ્રાહ્મણભાઇ તે શૂદ્ર વેશ્યાના દાસ અની ગયા.

પછી જેના હૃદયમાં કાઇ પણ જાતના સ્તેહ નથી એવી વેશ્યા ખળખળતા અંગારાની માક્ક તેજસ્વી ખનીને બાલી; "અલ્યા **પ્રાથ** ! મારી એક કથા સાંભળ! અને તેમાં જે કાર્ય કરવાની આજ્ઞા તને 🔞 આપું, તે કાર્યને તું સિદ્ધ કર; પછી તું મારા દાસ નહિ-પણ તારી ઇચ્છા હાય તા મિત્ર થઇને રહેજે. આ ખગીચાની પૂર્વ દિશામાં આવેલા જીવિત પુરના રાજા માયારાજની એક કાળે હું પ્રેમપાત્ર પદુરાણી હતી. રાજાના મારાપર એવા તા અગાધ પ્રેમ હતા કે, તે સદાદિત મારી જ સેવામાં હાજરના હાજર રહેતા હતા. રાજ્યમાં સર્વે-નાકર કે આકર, શેઠ કે શાહ, દીવાન કે પટાવાળા મારી આજ્ઞા ઉઠાવવામાં તત્પર હતા. એ રાજાથી મને સાન્દર્યવાન એવા એક જ પુત્ર જન્મ્યા. પ્રેમ-દ્યેલા રાજાએ મારી ઇચ્છા પૂર્ણ કરવાને, તે પુત્રને યુવરાજપદે સ્થાપ્યા. એ રાજાને સદ્વગુણુમતી નામની પરણેતર પટ્ટરાણી હતી, પણ આરા પ્રેમમાં લુખ્ય માયારાજ તેની સામા દેષ્ટિ પણ કરતા નહિ. તે રાણીને પણ એક પુત્ર હતા. જો કે રાજ્યના ખરા વારસ તે હતા, પણ મારા પ્રેમને આધીન રાજા, મારા વિના કાઇને પણ પાતાનું માનતા નહિ, તેથી તેણે મારા પુત્રને યુવરાજપદે સ્થાપ્યા હતા. આ વૃત્તાંત પદુ-રાણીએ જાણ્યા, ત્યારે તે ઘણી ગમરાઇ ને પાતાના પુત્રને રાજપાટથી ભ્રષ્ટ થયા નેઇ, તેણે મારા યુત્રના નાશના ઉદ્યોગ આરંભ્યા. મારા પુત્રના રક્ષણ માટે મેં અને માયારાજે, જોઇએ તેવા પાકા અંદાભસ્ત રાખ્યા હતા, તેથી સદ્દગુષ્ટુમતી પાતાના પ્રપંચમાં ઘણા કાળ સુધી ફાવી શકી નહિ. અંતે મારી દાસીને પૈસાની લાલચયી કસાવી, એક સંમયે અમે વસંતકીડા કરવાને વન ઉપવનમાં ખેલતાં હતાં, તે સંધિના લાભ લઇતે, સદ્દશુભુમતીના લાઈ નીતિનિયુષ્યુસેન એ યુત્રનું હરથ

<sup>\*</sup> આ બધાં નામા સાથે ક છે, આલંકારિક છે.

કરી ગયા. જયારે અમને પુત્રહરષ્ટ્રની ખખર પડી ત્યારે અમે અત્યંત આકંદ કીધું અને મેં પ્રતિજ્ઞા લીધી કે, 'જયાં સુધી સદ્દૃશૃ ખુમતીના પુત્રના સેરવાનું હું પાન કરું નહિ ત્યાં સુધી મારે રાજાનું મુખ જોવું નહિ.' અલ્યા બ્રાહ્મા ! આજે તું મારા દાસ થયા છે, તા મારી આજ્ઞાથી સદ્દૃશૃ ખુમતીના પુત્રને અહીં લાવી, તેને મારી નાંખ અને તેના માંસના સેરવા બનાવીને તેનું મને પાન કરાવ! તે પછી તું સ્વતંત્ર છે, મારા ખરેખરા પ્રિય છે, પ્રાણ છે. અહુણા રાજા માયારાજ મૃત્યુ પામ્યા છે, ને તેના સ્થાનપર તેના એ જ પુત્ર સદ્દૃશૃ ભુસેન રાજય કરે છે. એ સદ્દૃશૃ ભુસેનનું વય તા નાનું છે, તા પણ તે સકળ સદ્દૃશૃ ભુાના બંડાર છે. મારું નામ માહજાલી છે; હું જ્ઞાતે ચાંડાળ છું; પણ મારું ઔધર્યની સ્વામિની હતી. આજે હું રાજપાટથી બ્રષ્ટ થઇ છું, પણ મારું વૈર શ્વલી ગઇ નથી. મારા પુત્રનું જયાં સુધી હું વૈર લઉ નહિ, ત્યાં સુધી મને કદી પણ શાંતિ વળે એમ નથી. આ કાર્ય તારે બહુ સાવધાનપણ કરવાનું છે. પૂર્વ દિશામાં સીધા રાજમાર્ગ છે ત્યાં જઇ તું તે કાર્ય સિદ્ધ કરીને સત્વર પાછા આવ."

સ્ત્રીનું હુદય કેટલું કૂર અને અધમ છે તે, હે બાળકાે! તમે જુએા. એક શબ્દે બ્રાહ્મણના તિરસ્કાર કરે છે અને એક શબ્દે તેની શુધ્રુષા કરે છે. મનમાં ચાલતા સંકલ્પનાં પગલાં જેમ જણાતાં નથી, તેમ જ સ્ત્રીનું ચરિંત્ર પણ જણાતું નથી. હુદયમાં તા હળાહળ ને મુખ ઉપર મધ લપ્યાવેલી સ્ત્રીથી બચનારા પુરુષા વિરલા જ છે.

માહજાલીનાં આ વચના સાંભળતાં ખ્રાહ્મણ તા આભા જ અની ગયે. તેને એક દિશા સૂઝી નહિ, પણ જેશે સ્વહસ્તે પશુહિંસા કીધી છે, તેને મનુષ્યહિંસા કરવાના ખટકા શા ? ભય શા ? એક ખેતું કાર્ય કરનારા બીજું પણ ખાટું કાર્ય કરે છે.

नारित बुद्धिस्युकस्य न चापुक्तस्य भावना । न चानावगतः शांतिस्शांतस्य क्कनः सुखम् ॥

ચિત્તને સ્થિર નહિ કરનારાની ખુહિ સ્થિર રહેતી નથી, અર્થાત્ મનાનિશ્રહ નહિ કરનારાને શુદ્ધ ખુદ્ધિ પ્રાપ્ત થતી નથી ને ધર્માધર્મના વિચાર રહેતા નથી. શુદ્ધ ખુદ્ધિ ન હાવાથી ચિત્તની સ્થિરતા થતી નથી ને શુદ્ધ ભાવનાએ પાપ્ત થતી નથી. વિશુદ્ધ ભાવના જેને થઇ નથી, તેને શાંતિ પણ મળતી નથી અને જેને શાંતિ નથી તેને સુખ

પણ ક્યાંથી હાય? જેમ કાચળા જ્યારે ઈચ્છે છે ત્યારે પાતાનાં અંગાને સંક્રાચીને નિર્ભય સ્થાનમાં બેસી જાય છે, તેમ જેની ઇંદ્રિયા વિષયમાત્રથી પાછી વળી, આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ જાણે છે અને પર-ध्रद्धारूप निर्लय डेाटबामां भराध श्रेसे छे, ते क જીવન અભયની-અનંત સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે.\* આ સંસારનાં સુખાે ક્ષસ્ત્રિક વિજળીના શ્વમત્કારની પેઠે આવર્જન વિસર્જન થતારાં છે. તે ક્ષણમાં પ્રકાશિત દેખાય છે અને ક્ષભ્રમાં ધાર અંધકારમાં હડસેક્ષી દે છે, માટે અનેક કાળપર્યંત ગુરુમુખથી આત્મા-પરમાત્માના સ્વરૂપના વિચાર કરીને, નિત્ય કર્મના ઉપાસક એવા જીવને, અહંકારવૃત્તિના ઉદ્દેભવથી ને ધર્મના પ્રથમ પગથીયાનું ઉલ્લંઘન કરવાથી એવી તેા નીચ સ્થિતિને પામલું પડે છે કે, તે ઉત્તરાત્તર નીચે ને નીચે પડ્યો જાય અને તેનું સાક્ષાત્ મૂર્ત્તિમત્ સ્વરૂપ અધારા અગારમાં પઉલા આ તપસ્વી ખ્રાક્ષણભાઇ છે! ગમે તેવી જ્ઞ'નપ્રાપ્તિ થઇ હાય તે। પણ–'स्वे स्वे कर्मण्यभिरतः संसिद्धि लभते नरः'-छव धातधाताना ४भभा परायख् रहे છે તા તે પરિણામે મુક્તિને પામે છે. તેમ જ જ્ઞાતા જીવનું પરમ seयाश्वारी ये क छे हे 'सहतं कर्प कोतिय! सदोषमपि न त्यजेत् '। स्वलाव પ્રાપ્ત કર્મમાં પ્રવૃત્ત રહેવું. કર્મો દેાવવાળાં હાય, કળપ્રાપ્તિ ન આપનારાં હાય તા પણ તે કરવાનાં જ છે. જયાંસુધી પુરુષમાં સવે કર્મત્યાગની શક્તિ ન પ્રાપ્ત થાય, ત્યાંસુધી સ્વભાવથી નિર્માણુ થયેલાં કર્મો મુમુસુએ ત્યજવાનાં નથી, † તા જેના ચિત્તમાં અહંકારના વાસ છે તે છે તા ત્યજવાનાં હાય જ કેમ ! કર્મના ત્યાગ ને અહમના જન્મ, એ જ આ પ્ર**ક્ષ**ણનધુના પતનનું કારણુ છે. જો તેને પાતાનાં નિત્ય કર્મો ઉપર અરુચિ થઈ ન હાત, સત્ય શુદ્ધ જ્ઞાનનું સેવન કરવામાં નિર્મત્સરીપણ ને નિર્માનીપહ્યું તેણે દર્શાવ્યું હત, 'અહમ'ને માર્યું હાત, તા આજની પતિત સ્થિતિને તે પ્રાપ્ત થાત નહિ–ને સદા જ બ્રજ્ઞભાવને ભૂલી, તે પદ સંપૂર્ણ પ્રાપ્ત કરતાં સુધી, શાસ્ત્રને અનુસરત ને ભ્રષ્ટતાથી सरक्षित रहेत.

थ्राक्षण्ने જડમરત જેવા, નિર્ણળ જેવા, નિસ્તેજ જેવા, ચિત્ત બ્રમિત જેવા, પાષાण्ની પ્રતિમા જેવા, વિચારથસ્ત ઊમેલા जोઇને,

यदा संहरते चाय कुर्पागानीव सर्वधाः। इन्द्रियाणीद्रियार्थेम्यस्तस्य प्रज्ञा प्रतिष्ठिता॥
 यहादानतपःकर्म न त्याज्यं कार्यमेव तत्।

તે ફૂર કપટી કામિની, અગ્નિ જેવા તેત્રાની ભ્રમરા ચકાવીને એાલી; "કેમ રે, મારી પ્રતિજ્ઞાને પૂર્ણ કરવાને તૈયાર છે કે નહિ !"

આ સમયનું તેનું વિંકરાળ સ્વસ્તપ તોઇ પ્રાહ્મસ્ થરથર ધૂજવા લાગ્યાં તે બે ઢાથ તોડીને બાલ્યો; "માહુંલ અનેલા આ દાસ ઉપર કૃપા કરા ! અને ધર્મથી અહિષ્કૃત કરનારું અધર્મનું પગલું ભરવાને અળાતકાર ન કરા તમે કહા તે બીજાં કામ કરવાને હું તૈયાર છું; આ અલ્પમિતિએ તમારું માહાત્મ્ય ન જાણ્યું, ને તમારી માહુજા માં ક્સાઇ, ન કરવાનું કીધું, અગમ્ય સુગમ્ય માન્યું, ન ખાવાનું ખાધું, પુષ્યલેશ ક્ષી થવાથી ન પીવાનું પીધું, એટલેથી જ તમે સંતુષ્ટ થાંએ! !"

ત સ્ત્રીએ ત્રેયું કે, પ્રાદ્માયું હું છે તેના પાશમાંથી છૂટા થયા નથી. હું તેના હું દયને મદનાનળથી ખાળીશ અને પ્રેમપાશ તેના કંઠની આસ-પાસ લીંટાળીશ, એટલે તે આપાઆપ શખવત્ થઇ પડશે. પછી વિચારાગારમાં લીન થયેલા ને નિરાધાર વૃશ્વપેર થરથર ધૂજતા પ્રાદ્માયના કંઠની આસપાસ કરાળ કાળની પાશ જેવા બે કરા બેરવીને, તેના મુખ સાથે મુખ મેળવીને તે બાલી; ''હે પ્રિય! આપને ખેઠ થતા હાય તો બલે એ કાર્ય આપ ન કરા! પણુ મારા હુદયને જીતવાને તેા મારી એ પ્રતિજ્ઞા જ પ્રધાન છે." એમ કહી હીંડાળાખાટપર બેસા-રીને તે તેની શુશ્ર્ષા કરવા મંડી પડી; તેણે અનેક પ્રકારનાં નખરાંથી તેને પુનઃ એવા તેા વશ કરી લીધા કે, તે બાજગરના પૂતળા માક્ક તેના હાથનું રમકડું ખની ગયા. ધર્મત્યાંગી વિષયાંધની એ જ ગતિ છે.

થાહીવારે બ્રાહ્મણુ પાતાના પ્રતિજ્ઞા પૂર્ણ કરવાને તત્પર થયા-ઊમા થયા અને બાલ્યા; "તમારાં હૃદયને જેથા શાતા વળે, તે કૃત્યમાં ગમે તેવું જેખમ હશે તાપણ હું તે પૂર્લુ કરીશ."

પછી તે સ્ત્રીએ કપટકળા વિશેષ કરવા માંડી; "ના, ના, આપ એ જેખમમાં નહિ જાવ; આપના જીવને જે કંઇ થયું તેા હું તેા સહાયની રખડી જઇશ; ના, મારા સમ, તમે બેસા; મારુ કાર્ય તાે હું કાેઇ પાસેથી પણ કરાવી લઇશ; પણ તમારા જીવને કંઇ થાય તાે મારે કપાળે

<sup>\*</sup> अङ्गत्यं मन्यते कृत्यमगम्यं मन्यते सुगम्। अभक्ष्यं मन्यते भक्ष्यं स्नीवाक्यप्रेरितो जनः॥

પ્રદ્માહત્યા ચોંટશે, તેમાંથી કરે જન્મે મારા છૂટકારા થશે! આપના જેવા અતિથિ પ્રદ્માદેવ મારે ખારણે પધાર્યા છે, તે હું જાણું છું કે, મારું તારણ કરવાને જ પધાર્યા છે! માટે હું તમને જવા દઇશ નહિ."

# અધર્મનું સાતમું પગથીયું-ાજબાળવધ

આમ પુષ્કળ ખેંચતા થુ થવા માંડી. એકની ના ને બીજાની હા, એમ ખેંચાખેંચી કરતાં બ્રાહ્મણે તે સ્ત્રીના મૃદુ હાથ કે દાવી ચાલવા માંજાં. તે સીધા જ રાજધાનીમાં ગયા ને તેણે દરબારમાં કેમ પેસી શકાય તેની યુક્તિ શાધી કાઢી. બે ત્રણ દિવસા તેને લાગ મળ્યા નહિ. એક દિવસે રાત્રિના ચારની પેઠે ખાતર પાડી, તે સદૃગુણસેનના એારડામાં દાખલ થયા ને તેની બેલાન અવસ્થામાં તેને ખલે લાચકી લઇ, ઝપાટાબેર તે સ્ત્રીના આવાસમાં ધાસલિર દાખલ થયા.

સદ્દગુણુસેનને જોઇને તે વેશ્યાને કલેજે પુષ્કળ ટાઢક વળી અને તે બાળક જાર્ગા ઊઠે, તે પૂર્વ તેણે તેના હાથ પગ જકડી લીધા. પછી તે સ્ત્રીની આજ્ઞાનુસાર ચાંડાળની મફક હાથમાં શસ્ત્ર લઇને, તે ખ્રાહ્મણ રાજહત્યા, વળી બાળહત્યા કરવાને તૈયાર થઇને ઊભા.

पणु केने राम राणे तेने डेाख याणे ? ते क्री स्मित हुन्टा हती; तेनुं नाम क मेहिलाबी हतुं; पणु आ समये ते पेतानी क मेहिलाबमां अंधाई गई! केना मस्तडपर हाथ मूडे ते तत्डाब लस्म थशे, खेनुं वरहान शंडरे लस्मासुरने आपेबुं पण् विष्णुनी मायाथी मेहि पामी, तेणे पेताना क मस्तडपर हाथ मूडिया हते। ने ते तत्डाण लस्मना हगक्षा थई पड़्यों हता; तेम क अनेडने मेहिलाबमां पड़दाने अणवान खेनी महिलाबी अहुणा पेति मेहिलाबमां पड़ी. तेना हृहयमां डंधड खेना लावना इहय थये। हे, 'आ आणड डेही छे, मारा हृहयमां छंड खेना सावना इहय थये। हे, 'आ आणड डेही छे, मारा हिस्य नथी. आम धारीने तेणे ते प्राह्मणुने ड्युं; ''अहुणा रहेवा हे, खेने आवती डाबे प्रलातमां मारके.''

બ્રાહ્મણની પણ તેવી જ ઇચ્છા હતી, તે પૂર્ણ થઇ. બાળકુંવર અચ્ચાે. તે બાળકુમારને એક એારડીમાં પૂરી બન્ને ઘસઘસાટ ઊઘી ગયાં.

બીજે દિવસે પ્રભાવના દરબારમાં કુમારના હરણની વાત ચર્ચાંઇ ગઇ. ચાકીદારા પગલું કાઢવા માહજાલીના મંદિરમાં પેઠા ને બંને પાપાત્માએ નિશ્ચિતપણે ઘારતાં હતાં તેવાં જ તે બંનેને તેમણે ચતુર્ભુજ ખનાવી દીધાં ને પછી સદ્દગુષ્ણ્રસનના પત્તા મેળવ્યા. તેના કહેવાથી ચાંકીદારાએ જાલ્યું કે, અપરાધી બ્રાહ્મણ છે, પણ રાજની પૂર્વની ઉપપટ્રાણી અપરાધી નથી, તેથી તેને એકલાને જ તેઓ રાજધાનીમાં લઇ ગયા. બ્રાહ્મણના નયાય કરવાને દરખાર ભરાયો. આ નું નગર એ ન્યાય જેવા એક દું મળ્યું. આ પ્રસંગે તે બ્રાહ્મણના ગુરુદેવ પણ દરખારમાં બિરાજતા હતા. પાંચ દશ દિવસામાં જ, બ્રાહ્મણનું મુખ શ્યામ રંગનું થઇ ગયું હતું, તેથી તે આળખી શકાય તેવા ન હતા ગુરુજ પણ તેને એલખી શકયા નહિ. ગુરુદેવ એક આસન ઉપર જઇને એકાને લોકોના તિરસ્કાર વચ્ચે, આ નવીન સંન્યાની બાવાજીના શા ન્યાય થાય છે, તે જોવા લાગ્યા.

ष्ट्राह्मण् नीयी नજरे पेताना स्वरूपना पेताना ज्ञानने।-साथै साथै पापक्षमेना विचार क्षरता, आंणामांथी द्वणक्रजक आंसु पाउता शिला के मढाराज सङ्गुण्सेन सिद्धासन ६पर (भराज्या छे. तेनी એક ખાજુએ મુખ્ય મન્ની અને બીજી બાજુએ મુખ્ય न्यायाधीश એકા છે. न्यायाधीशना पृथ्वाथी ख्राह्मण्लाधेએ पेताना ઇતિહास ઈત્યંભૂત वर्णुवी अताब्ये।

તે સાંભળીને સર્વ પ્રજા તેને ધિક્રારવા લાગી. ણાદ્માણુના શિરફ છે દ કરવાની શાસમાં મના હોવાથી આ અપરાધીને શી શિજ્ઞા કરવી તેને વિચાર ન્યાયાધીશ કરતા હતા એટલામાં ગુરુદેવ ઊભા થઇને બાલ્યા; ''હે રાજન! હે પ્રજાજના! હે ન્યાયાધીશ! તમે સાંભળા.'' આ પ્રસંગે ગુરુદેવ, પાતાના શિષ્યનું જ આ દુશ્વરિત છે તે યથાર્થ જાણી ગયા તથા બહુ ખેદ પામ્યા. ગુરુદેવ શું કહે છે, તે સાંભળવાને સર્વ પ્રજા તત્પર થઈ. પછી ગુરુદેવ બાલ્યા; આ મારા શિષ્ય છે. એ કુમાર્ગગામીએ જે મહાભયંકર અપરાધ કર્યો છે, તેને માટે તે કર્મત્યાગા જિટલા દેશપાત્ર હાય, તેના કરતાં વિશેષ અપરાધિની તેની કર્મત્યાગા દૃત્તિ ને અહંકારમતિ છે. એની અહંકારમતિના નાશ કરવાને માટે મેં તેને અનેક પ્રકારે ઉપદેશ કર્યો હતો, પરંતુ એણે પાતાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ જાણ્યા વિના, 'હું જ પરપ્રદ્મ છું,' અને મારે

અકપત્રાન તે પાતાને કાઇ પણ જાતનાં કર્મની સાથે સંબંધ અતિહાણ નથી-હું તો ઠેવળ સાક્ષીભૃત છું-દેહ પાતાનાં કર્મો ભલે કર્યો કરે, તે સાથે આત્માને લેશ પણ લેપ નથી, એવી અહંકારવૃત્તિ જાગૃત થવાથી, નિત્ય કર્મમાં એ પ્રમાદી થઇ ગયા ને નિત્ય નમિત્તિક સર્વ કર્મોના ત્યાગ કરી યથેચ્છ વિચરવાશી

હાલન કળ ભાગવે છે. ધીમે ધીમે એ પરમાતમા ને જીવનું સ્વરૂપ नूतन प्रधारे क लीवा क्षांत्र्या; अने अस्पत्तान ते अतिद्वाष्ट. अवी એની સ્થિતિ થઇ પડી છે, તે તમે જીઓ! જે સ્થિતિ વાસ્તવિક રીતે આ લાકના અનેક 'અદં बद्यास्मि' થઈ ખેડેલા અલ્પ જીવની છે. તે જ આજે એની થઇ છે. પ્રહ્મવેત્તાને સર્વ ઉપાધિઓના ત્યાગ કરવાની આવશ્યકતા છે ખરી, પણ ફાને ? જેને ધર્મથી, તપથી ને વૈરાગ્યથી સાધનચતુષ્ટયસિદ્ધિ છે, આચરણથી ચિત્તશુદ્ધિ થઈ છે, ઉપાસનાથી वृत्तिनिराध सिद्ध थये। छे, वृत्तिनिराधथी ये। श सिद्ध थये। छे ने પરમ સાક્ષાત્કાર અનુભવાય છે, તેને સર્વકર્મત્યાગ સંભવે છે. એવી નિરાધવૃત્તિ માટે એકાંતમાં રહીને ઇંદ્રિયાને ઉપરામવાની જહ્નર છે. તેનું સ્મરણ આ મૂહને રહ્યું ન હતું. એ આત્મસ્વરૂપને વીસરી જઇને. અનાત્મપદાર્થનું સદા જ ચિતન કરતા અને એ જ એને ધર્મમાંથી ભ્રષ્ટ થવાનું કારણુ થઇ પછ્યું છે. તે આજે ચાંડાળકર્મી બની, સર્વ સમક્ષ ઊમા છે. કર્મયાગ\* એ જ્ઞાનયાગના પ્રથમ પ્રવેશકને માટે સર્વમાન્ય ગ્રાહ્ય વિષય છે; કારણ કે જયાંસુધી જગતના જીવડા, સંપૂર્ણ કર્મના ભાગા ભાગવી, તેમનાપ્રતિ તિરસ્કારસુદ્ધિ ધરાવતા નથી, ત્યાં સુધી તેના કર્મના લાગા ભાગવાઈ ચૂકેલા ગણાતા નથી. જયારે શુભેચ્છાને તૃપ્તિ મળે છે. ત્યારે જ તેમાં દેાષ જણાય છે ને જેમાં દેાષ જણાય છે તેના પ્રતિકારના स्वीडार क थता नथी, पज तथी केम खतना सथथी नासे तेम ज्ञानशे।जी નાસી દરના દર રહે છે. પણ જે જીવનું ચિત્ત ધનમાં, કામેચ્છામાં. કીર્તિમાં, કલત્રમાં, વૈભવના ભાગમાં, જગતના વ્યવહારના અનેક ભાગામાં ચાટલું હાય છે, તેમાં દાષ નહિ, પણ તાષનાં સાધના જોય છે અને તેની પ્રાપ્તિમાં અસમર્થ છે. મ્હાંડે ધન, માન, સ્ત્રી વૈભવના તિરસ્કાર કરે છે, પણ ચિત્ત તા તેના જ જાય જપ્યું જાય છે, છતાં સંન્યાસના દાંગ કરે છે, જંગલમાં જઇ રહે છે, અને અનેક લાેકાને જ નહિ પણ પાતાના આત્માને છેતરે છે કે મેં સર્વના ત્યાગ કીધા છે, ને હવે 💰 'शिवोऽहम' ने प्राप्त થયે। છું! એવા જીવના પરમ હેતુની સિદ્ધિ ત્રણ કાળામાં થઈ શકતો નથી. એટલું જ નહિ પણ તે પાતાના આશ્રમમાંથી ભ્રષ્ટ થઇને, તેનાથી પણ વધારે નિકૃષ્ટ આશ્રમનાે લાગી અને છે. પણ જે જીવ વિશ્વસ્પ સાગરમાં યાહામ ડુખકી મારી, વિશ્વના સર્વ પદા-ર્થીની નિ:સારતા નાઇ, પછી તરી આવે છે તે જ જીવ, સર્વને નિ:સાર

तपःस्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि कियायोगः ।

નિયા પછી તેના પ્રતિ, ક્ષણ પણ દૃષ્ટિ કરતા નથી, તેના મનમાં પ્રથમ ત્યાગની ને તે પછી સત્ની ભાવના જન્મે છે; તેમાં ખંતે મંડ્યો રહે છે, એટલે ધીમ ધીમ તેનાં વ્યાવહારિક કર્માં છૂટી જાય છે ને नूतन नूतन कावनाना ६६ अव पछी ते प्राप्त डरी, शांति ने संतेष પામી, જેમ ત્યાગ કરેલી વિષ્ઠા પ્રતિ કાેઇ પણ કાંળે લક્ષ જ જતું નથી તેમ તે અલક્ષી ખનીને અલક્ષ્યમાં લીન થાય છે, પણ જ્યાં સુધી તેની સર્વ ઇચ્છા–કામનાની તૃપ્તિ નહિ થઈ હાય, તે સર્વ કર્મમાંથી વિરામ પામવાની સ્થિતિમાં ન મૂકાયા હાય ત્યાંસુધી, કર્મના ત્યાગ એ બહુ અકલ્યાણકર્તા થઈ પડે છે ને પરમ પદની પ્રાપ્તિના માર્ગથી ઊલટા પાછા પડે છે. 'તોડદ્રમ'ની વાતા તા ઘણી સહેલી છે, પણ તેવા બનલું મુશકેલ છે. જયાં સુધી મનુષ્યની સફભાવનાએ વૈરાગ્ય ધારણ કર્યો નથી, ત્યાંસુધી ત્યાગના વેશ એ અધાગતિનું જ સ્થાન છે. આટલા માટે, જીવને જ્યાં સુધી વ્યાવહારિક ને પારમાર્થિક કર્માની ભાવનાના વૈરાગ્ય થયા નથી, ત્યાં સુધી તેણે વ્યવહારના ત્યાગ કરવાના નથી. આ લાકના જીવ જયાં સુધી પરમ તત્ત્વના શુદ્ધ સ્વરુપના જ્ઞાતા અન્યા નથી, ત્યાં સુધી તેને કપાળે કર્મો પાસના ચાટલી જ છે અને તેમાં જ તેનું કલ્યાણ છે. પણ એ વિચારના ત્યાગથી ને વ્યાવહારિક કે પારમા ર્થિક નિત્યનાં કર્મમાં પાછા પડવાથી એ પતિત થયા છે. પતિત થતાં ધર્મનાં પગલાં ઉત્તરાત્તર કેમ ચૂકી ગયા છે, તેનું ઇત્થંભૂત વૃત્તાંત અઢુણા જ આપ સજ્જના સમક્ષ, તેણે સ્વમુખથી વર્ણવી ખતાવ્યું છે. ધર્મનું પ્રથમ પગથીયું જ ચૂકવાથી એ ક્રેમ ગખડતા ગયા છે, તે જુઓ ! હેતુની સિદ્ધિ કયાં છે, તેના સંપૂર્ણ જ્ઞાન પૂર્વેજ, એણે વ્યવ હાર અને તેનાં કર્મના ત્યાગ કીધા. અધિકારી ન છતાં, એ જ્ઞાન સંપાદન કરવા ગયા-એશે નિત્ય કર્મના ત્યાગ કીધા અને અહંકારના સેવનથી એની ખું હિ લાષ્ટ થઇ: ખું હિ લાષ્ટ થતાં ધર્મસેવન અને ગુરુસેવા પૂર્ણ કરવા માટે પરદ્રવ્યની લાલસા થઇ; પરદ્રવ્યના હરણથી અનિ પ્રસંગ પ્રાપ્ત થયા: તે પ્રસંગ મળતાં ભાગેચ્છાની જાગૃતિ થઇ; કામવશ થતાં ખ્રાહ્મણે અયાગ્ય મધુ પીધું, પશુદ્ધત્યા કીધી, માંસ ખાધું, પરસ્ત્રી-રજસ્વલા-ચંઠાળથી-શદ્ભાનું સેવન કીધું ને તેનું રંજન કરવા ધીવરનું આચરણ કરીને મતસ્યાહાર કીધા; ઘતમાં હારી પ્રતિજ્ઞા પૂર્ણ કરવાને તસ્કરની માફક राज्यवनमां प्रवेश हरीने राज-के धश्वरांश छे-तेन दुर्घ हरी, लेने। ધાત કરવાને પણ તે તત્પર થયા. અહેત! ધર્મનાં એક પગથીયાનું

ઉલ્લંઘન કરનારની શી ગતિ! આ સંસારના દ્વાઈ પણ જીવ ધર્મનું એ પણ પગથીયું ચૂકે છે, તેની એ જ ગતિ છે. મહાત્મા પુરુષાનું વચન<sup>ક</sup> છे है, नास्ति श्रष्टे विचार:- के બ્રષ્ટ થવા એસે છે, तेने विचार क हाती। નથી. विवेकषष्टानां भवति विनिपातः शतग्रवः । બ્લુએન અહુણા એને સંપૂર્ણ પરિતાપ થાય છે; અહુંકારથી ઉત્પન્ન થનારા પાપનું પ્રાયશ્ચિત્ત કરવાને એ અહુણા તત્પર છે; પતિતપણાના તાપરુપી દાવાનળની જવાળા-એાથી એ અહુણા તપી ગયા છે. આ ક્ષણે જ એને મૃત્યુથી પણ વિશેષ દુ:ખ થાય છે; છતાં પણ એ જવાળાઓમાં ભસ્મ થવાને એ પરમ સુખ માને છે, સત્યત્યાગી સંન્યાસીના જીવન કરવાં, સત્યકર્મમય ગૃહશ્ય-જીવનને એ શ્રેષ્ઠ ગણે છે! એને અધિકાર ન હાતા તે અધિકારી થઇ બેઢા, એને માટે તે સંતપે છે! હે રાજન્! એના અપરાધ માટા છે; પરંતુ જે પ્રાયક્ષિત્ત એ અહુણા કરે છે, તે હું પ્રત્યક્ષ એઉં છું. એ ध्राह्मा छे. प्राह्मा होर अपराधी द्वाय ते। पश् तेने हेंद्वांत इंडनी શિક્ષા કરવાની શાસમાં આજ્ઞા નથી, તેથી આ મહાપાપનું પ્રાયશ્ચિત્ત શાગવવાને એને દ્વાદશ વર્ષી પર્યંત વનચર માફક વનમાં વિચરવાની આગા કરવી, એ યાગ્ય શિક્ષા છે."

ગુરુદ્દેવ પ્રતિ આખા નગરના ને રાજસભાના પૂર્ણ ભાવ ઢાવાથી तेमनी आज्ञा प्रभाष्ट्रे तेमणे ते प्राह्मधुने तेनां पापकर्मन प्रायश्वित ભાગવવાને વનમાં માકલી દીધા. સર્વ પ્રજાએ ગુરુ મહારાજની અને તેમના જ્ઞાનની અત્યંત પ્રશંસા કીધી અને સર્વને આશીર્વાંદ આપતા ગુરુદ્દેવ પાતાના આશ્રમે પધાર્યા.

હે વત્સા! શંકરસ્વરૂપ, કૈલાસની સમીપ બિરાજમાન મહા-ત્માથ્યે સુવિચારને કહ્યું; "પછી તે શિષ્ય વનમાં ગયા ને પાતાનાં મહાપાયનું દ્વાદશવર્ષી પર્યત પ્રાયશ્ચિત્ત કરીને ઘાર તપવડે નિષ્કામ, મકામ નિષ્ક્રિય, જીવ શિવની એકતાનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી, ગુરુ**દે**ત્રને શરે આવ્યા. અહુણા તે અકામ હતા, પૂર્ણ તૃમ હતા, અનંગ હતા, દેહાભિમાનરહિત હતા, શાંત, નિર્વિકાર, ફિયારહિત હતા. તેનું આવું સ્વરૂપ જોઇને ગુરુ પરમ પ્રસન્ન થયા અને શિષ્યને આશીર્વીંદ આપી, પાતાની પાસે રાખીને, તેનામાં કંઈ ઉલ્પ હતી તે પૂર્ણ કરી. શુદ્ધ કાંચન જેવા ખનાવ્યા અવસાન આવતાં ગુરુ અને શિષ્ય ખન્ને પાત-પાતાની ગતિને પામ્યા." \*

<sup>\*</sup> સ્મરણ ખહાર ન થવું જોઇએ કે એ સ્થિતિ જન્માંતરે, અનેક પ્રકારે જ્ઞાનયજ્ઞ भूष थवाथी थाय छे. अनेकजन्मसंसिद्धस्ततो याति परा गतिम ।

હિમગિરિના મહાત્માએ સુવિચાર અને છવાલિંગને સંબાધીને કહ્યું; 'દિ વત્સા ! સંસારમાં રહેતા મનુષ્યાને ધર્માંચરણ કરતાં કેટલી સાવધાનતાથી રહેવાની જરૂર છે, તે સંન્યાસી બ્રાહ્મણુની ઉક્ત કથાથી તમે યથાર્થ રીતે સમજ્યા હશા. ધર્મશાસ્ત્રનાં-મહાપુરુષાનાં વચનની કદી પછ ઉપેક્ષા કરવી નહિ.\* મૃત્યુ પર્યંત કયારે ધર્મનું વચન-ક્રિયા ન ચૂકાય તેથી સાવધ રહી, ધર્મથી ધર્મનું સંરક્ષણ કરવું. જેણે સંપૂર્ણ વ્યવહાર ભાગવ્યા છે ને તેમાં દેખ જાયા છે, અને સંસારને અસાર दुः बाक्यमशायतम् काष्ट्री। छे, ते क संपूर्ण व्यवद्वारने। त्याणी अनी શકે છે. ભાગ ભાગવ્યા વગરના ત્યાગી ત્યાગી નથી, પણ બરાગી છે! તે કદી પણ જિતાતમાં ખની શકતા નથી, કામના-વાસના-ભાવના રહિત ખનતા નથી. પ્રદ્વાસાક્ષાત્કારયાેગ્ય અંતઃકરણશુદ્ધિ કરી શકતા नथी ने अनन्यताने पामता नथी. के भेराणी छे ते धर्मनुं એક पख પગથીયું ચૂકવાથી અવધિરહિત પતનને પામે છે; સંસારમાં રહેનાર જીવે કામ, हाध, क्षाल, माह, मह, मत्सर, आशा तृष्णाना संपूर्ण પરાજય કરવા જોઇએ ને ધર્મમાં ક્ષણભર પણ પ્રમાદ કરવા નહિ. તેમ જે ભાવી નથી તે થવાનું નથી તથા જે ભાવી છે તે મટવાનું નથી, म्भेवा विचारने निद्ध अनुसरतां, लावीने भटाउवाना पुरुषार्थ हरीने भद्रपद्याने पामवाने। प्रयतन करवे। आवश्यक छे.† धर्मस्वक्षपना जाता જીવે વિવેક, વિરક્તતા, શમાદિક ગુણા સંપાદન કરવા, અદ્ભેતના विचार करवा, चित्तवृत्तिना निरेष करवा, ! वालीना निरेष કરવા, નિરાશામાં નહિ રહેતાં નિરિચ્છ રહેવું, નિત્ય એકાંતમાં રહીને ક્ષણે ક્ષણે સ્વસ્વરૂપના વિચાર કર્યાં કરવા, વાસનાના ક્ષય કરવા, મનાનાશ કરવા ને તત્ત્વજ્ઞાન માટે સતત પ્રયત્ન કર્યાં કરવા-પછી ગૃહસ્થાશ્રમ ત્યજવા. જે વિવેકી છે, મન, વાણી ને કાયાને નિયમમાં રાખે છે, કર્મયાગ સિદ્ધ કરી ધ્યાનયાગમાં પરાયણ છે, કામ-વાસનાના નાશ કરનારા છે, વરાગ્યના આશ્રયી છે, અહંકારને દળી નાંખનારા છે, તે જ શાંત અને નિત્યમુક્ત છે; તે ત્યાગના અધિકારી छे; अने ते क परम पुरुषने जुवे छे है,

मातृषद् परदारेषु परदृश्येषु छोष्टवत् । आत्मवत् सर्वभूतेषु यः पश्यति स पश्यति ॥ અर्थ-लेनी दृत्ति परश्लीर्भा माता समान છે, જે परद्रव्यने मार्धना ढेई। समान भाने છે तथा श्रुतमात्रने पाताना तुस्य જીવે છે, ते જ ખરેખરા तत्त्व लेनार છે.

बस्माच्छास्रं प्रमाणं ते कार्याकार्यव्यवस्थितौ ।

<sup>†</sup> यदमावि न तक्कावि भावि चेत्र तद्दन्यथा। ‡ योगश्चितवृत्तिनिरोधः।



# ચતુર્થ બિન્દુ

#### -કલ્ટક્સલ્ટક્સ-માયાપતિની માયા!

सम्भाव्येतरघटनापटीयसी सा सम्मोहं जनयति विश्रमेण माया ॥

અર્ધ-અસંભિવિત પદાર્થને ઉત્પન્ન કરવામાં ઘણી કુરાળ એવી મામા વિભ્રમણ ઉપઅર્વને જીવને માહિત કરે છે.

——并仍其朱泽东于

જુકાર કરવાના માટે મહાતમાએ ઉપદેશના આ તેલા કર્તા કું મુભાત થતાં મુનિચક્રચ્ડામણિ યાગીન્દ્રદેવ, આ દેલના કર્તા કું મુખાત થયા છે. બે હાથ જોડી, મુવિચાર અને છદ્મલિંગ, મહાત્માના મુખા ચંદ્રમાંથી ઝરતા અમૃતનું પાન કરવાને અત્યંત જિજ્ઞાસુપણે સમ્મુખમાં બેઠા છે. તેમની જિજ્ઞાસા તૃપ્ત કરવા માટે–એ મુમુક્ષુ જુવાને પરમયદ પ્રાપ્ત કરાવવા માટે મહાત્માએ ઉપદેશના આરંભ કર્યો.

મહાતમા બાલ્યા; "પ્રિય વત્સા! આ જગતના જીવાને પરમપદ-ચૈતન્ય સ્વહ્નપ-આનંદસ્વરુપ-અવિનાશી સ્વરુપ પ્રાપ્ત કરવામાં અવ-રાધ કરનારી પરમાત્માએ પ્રેરેલી માયા છે. માયાના માહ એવા હઢ છે કે, તેમાંથી મહાન્ પ્રયત્ને પણ આ લાકના લાલસુ જીવથી છૂટી શકાતું નથી. એ મહામાયા એવી સમર્થ છે કે, જ્ઞાનીના ચિત્તને પણ બળાતકારે આકર્ષણ કરી મહામાહમાં હડસેલી કે છે. તે એવી અપાર છે કે, તેનું શુદ્ધ સ્વરુપ દેવતાએ તથા તેના દેવતાએ પણ જાણી શકતા નથી! તે અવ્યાકૃત પરમ પ્રકૃતિહ્નપ છે. અવિદ્યારુપીં, જે તિમિર અંતરમાં વ્યાપેલું છે, તેની તે ક્ષણે ક્ષણે વૃદ્ધિ કરે છે. એ માયાના સામર્થ્યનું વર્ણન કરવાને શેષ પણ શક્તિમાન્ નથી. તે અનેક દ્વપે જગતમાં વिश्तरेक्षी छे. म लयां सुधी छव अविद्याने वश रहे छे, अज्ञान डाणना अंधडारमां गेथां भाय छे, असत्मां सत्ने पेणे छे अने तेथी के असत्ने प्रेमथी सेववाने इत्सुड रहे छे, त्यां सुधी के मेर्रिश्वी—माया, तेने संसारक्षप सागरना वमणमांथी छूटा पाडी, सुणह खिममां अध असवाने समर्थ अनवा हुछ शहती नथी—मुझ्तिना द्वार-प्रति हिन्द पण्ड डराववा हेती नथी. स्वस्वक्षपनुं अज्ञान के अभायानुं स्वरूप छे. केने परमेश्वरना, अद्याना, छत्र अने शिवना अभिहत्वना, संसारनी अनित्यताना स्वयं थाध थाय छे, ते अ को मायाना पारने पहाँचवाने प्रयत्नशील अनी शहे छे. आत्माक्षी अतार्थ मेटि महान सागरमां मायाक्षपी केड नानुं सरावर छे, तथापि तेनी अलक्षता प्रशाद—अगाध छे. के मायाना पाशमां अधायका छवडा, आ प्रगाद—अगाध सरावरमां सहम भत्स्यक्षप छे. पञ्च सरावर प्रगाद छे, तथी ते वरीने परमात्माक्षप पृथ्वीपर आवीने शांति पाभी शहता नथी. हेमहे—

अग्रे विक्षः पृष्ठे भार रात्रौ चित्रुकसमर्पितजातः । करतकभिक्षा तहतकवासस्तर्पि न मुझस्याशापाशः ॥

"આગળ અગ્નિ અંગે છે, પાછળ ભાનુ તપે છે, રાત્રે ચિબુક—હડ પચી તથા ઘુંટણ પેટમાં ચાંપીને સઈ રહેવું પર છે, ભિક્ષા માગવા માટે હાથ સિવાય બીજું પાત્ર પણ નથી, અને વૃક્ષની છાયા નીચે સુવાનું છે, તાેપણ આશાના પાશ જીવને છાહતા નથી," એવી એ પ્રપંચકુશળ માયાની પ્રબળ શક્તિને લીધે પુરુષ અવિદ્યાના પાશમાંથી છૂટી શકતા નથી. ઊલટું એ પુરુષ સ્પી મત્સ્ય, ધીમે ને ધીમે અજ્ઞાતપણે માયારુપી એ મહાસરાવરના કળણમાં એવા તા ખૂંપી એસે છે કે, ગુરુ પા સમર્થ તારા તેને કાઢવાના પ્રયત્ન કરે છે, તા પણ તે નીકળી શકતા નથી–પ્રસંગે તા અનેક માયાની માહિનીમાં લીત થયેલા એ પુરુષને, સંસાર પા કાઢવમાં ખૂંપી એસવામાં જ આનંદ રહે છે! માયારુપી મહાસરાવરમાંથી બહાર નીકળીને રત્નાકર હપી વ્યાપક પરમાત્મભ્ર પરેશમાં શા આનંદ છે, તેનું તા તેને જ્ઞાન જ થતું નથી; રે, જ્ઞાન કરાવનારાના વચનને તે મિથ્યા માને છે અને સચ્ચિદાનંદાત્મક ભૂમિલ્લાની પુરુષની ભેદભાવના નષ્ટ થવાથી, દેવી સ્થિત બની જાય છે,

भूमिरापोऽनलो वायुः खं मनो बुद्धिरेव च ।
 भहंकार इतीयं मे भिन्ना प्रकृतिरष्टथा ॥

<sup>†</sup> अनिश्यमधुखं लोकम्।

તેના તેને સ્વમે પણ ખ્યાલ ન દાવાથી, માયાએ કલ્પેલી સપ્ટિમાં સર્વ આનંદ છે, સર્વ સુખ છે એમ તે સમજે છે.

સ્વમ જેવી અજ્ઞાનાવૃત કલ્પિત અહંતા મમતા, પાતાનાં પુત્ર, ઘર, સ્ત્રી, ધન, કીતિ અને સગાંસહાદરમાં તેની ખુદ્ધિ-સત્ય માની લઇ મૂહની પેંટે તે જ્યાં ત્યાં ભમે છે; તમાગુલથી ઘરાયલા રહી, અનિત્યને નિત્ય ને અનાત્માને આત્મતારક માની વિપરીત ભ્રમિત ખુદ્ધિથી તે ઘેરાઇ જઇ, દ્વૈતમાં જ આનંદ માની લે છે. તે એવા ભટકે છે કે, પ્રિય આત્મા-પરમ આત્મા કેવા અખંડાનંદવાળા છે, તેનું ભાન પછા. એ માયા તેને કરાવવા દેતી નથી. અજ્ઞાનાવૃત માયાના મહાસમુદ્રમાં લચીપચી રહેલા એવા પુરુષને, આત્મભૂમિપર-પરમાતમાના સાક્ષા-ત્કારની ભ્રમિપર જે અદ્ભિતીય આનંદ વ્યાપી રહેલા છે, જે સકળ સુખનું ધામ છે, જે સુખના કાઇપણ કાળે અવધિ નથી, તેવા અવિનાશી નિત્યાનંદ સુખના લાકતા થવાને, અને દેહ અને પ્રારુપ્ધના યાેગે. नौतम निक ल्मिपर के भाया शक्ति, आववा क हेती नथी. पख જે પુરુષ એ માયાના મહાસમુદ્રને તરી, નિજ ભ્રમિપર આવે છે. તેને સર્વ અદ્ભિતીય, અનિર્વચનીય, પરમ પ્રકાશ, એવા પરમાતમા-પરમ प्रकृष प्रकृषात्तमनं दर्शन थाय छे ने पछी तेमां क ते विक्षयने पाम છે. એ પરમાત્માનું દર્શન તે જ માયાનું અવ્યક્ત સ્વરૂપ છે ને વિલય તે ત્રશ્રુપ જ થવું તે. એ સ્થિતિને પ્રાપ્ત થવા માટે દ્વેતના વિનાશ થવા જાઇએ-જે વિનાશ માયાપતિની પ્રેરેલી અવિદાવેષ્ટ્રિત માયા થવા દ્વેતી નથી. પણ જયાં દ્વેતના નાશ થાય છે, ત્યાં માયાપતિની પ્રેરેલી માયાની શક્તિ આવરણ કરી શકતી નથી. માયા એ મિથ્યા છે. એવા जयारे पुरुषने साक्षात्कार थाय छे, त्यारे क ते पाताना अज्ञान काणम વ્યક્તરુપી માયાને પ્રત્યક્ષ રીતે જૂવે છે. આ માયાનું જ અવ્યક્ત સ્વરુપ જોઇને, જે આનંદને પામે છે, તેનું વર્ણન થઇ શકે તેમ નથી જ. જગતના આનંદ માત્ર તેના આનંદના છાંટા પણ નથી. એ આનંદની મહાપવિત્ર સરિતા છળાછળ ભરેલી છતાં શાંત, નિર્મળ, મધુરી, આહ્યાદજનક છે. એ આનંદને જે ભાગવે છે તે જ ભાગવી જાશે છે: છતાં જાણનાર જણાવી શકતા નથી, ભાગવનાર ભાગવાવી શકતા નથી, લેનાર આપી શકતા નથી કે લેવડાવી શકતા નથી. એ આનંદ-પ્રેમમાં के भरत थर्ध रमे छे. तेनी ते।

> 'નિમ સર્વ નાશે દે, જયારે પ્રેમ તા વ્યાપે; નિક્રા જેને આવેદે, તે ઉત્તર કેમ આપે.'

એવી ગતિ અની રહે છે. એ આનંદરસ ઝીલનારા જીવ અહુ જ શાહા હાય છે; स महात्मा सद्र्कंगः। કેમકે પર માત્મપ્રેરિત માયા દુર્લેઘ્ય છે. मम माया दुरत्यया। પછ્યું જે પર માત્માના શુદ્ધ સ્વરુપને, ભક્તિથી– યાગથી–જ્ઞાનથી જાણે છે, તે જ માયાને ઉલ્લંઘી જઈ આ આનંદરસ ઝીલવા જાય છે.

વિદ્વાન, ગુણુવાન, નીતિમાન્ જીવને પણ વિષયાભિમુખ નેતાં જ, નિજાનંદની વિસ્મૃતિ કરાવનાર એ માયા છે. બુદ્ધિના સ્વલ્પ દ્વાષ થયા કે તે દ્વારા એ માયા જવને સંસારના અધમ અગારમાં ઘસડી જઇને વિક્ષેપ પમાઉ છે. જેમ વ્યલિચારિણી સ્ત્રી જયારે ઈશ્વરભજન કરે છે, તેનું સેવન કરે છે, અર્ચન કરે છે, વંદન ને દર્શન કરે છે, તે કાળે તે કાર્યમાં ગમે તેટલી લુખ્ધ થાય છે, તાપણ પાતાના પ્રિયતમનું સમરણ થતાં તેના ભાણી જ તેની વૃત્તિ જડાઇ રહે છે, તેવી જ માયાલુષ્ધ-માયાવશ પુરુષની પણ ગતિ છે. અજ્ઞાની જીવ પ્રભુપ્રેમમાં સારા (દવસ લપટાઇ રહે છે, પણ એકાંત મળતાં, પ્રભુસ્મરણ ક્ષણભર દ્વર યતાં-વીસરી જતાં, ક્ષણુભર વિષયની વાસના પ્રગટી નીકળી કે, તત્કાળ તેનાપર આવરણશક્તિ એવા તા ગાઢા અંધકાર પાથરી है છે, કે જે આનંદસ્વર પનું અલપ ઝલપ દર્શન થયું હાય તેની વિસ્મૃતિ કરાવી દુઇ, માયામાં તેને દુઆવી દે છે. ‡ દૂર કરેલા તળાવના શેવાળ જેમ ક્ષણ માત્ર પણ દૂર રહેતા નથી પણ પાછા પ્રસરી આવરણ પાથરે છે, તેમ જે પ્રાજ્ઞ જીવા સંસારના વિષયથી પરાડ્ મુખ થયા છે, તેઓ માયાની ભુરકીમાં ભાળવાઈ જઇ લાકડાને ભરાસે માટા મગર ઉપર મેસીને નહીંને સામે પાર જવાની ઇચ્છા કરનારા જીવની પેઠે, વિષયા-ભિમુખ થતાં જ ડૂખી જાય છે. જગતના જીવાને એ માયાએ ખહ ખહું ભુલાવ્યા છે- અનેક પ્રકારના કલેશા વેઠવા છતાં પણ એ માયામાંથી તેમનાથી મુક્ત થવાયું નથી. હવે એ માયાનાં અનેક સ્વરુપા છે-સ્ત્રી. પુત્ર, ધન, દેહ, કીર્તિ, વિષયસુખ ઇત્યાદિ અનેક છે. પણ જે જીવની વૃત્તિવાસના, પુત્રપ્રેમ, સ્ત્રીપ્રેમ, ધનપ્રેમ, કીર્તિપ્રેમ-એવાં એવાં કર્મના વિલાસ-ભાગિ ધર્યથી પરાડ્ મુખ થાય છે, તે જ વૈરાગ્યને પ્રાપ્ત કરીને એ માયાના નાશ કરવા સમર્થ અને છે; કેમકે વૈરાગ્યસંપન્ન પુરુષ, પ્રપંચના ત્યાગ કરવાને સદાય ઉત્સાહી રહે છે; તે પાતાની સહાય-

मामेव ये प्रपश्ते मायामेतां तरंति ते ।

<sup>🕇</sup> न मां दुष्कृतिनो मृढाः प्रपणन्ते नराधमाः । माययापहतज्ञाना आसुरं भावमाश्रिताः ॥

તામાં શમ, દમ, ઉપરતિ, તિતિક્ષા, સમાધાન અને શ્રદ્ધા, અધ્ ષડ્ગુણોને સશસ્ત્ર ને સુસન્જિત રાખે છે, અને તેના વડે માયાના સૈન્યના પરાજય કરે છે. પણ અન્નણ્યો જવ, લીલથી ઢંકાયલા ખરા જળને ત્યજીને, જેમ મૃગતૃષ્ણા—ઝાંઝવાના જળને પીવાની ઇચ્છા કરે છે, તેમ પરમાત્માના સત્ય સ્વરૂપથી પરાષ્મુખ થયેલા જીવ, ન જ્ઞાન, ન વૈરાગ્ય, ન ભક્તિ, કશાનું સેવન ન કરી, માયામાં લુખ્ધ થઇ, તેના પ્રેરાયલા પ્રેરાઇ, બાજીગરના નડવા પેરે, નૃત્ય કર્યો ન્ય છે.

### નારદ અને માયાશંકરની કથા

માયા કેવી અળવાળી છે, એ ઉપર પરમાત્મા અને શ્રીનારદનો કથા અહુજ જાણવા જોગ છે.

એક સમયે પરમાત્માના ગુણગાનના આનંદમાં મસ્ત ઘયેલા દેવિલ નારદજી નિજમંદિરમાં પધાર્યા. વાતના પ્રમંગમાં નારદજીએ કહ્યું: ''હે ભગવાન! હે અવિનાશી! હે જગનમાત્રની લીલા વિસ્તારતાર! આપ કહેા છેા કે 'મારી માયા અજય્ય છે,' देવી खेषા गुणमयी मम माया दुरत्यया। 'આ મારી ગુણમયી દેવી માયા દુરત્યય છે.' અને આ આખું જગત્ એ ત્રિંગુણી માયાની લટાઇટાથી માહ પામેલું છે, તેથી પરમાત્માના સ્વરૂપને જાણવાને સમર્થ થતું નથી; તેા કહા, આપની એ માયા કેવી છે? હું તે જાણી શકયા નથી. હે કૃપાસિંધુ! આપની માયાના સ્વરૂપનું મને દર્શન કરાવા!"

પરમાત્માએ કહ્યું; "હે નારદ! મારી માયાના વિસ્તાર બહુ માટે છે. દુષ્કૃતીએા, મૂઢ, નરાષમ જીવા મારી માયાથી માયાના એ પ્રકાર આવત થઇને એવા આસુરી ભાવમાં પડેલા છે, કે તેઓને એ માયાના પાશમાંથી છૂટવા સુદ્ધાંને દ સંકલ્પ પણ થતા નથી. એ માયા એ પ્રકારની છે; શુદ્ધસત્ત્વા અને મલિન-સત્ત્વા શુદ્ધસત્ત્વા એ માયા અને મલિનસત્ત્વા એ અવિદ્યા. શુદ્ધસત્ત્વા માયાવેષ્ટિતના ચિત્તમાં એનું પ્રતિબિંબ પડવાથી જે દર્શન થાય છે, તે પરમ તાલ-પરમ આનંદ-પરમસુખ-પરમપદની પ્રાપ્તિ કરાવે છે; અને મલિનસત્ત્વા તે પરણદ્ધાના જ્ઞાનથી રહિત કરાવીને જીવને સંસારની જાળમાં વીડાયલા વયો વ્યક્તિના શ્રા માં એને મલિનસત્ત્વા તે પરણદ્ધાના જ્ઞાનથી રહિત કરાવીને જીવને સંસારની જાળમાં વીડાયલા વયો વ્યક્તિ ગર્મા- એમ એ સ્વારવડે ગર્લ વીડાયલા રહે છે તેમ

<sup>\*</sup> न मां दुष्कृतिनो मूढाः प्रपद्यंते नराधमाः । माययापहृतक्वना आसुरं भावमाश्रिताः 🏗 २४

चाणे छे. से भाया महादुरत्यय-दुस्तर छे. सेभांथी तारनारे। तराववाने। ે પ્રયત્ન કરે છે-છાડવનારા છાડાવવાના પ્રયત્ન કરે છે-તાપણ માયાની अटाछटाथी माहित थयला पुरुषधी तेना त्याग हरी शहाता नथी ने ते મને પ્રસન્ન કરી શકતા નથી. પણ જેણે અવિદ્યાના તિરસ્કાર કરી, મારા સ્વરુપને શાધ્યું છે-જાણ્યું છે, જોયું છે, એવા જ્ઞાની જ મને પ્રસન્ન करे छे. ज्ञानी त्वासमैव मे मतम् । नित्य हुष्ट क्रमे क्रनारा, पापायारमां मयी રહેલા, સાધુજનની ઉપેક્ષા કરનારા, ધર્મસાધનથી પરાષ્ટ્રમુખ, પ્રેમ-અક્તિથી રહિત, મારું ગુણગાન ન કરવાથી બ્રષ્ટ, માહમાં ભટકનારા મૃઢ ્રુવા, મારી પ્રેરેલી એ માયાનું સ્વરૂપ ન સમજવાથી જગતની જાળમાં લદપદ અની, અનેક જન્મે પણ છૂટી શકતા નથી. તેઓ તેા ક્ષણિક સંસારસુખમાં, ધન, પુત્ર, દારા, પ્રપંચ, અસત્ય ને કીર્તિમાં જ આન-ંદના પ્રભાવ સમજી, જગતને-સંસારને જ સત્ય માતે છે અને તેમાં જ સર્વ આનંદનું-શ્રેષ્ઠ આનંદનું રહસ્ય સમજે છે, અને તેથી જ નિજા-નંદના આનંદ ભાગવવાને ક્ષણ માત્ર પણ ઇચ્છા કરી શકતા નથી, પણ તેમાં ને તેમાં જ ગુચવાઇ રહેવાને પ્રસન્ન ચિત્તે ઉત્સક રહે છે. એ જ સારી માયાનું પ્રગાહ-અગાધ સ્વરૂપ છે.

"એ માયાનું સ્પષ્ટ સ્વરૂપ કામના, વાસના ને અશુદ્ધ સંકલ્પ છે. એ કામનામાં લુખ્ય થયેલા જીવ શમ, દમ, ઉપરિત્ત, તિતિક્ષા, સમાધાન અને શ્રદ્ધા આ સાધનાની ક્ષણ મર પણ જિજ્ઞાસા કરતા નથી; તેમ તેને અકામ, નિર્વાસનામય ખનવાની ભાવના પણ થતી નથી. તેને શ્રેય અને પ્રેયના વિચાર જ નથી. પણ જેને શ્રેય અને પ્રેય ભિન્ન છે, તેજ જગતની—સંસારની વાસનાથી મુક્ત થઈ, પરમ આનંદના ભાગી થાય છે. હે વત્સ નારદ! માયાનું સ્વરૂપ કેવું છે, માયાની મેનહિનીમાં લાેડ-પાટ થયેલા પુરુષ માયાને કેવી રીતે ઉપાસે છે, તેનું યથાથી દર્શન કરવું હાય, તાે જંગ્રદ્ધીપમાં આવેલા ભરતખંડમાં જા! તેની દક્ષિણ દિશામાં પ્રતિષ્ઠાન નામનું એક સુંદર નગર છે. તે નગરમાં માયાશંકર નામના ગુણવાન વિદ્ધાન ને નીતિમાન સવંશાસના જ્ઞાતા છતાં માયાલુખ્ય એક પ્રાદ્ધાણ વસે છે, તેને ત્યાં જઇને મારી માયાનું સ્વરૂપ તું એ! એ માયાલુખ્ય જીવને તેની સ્વેચ્છાથી માયાયી મુક્ત કરાવીને અત્ર લઇ આવવામાં તારું પરાક્રમ હું સમજીશ; અને ત્યારે જ તારા જીયમાં આવશે કે, મારી માયા કેવી દ્વસ્થય છે."

परभारभानी आज्ञा थतां क नारहळ प्रतिष्ठानपुर तरह याह्या. भार्गमां आवतां आवतां तेमणे पेतानुं स्वक्ष्य अहली संतनुं स्वक्ष्य धारखु डीधुं; पछी भायाशंडरने घेर कर्छ 'भवति! भिक्षां देहि, '" ' नारायण हरे!' ने। मंगले। य्यार हरी ते जिला रहा। भायाशंडरना हुहयप्रदेशना है। छंड पूजाणे। यरामां करातरा श्रद्धा ढती. अतिथिने। सत्हार स्थे गृहु-स्थनुं इत्ये छे स्थेनुं तेने ज्ञान ढतुं. प्रकु क सर्वनुं ळवन छे, ते सेड, अदितीय ने नित्यमुक्त छे, तेनुं क सेवन, लकन, पूकन, तारे छे, स्थेव। विचार तेने नित्य थेना ढते। छतां भायापितनी भायाथी ते पराद्भुण नहते। अने ते क तेने मुडितना मार्ग प्रति प्रयाणु इरते। अटिशवती हती. 'नारायण हरे!' स्थेव। शण्ड आंक्णतां क, भायाशंडरे द्वार जपर आवीने, नारहळाने प्रणाम हरी भिक्षा मार्थ निमंत्रणु डीधुं.

નારદ્દજી ઘરમાં પધાર્યા, એટલામાં માયારાંકરની દુર્મુખી નામક સ્ત્રી ત્યાં આવી અને ક્રોધ કરીને બાલી; ''અરે એ ડાસલા! વળી આ સાધુડા બાધુડાને ક્યાં તારા દાદાના ઘરમાં લાવીને નાંખ્યા; એ ને આટાનું હાજરું ભરવાને દાેઢ શેરનું બાક્શું કાેશું બાક્શે! આ હું તાે મહાદેવજીનું દર્શન કરવા જાઉં છું ને કથા સાંભળ્યા વગર હમસાં આવવાની નથી-તારે ખવડાવવું હાય તાે એને ખવડાવજે!' આમ ખાલતી દુર્મુખી સડસડાટ ઘરમાંથી બહાર ચાલી ગઇ.

નારદજી તા મંગળાચરણમાં જ જે ગણેશપૂજા થઇ, તેથી આભા જ ખની ગયા. તે મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યા કે, "પરમાત્માએ મને માયાનું સ્વરૂપ જોવાને તા ઠીક માકલ્યા !"

ક્ષણ પછી નારદજી મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યા કે, "અહાેહા! આ જગતની માયા કેવી દુસ્તર છે, તેનું સ્વરૂપ પતિવ્રતા સ્ત્રીના હું આજે જ જોઉં છું. યજ્ઞ, દેવદર્શન, વ્રત, ઉપ-ધર્મો વાસ કે પરમુખથી કથા શ્રવણ કરવી, સાંસારિક કે ત્યાગી ગુરુની સેવા કરવી, એમાંનું કશુંએ ઓંગોને ફળ આપતું નથી અને તેનું કલ્યાણે કરતું નથી. સ્ત્રી તેા પતિ-સેવાથી જ સત્યલાકને પ્રાપ્ત કરી શકે છે. સ્ત્રીએાના સત્ય ધર્મ તા પતિસેવા જ છે. સર્વ દેવામાં પરમ દેવતરુપ સ્ત્રીને એકલા પતિ જ છે.

भवस्यूर्व चरेद्भैश्रमुपनीतो द्विजोत्तमः । भवनमध्यं तु राजन्यो वैश्यस्तु भवदुन्तरम् ॥

य्येवा धर्मनी विस्मृति ४रीने, के स्त्री हेवहर्शन, धश्वरपूकन, अथा-શ્રવલ વગેરમાં ખારણે ખારણે ભટકયા કરે છે, તેનું કાઈ પણ કાળે કલ્યાણ થતું નથી એવું વેદવચન છે, છતાં આ સ્ત્રી પાતાના પતિને નહિ કહેવા યાગ્ય વચના કહી, ન કરવા યાગ્ય તિરસ્કાર કરી, કયા મહત્ફળને માટે ભગવાન શંકરનાં દર્શને ને કથાશ્રવણે જાય છે? પર-માત્માએ મને કહ્યું છે કે, આ બ્રાહ્મણ વિદ્વાન ને ગુણસંપન્ન છે, તા એની પાસેથી કથા શ્રવણ કરી, આત્માનું કલ્યાણ કરવાની એ અગિ ઇચ્છા કરવી એઇએ, તેને અદલે, ભવભટકણના હવાતિયાં મારવાને એ કયાં દાે કે છે ? ખરેખર, પાદરનું તીર્થ, ઘરના કર્માતર કરાવનાર ગુરુ, ગામના આચાર્ય, ઘરતું માણસ એની કાેઇ ગણના જ કરતું નથી. હરદ્વારમાં વસનાર, નિર્મળ ગંગાનાં સ્નાનને સ્વલ્ય ગણીને ઠાશીના માંણકણિકાના ઘાટને કલ્યાણકારી માને છે; ઘરના ગુરુ ગમે તેલું ઉત્તમ ક્રિયા કર્માતર કરાવતા હાય, છતાં અન્ય ગુરુની જ પ્રશંસા કરવામાં આવે છે; ગામના આચાર્ય તત્ત્વજ્ઞાનની પરમ કથા કહે છે, તાપણ તે શ્રવણ કરવાને કેાઇ જતું નથી, અને વિદેશથી આવતા સ્વાર્થી રામા-નન્દ્ર. ભીમાનન્દ્ર, કે જે ગામના આચાર્યસમાન નથી, અલ્પ છે-લાેબી છે, તેમની કથા શ્રવણ કરવા માટે લાકા દાડાદાડી કરે છે, અને વળી કહે છ કે, 'વાડુ! શી મધુરી કથા કરે છે; જાણે એ સાંભળ્યા જ કરીએ!' જે મતુષ્ય અનેક જનાને સલાહુ આપે છે, અનેકાને ઉત્તમ માર્ગ દર્શાવ છે, અનેકાના કલેશા દ્વર કરાવી મૈત્રી કરાવે છે, તે પુરુષને તેનાં સ્ત્રી પુત્રાદિ કહે છે કે, 'જાઓ! જાઓ. તમારામાં કંઇ અક્કલ જ ખળી નથી; તમારી અક્ષલ હવે ઘરડી થઇ છે; તમે હવે બેઠા બેઠા માળા જપ્યા કરા !' વિદ્યા મેળવીને પ્રસુને જાણ્યા નહિ, શિષ્ય થઇને ગુરુને તાેખ્યા નહિ, ને પત્ની થઇને પતિની આજ્ઞાનું પાલન કીધું નહિ, તેની વિદ્યા, શિષ્યપણું ને પત્નીપણું વૃથા જ છે."

આવા વિચાર કરતાં નારદજીને માયાશંકરે આસન આપ્યું. નાર-દજી બિરાજમાન થયા. માયાશંકર પાતાના નિત્ય કર્મમાં પ્રવૃત્ત થયા. નિત્ય કર્મ આટાપ્યા પછી પ્રભુને પ્રાર્થના કરવા લાગ્યા કે, "હે દીન-દયાળુ! હે ભક્તપ્રતિપાલક! આ દાસના ઉપર દયા કરીને આ સ્ત્રીથી હવે મને છાડવા. મારા કાઇ જન્મજન્માંતરાનાં પાયકમાં ભાગવતાં

<sup>\*</sup> गुरुरमिद्विजातीनां वर्णानां ब्राह्मणो गुरुः । पतिरेको गुरुः स्त्रीणां सर्वस्याभ्यागतो गुरुः॥

હવે હું ત્રાસી ગયા છું. મારાથી હવે આ દુ:ખ સહન થતું નથી. દુ પ્રભુ! હું હવે તમારે શરણે છું. દુ કૃપાસિંધુ! મને આ ભવસંક-ટમાંથી ઉગારા!"

આવી તેની શુદ્ધ હુદયની પ્રાર્થના સાંભળી નારદજી સમજ્યા કે, આ પ્રાદ્મણ તેા સંસારથી કંટાળી ગયેલા જણાય છે. એ કંઈ માયા-લુષ્ધ જણાતા નથી-રે એનામાં તે માયાનું સ્વરુપ શું જોવાનું હતું ? તત્સણે નારદજીના કર્ણપ્રદેશમાં શબ્દસંચાર થયા કે, 'હે નારદ! ધીરજ ધર અને જે લીલા થાય તે જો, અધીરા ન અન.' પછી નારદજી નારાયણના નામનું રટણ કરતા આસનપર સ્વસ્થપણે બિશ-જમાન થઇ રહ્યા.

મધ્યાદ્ધ થતાં દુર્મુખી રજળી રખ હિને ઘરમાં આવી. માયાશંકરની પુત્રવધૂએ રસાઇ તૈયાર કીધી હતી, તેમાંથી એક સ્ત્રીક્ષ્મી માયાના થાળ પૂરી ધણીના રહીં આગળ મૂકી, ને બીજી વળગણ થાળ નારદજીના મુખ આગળ પછાડી–તે એટલા તેમાં પછાડી કે, નારદજીના વાટકામાંની દાળના છાંટાથી માયાશંકરનું શરીર ખરડાઇ ગયું. તે નમ્રપણે બાલ્યા; "કંઈ નિંદ! બીજી દાળ મૂકા, તમને તા કંઈ પીડા થઇ નથી ને!" પણ કર્મ ધમેયાંગે પાછી દાળ લાવતાં, તે દાળના ઊના ઊના વાટકા દુર્મુખીના પગપર પદ્યો ને 'ઓ' 'ઓ' કરતાં દુર્મુખીબાઇ એસી ગયાં. તુરત જ માયાશંકરે ઊડી તેના પગ ધાવાને પાણી આષ્યું; પણ તેણે જેવું પાણી પગપર રેડ્યું કે, "રડ્યા! મને મારી આરી નાંખવી છે કે શું?" એમ બાલતી કે તે સ્ત્રીએ માયાશંકરને એવી લાત મારી કે, ઢાસા ભીંતપર જઈને પડ્યો ને માથું કૂટી લાહી વહેવા લાગ્યું. દુર્મુખીએ તેની જરા-પણ દરકાર કીધી નહીં. તે તા ઢાસાને સરસ્વતી સંમળાવતી જ ગઇ.

માયાશકર ક્ષણે ક્ષણે દુર્મુખીથી છૂટવાની ઇશ્વરને પ્રાર્થના કર્યાં કરતા હતા, અને એ જ સમયે ઇશ્વરે તેની પ્રાર્થના સાંભળી હતી. તેની સ્ત્રી દુર્મુખી, આ દાઝયામાંથી વધારે માંદી પડી, એટલે માયાશંકર નારદજીની સેવા અર્ચા હહી જઇ, સ્ત્રીની સેવા અર્ચા પૂજનમાં આખે

માયાશંકરે જરાપણ ગુસ્સા કે ખેદ કર્યા વગર, પાતાને હાથે માથામાં થા બાજરિયું બાંધી, દુર્મુખીને પગે તેલ ચાપડી, પથારી પાથરી તેને તેપર સૂવાડીને પછી તેના પગપર તે બીજા ઉપચારા પ્રગ્વા લાગ્યા. हहाडे। दे। हाथ के। ने दे। हाथ के। सार्थाः हुई भी गाण हे, भारवा किह, म्हों पर थुंडे, तेनी मायाशं हर हर हार हरती न हती. मायाशं हर ते भाषाशं हर क हते। ! महार ने। हे भाव मायात्याणीना केवे। हती, परंतु मंहरथी ते। ते भाषाने। राणी हते। हहां हे हहां डे स्त्रीने। मंहवां वधते। गये।, मने भाषाशं हर भाषाने वश थिने रहवा क्षाण्ये।; "मरे ! मारं घर कांणी कवाने तैयार थयुं. हाय! हाय! मारे। संसार पडी कांण्ये।. दे रे! हुं घड पशुमां रहणी मुवे।. से। भारा काप! हवे हुं रे भडी मुवे।, भारं हवे शुं थशे ?" माम के। क्षतां के। क्षतां से। धार कांसुके। पाडी ते रहवा क्षाण्ये।.

નારદજીએ કહ્યું: "ખ્રદ્ધાદેવ! તમે તા નિત્ય નિત્ય પરમાતમાના પ્રાર્થના કરતા હતા કે, 'આ સ્ત્રીથી મારા છુટકારા કરા !' તે તમારી પ્રાર્થના પરમાત્માએ સાંભળી છે-આજે તે તમારું કલ્યાણ કરે છે. તેમાં तमे शाह शाना हरे। छा । के कल्म्युं ते कवानुं क छे. जातस्य हि धुवो मृत्युः। જન્મવાના પર્યાય જ મૃત્યુ છે. હ બ્રહ્મદેવ! પ્રકૃતિ એ તા भराषु છે, અને જે વિકૃતિ છે તેને જ ડાહ્યા પુરુષા જીવિત ગણે છે.\* મહાત્મા વસિષ્ઠ મુનિએ શ્રીરામસદ્રને ઉપદેશ કરતાં કહ્યું હતું કે, દાષ-રૂપી મુક્તાકૂળની માયાના જેણે ત્યાગ કીધા છે, વડવાનળરૂપ કાપના ત્યાગ કરીને જે @ વિવેકરુપી શસ્ત્ર ધારસ કીધું છે અનંગની પીડાથી જે જીવ-સુક્ત થયા છે, તેવા જ જીવને મૃ યુ હણતા નથી; ખાકીના સર્વે તા મૃત્યુથી હણાયલા જ છે. એવા મૃત્યુને માટે તમે શા માટે शांड डरे। छ। !' तमे अने तमारी स्त्री ओंड डाणे, ओंड स्थणे, ओंड ગૃહે, જન્મેલાં નથી; અને તમારું મૃત્યુ પણ નિરનિરાળું જ નિર્માણ છે, તેમાં શાચ શા! नैनं क्योचितुमहीता જગતમાં એવી પણ કહેતી છે કે, છે કરા સાથે પડતા નથી, કાં તા તમે પ્રથમ મૃત્યુને શરલ થશા, કાં તા તે પ્રથમ મૃત્યુને શરણ થશે, એવું આદિ અનાદિનું નિર્માણ છે તેને મિથ્યા કાથ કરી શકે એમ છે? હે બુદેવ! માયાશંકર! તમારા જેવા વિદ્વાન્ યુરુષે તા સંકટમાં શાક ન કરવા નાઇએ; તમારે તા સંસા-રથી ઉદાસીન રહેવું જોઇએ; કેમકે સંસારમાં પ્રીતિ કરવા યાગ્ય કાઇ સુખ વમને છે, એવું મને દેખાતું નથી. જે સંકટ વમને એ સ્ત્રી આપે

मरण प्रकृतिः शरीविणां विकृतिर्ज्ञावितमुच्यते बुधैः ।
 क्षणमप्यवित्रष्ठते अपन्यदि जन्तुनंनु लाभवानसौ ॥

છે, કુટું બીસ મક્ષ અચાગ્ય વચના ઉચ્ચારી તમારી માન હાર્નિ કરે છે, આ પુત્રવધૂસમક્ષ તમને હળવા પાઉ છે, અને પતિ એ તા પરમેશ્વર- તુલ્ય છે તેને અનેક કુવચનાથી તિરસ્કારે છે. એવી સ્ત્રી થકી ને એવદ સંસારમાંથી મુક્ત થવાના પરમાત્માએ તમને જે શુભ યાગ સમય આપ્યા છે, તેને તમે શાકને ત્યજી હર્ષભેર તમારા આત્માનું કલ્યાણુ કરી લેવા માટે સત્વર ઝડપી લા!"

માયાશંકરે રડતાં રડતાં કહ્યું; 'હિ મહારાજ! તમારું પ્રદ્વાજ્ઞાન અત્યારે રહેવા દો, ને મારું ઘર ભાંગી જાય છે તેને માટે કઇ કરા. જો મારી સ્ત્રો આ મંદવાડમાંથી ઊઠશે તેા હું સા પ્રાહ્મણાને ભાજન કરાવીશ, સહસ્ત્ર ગૌદાના આપીશ, લક્ષ ગાયત્રી જપીશ! એ મહાતમા ! આપની પાસે જો કંઇ જડીબુટી હાય તા તે આપીને મારી સ્ત્રીને મૃત્યુના મુખમાંથી ઊંગારા."

નારદજીએ કહ્યું; ''અરે એ મૂઢ! જયાં મૃત્યુ નિશ્ચિત છે, તેનું વારણ કરવાને કાંણ સમર્થ છે? મૂઢ મનુષ્ય જ જપતપને મૃત્યુના વારણું કારણ કલ્પે છે. જો એમ મૃત્યુનું વારણ થતું હતે તે કાંઈ જીવ કાલપાશમાં પડતે જ નહિ." આ પ્રમાણે નારદજીએ ઘણા ઘણા ઉપદેશ આપ્યા, પણ માયામાં લુગ્ધ માયાશંકરના હૃદયમાં તેની જરાપણ ચટકી લાગી નહિ.

જયારે તેની સ્ત્રી મરા પામી ત્યારે તે ગાંડાની પેઠે યહાવદ્રા બકવા લાગ્યા-'ઓ ઓ! મારું ઘર ભાંગી ગયું; મારું ઘડપણ રઝળી ગયું; રે મારી માંદગીમાં કેાણ સહાયતા આપશે'-એમ અજ્ઞાનીનીપેરે તે આકંદ કરવા લાગ્યા, સ્ત્રીની ઠાઠડીને વળગી પડી ઊંચકતી અટકાવવા લાગ્યા, તેની પાછળ દાેડવા લાગ્યા ને ચિતામાં ઝંપાપાત કરવાને પણ તૈયાર થયા! અહાહા! શી માયાની કૃતિ છે! આખી છંદગીમાં એક પણ દિવસે તેના હૃદયને આનંદ પમાડે તેવા એક પણ શખ્દ જે સ્ત્રીના મુખમાંથી નીકળવા પામ્યા ન હતા, તે સ્ત્રીના ગુણાને સંભારી સંભારી ગાંડાપેરે તેણે માર્યુ કૃટવા માંડ્યું! એ ચાર દિવસા તા ખાવાનું પણ તજી દીધું. નારદજી નારદજીને દેકાણે રહ્યા, ને માય શંકર પ્રભુભજન ને નિસાકર્મના ત્યાગ કરી, દુર્મુખીના ગુણગાન કરી રડવા ને માર્યુ કૃટવામાં નિમમ થઇ ગયા.

સ્ત્રીના મરણને એકાદ માસ થયા પછી નારદજીએ તેને કહ્યું: "હે બ્રાહ્મણ! આ અસાર, સંસારમાંથી મુક્તિ પામવાની પરમાત્માએ તારા ઉપર કૃષા કરી છે, તેનાે તું લાભ લે. એ અલભ્ય લાભ માગ્યે. અળતા નથી. તું સંન્યસ્ત ધારણ કર અને ઘરખારના ત્યાગ કરી, આત્મસેવન કર. હવે તને કંઇ સુખ નથી, તારું વય પણ થયું છે, માટે સંસાર ત્યજી પ્રભુને હજ ને આત્માનું કફ્યાણ કર!"

માયાશંકરે કહ્યું; "મહારાજ! તમે ખહુ સારું કહ્યું. મારા કલ્યા માટે આપના જેવા સંતના સમાગમ એ અહાભાગ્ય છે! પણ જાએમની મહારાજ! આ માટે પત્ર તા રસ્તાપર પડ્યો છે; પણ આ બે નાના નાના ખાળુડાઓ કાને આશ્રચે રહે! તેમની કાેેે હું સંભાળ લે! પત્રની સ્ત્રી પણ હજ હલેતી છે, તેને ઘરના કાર્યભારની કંઇ પણ ગતાગમ નથી ને પૈસા કેમ ખર્ચવા, તેનું પણ જરાયે ભાન નથી; ઘરમાં ખગાડ તાે એટલા થાય છે કે, ન પૃછા વાત; તે એઇ મારા જવડા ખળીજળી જાય છે, પણ શું કરું! મહારાજ! હજ હું છું તે કંઇક સંભાળું છું, પણ ન હઉં તાે પૈસાના કાંકરાજ કરે. એવી સ્થિતમાં તે કંઇ સંન્યાસ લેવાય! મહારાજ! સંન્યાસને માટે તાે હજ ઘણી વાર છે. પત્રના પત્ર પણ હજ આળક છે, તેની સંભાળ કેમ રાખવી, તેની એની માને જરાએ ખબર નથી. હું જાઉં તાે એ બધું કાેે ણ કરે!"

નારદ છે ખાલ્યા; 'અલ્યા મૂર્ખાનંદ! જે જીવ કર્મેન્દ્રિયને વશ રહીને મનથી પણ વિષયાનુષત્રેવતે-ઇદ્રિયાના વિષયાનું સેવન કરે છે, તે મૂઢાત્મા કાઇ પણ દિવસે પાતાના આત્માનું કલ્યાણ કરી શકતા નથી.

તું એ બાળકાની ને બીજાઓની શું સંભાળ લેવાના હતા ? તારી પાતાની જ સંભાળ લેવાને તું અશક્ત છે તા બીજાની સંભાળ લેવાની વાતા કરવી, એ અજ્ઞાનતા જ છે. તારી સંભાળ કાેે છું લે છે તે તું જાંણે છે? જે અનંતના અનંત છે, સમર્થના સમર્થ છે તે જ સર્વની સંભાળ લેવાને સમર્થ છે, ને તે જ સર્વની સંભાળ લેશે. એ ચિતા તું રાખ નહિ. કાેે ણુ કાેની સંભાળ લે છે ને તું શું સંભાળ લેવાના હતા ? માટે મુર્ખાઈ તજ તે પરમાતમાને શરણે ચાલ. રે અતાતમ! કાેે ણુ કાેને સંભાળ છે ! તને જ કાેઇ સંભાળ છે કે ! આ સુત, વિત્ત, તારા છવનું કલ્યાલ્યુ કરનારાં નથી, પણ તને અધાગિત એ પહાંચાડનારાં છે. તેના માહ ત્યજી દે. અનેક શાસ્ત્રા ભણેલા હાય, આ દેહ નાશવંત છે એમ જાલ્યુનારા હાય, આતમા-અનાતમાના ભેદને સમજતા હાય, પણ એવા છવના હૃદયમાં હાય અને ઉપાદેય કરીકામ કરીને પહ્યું ન હાય, તેનું કાેઇ પણ કાળે કલ્યાણ થતું નથી–પરમાતમાં તેને એાકારી કાઢી

નાંખેલા છે, તેમાંથી તું ખચ. આ નિ:સારની ચિંતા મૂકી દે-અને તું તારું જ કલ્યાણ કર! સૌ સૌનું લાગ્યું ફાેડશે; આ લાેકમાંનું કાેઇ પણ તારી સાથે આવવાનું નથી-જેનું તે અહીં જ રહી જવાનું છે. માટે ચાલ. હું તતે વેકુંકમાં લઇ જાઉં અને હમણાં ને હમણાં તારું કલ્યાણ કરું!"

ખ્રાહ્મણે કહ્યું! "મહારાજ! એ તો બધું ખરું, પણ કહા, વૈકુંઠમાં શું સુખ છે? જે સુખ આ લેાકમાં છે તે સુખ વેકુંડમાં છે ખરું ? વૈકુંડમાં તો એક દિવસ જવાના જ છીએ તો. આ પુત્રાને લાડ લડાવવા, તેમનાં લાડ જોવા, પૌત્રાના ક્લિક્લિટ સાંમળવા, લેાકોને મુખે 'હું અહા- ભાગ્ય છું'એ કીતિ સાંમળવી, એ શું વૈકુંડમાં છે? મહારાજ! સ્વર્ગમાં તા મટામટ છે! જે સવે છે તે અહીં આં જ છે, છતાં તમા જેવા સંત કહા છા તા વખત આવશે ત્યારે વૈકુંડમાં પણ જવાશે!"

એટલામાં પુત્રના પુત્રે આવીતે દ્વરથી જ હાસાપર લાડ કરતાં કરતાં, છૂટા વાટકા ફેંકયા, તેથી હાસાનું નાક છુંદાવાઈ ગયું! નસકાેરી ફૂટી ને ધડ ધડાટ કરતું લાેહી વહેવા લાગ્યુકં

નારદજીએ કહ્યું; 'એા બ્રાદ્માણ! આ જ તારાં છાકરાનાં લાડ કે! ખરેખર આવું સુખ તાે વૈકુંઠમાં નથી જ એ વાત ખરી.''

ખાદ્માણુ બાલ્યાં: ''મહારાજ! તમને સંસારના અનુભવ નહિ તેથી એમ કહા છા! દાદા! દાદા! કહી જ્યારે એ બાલાવે છે ત્યારે તે કેવું આનંદ ઉપજાવનારું છે? હજી બાળક છે, તેથી એને સમજણ નથી, પણ સમજશે ત્યારે ઘણા જ ડાહ્યો થશે! એની મા એને કેવી ડાહી ડાહી વાતા કહી સમજાવે છે. એ તમે જીવા તા ચકિત જ થાએ!''

આ વાકય હજી પૂરું થયું નથી, એટલામાં છાકરાની વહુએ આવીને કહ્યું; "ડાસા! ખાવાનું કંદું પડી ગયું, હવે તો મરા! હું કયાં સુધી રાજ રાજ તમારી પીડા વેઠ્યા કરીશ. હું તો તમારાથી થાકી ગઇ— હવે તો તમે મરા તોએ સારા! તમારાં વૈતરાં તે હું કયાં સુધી કર્યાં કરું? એ વાર થાળ ભરી ઝીકું છું; તો પણ ઇંચર્તાએ આળસ આવે છે! મરા એટલે પીરસીને અમે નિરાંતે ઘડીપળ જંપીએ. આવા જોગ-ટાએ એક રાજ ને રાજ વાત શી કરવાની છે કે, વેળા કવેળાએ જોતા નથી?" આમ બાલતી તથા અઘટિત ગાળા વરસાવતી છાકરાની વહુ ચાલી ગઈ.

ખાદ્માણના નાકમાંથી લોહી વહે છે, તમ્મર આવે છે; લોહીથી મુખ બધું ખરડાઇ ગયું છે, તેને માટે તો એક પણ શબ્દ વહુ છે એ પૂછ્યા નહિ ને નારદ છે એક વાત કરવા એકા ને દીકરાએ લાડમાં છેટા વાડકા માર્યો ને નસકારી કૂટી, તેથી બાજનના થાળ-ઠંડા પડી ગયા ને વહુ છેને વિલંબ થયા તે માટે આ પુષ્પાંજલિ આપી. એ સર્વ નારદ છે તો એઇ જ રહ્યા. તેણે કહ્યું; "હે ખ્રહ્મદેવ! હે માયાશંકર! આ જ લાડકાડ એવાને માટે તમે અહીંયાં છવવા ચાહા છા ને આ જ સુખ તમને એાવાઇનું લાગે છે કે? અને એ જ સુખ ભાગવવાને, આ વહુનું ને આ પૌત્રનું સુખ એવા માટે વૈકુઠ તમને ગમતું નથી કે? હે મહારાજ! તમારા અજ્ઞાનને તે શું કહું! વૃદ્ધિને અંતે ક્ષય, ઉન્નતિને અંતે પતન, સંયોગાંતે વિયોગને અંતે વિયોગ, પ્રેમને અંતે તિરસ્કાર અને જન્મને અંતે મરણ, એ જ આ સંસારની વ્યવસ્થા છે, તેમ જ રાગને અંતે વિરાગ જ છે. એ વિરાગ હ છ તમને કેમ વ્યાપ્યા નથી? એ બધા પેલી કર્કશા માયાન જ પ્રતાપ છે! આ ઝાંસા લપકા પછી તમને અહીં રહેવું કેમ ગમે છે તે મને કહા! ખરેખર તે જ પુરુષ ભાગ્યવાન છે કે, જેની ભાગલાલસા નાશ પામી છે. માટે હવે મારુ માનીને, આ દ્વ:ખાત્મક સંસારને છાડી મારી સાથે ચાલા."

<sup>\*</sup> कुपुत्रो जायेत किचदपि कुमाता न भवति।

પછી નારદજીએ તેને ઘણી ઘણી રીતે બાેધ્યાે, પણુ પત્થરપર પાણી! માયાના પાશમાં બંધાયલાને કંઇ પણ અસર થઇ નહિ.

કર્મસંયાગે નાકપર જે ઘા પડ્યો હતા, તેની ખરાખર સંભાળ ન લેવાવાથી તે પાકયા. તેમાં કીડા પડ્યા. ત્યારે નારદજીએ કહ્યું; "અલ્યા ભાઈ! હવે કંઇ વિચાર થાય છે ખરા ? ચાલ. હું તને વૈકુંઠમાં લઇ જાઉં."

વ્રાહ્મણ બાલ્યા; ''પણ મહારાજ! આ ઘરબાર, વાડી, ખેતર વગેરેની સંભાળ કાેણ લેશે? તમે જોતા નથી કે, આ બધાં હજી બાળકાે છે. આ નાકે તાે બે દહાડામાં સારું થઇ જશે, પછી આપણે વિચાર કરીશું કે, કયારે વૈકુષ્ઠમાં જવું."

આ જગતના જીવની અજ્ઞાનહ્રપ હૃદયગ્રન્થિના જ્યાંસુધી વિનાશ થયા નથી, ત્યાં સુધી તત્ત્રવેત્તાના ઉપદેશ ક્ળદાયી થતા નથી.\* જ્ઞાની મનુષ્ય જ ઝાંઝવાના જળ જેવા, ક્ષણમાં સત્ય ને ક્ષણમાં અસત્ય જણાતા સંસારમાં પ્રવૃત્તિ કરતા નથી, અજ્ઞાની તાે સ્વપ્તવત્-જગત્-સંસારને સત્ય માની, તેમાં જ લીન રહે છે. અસત્ય પદાર્થમાંથી નિવૃત્તિ થવી, એ શુદ્ધ સાહ્વિક વિદ્યાનું કુળ છે. અસત્ય પદાર્થમાં પ્રવૃત્તિ થવી, એ અવિદ્યાસ પ માયાનું ફળ છે. માયાશંકર અસત્ય પદાર્થમાં જ પ્રવૃત્તિ કરતા હતા. અસત્ય પદાર્થ ઉપર જ તેને પ્રીતિ હતી. અસત્ય પદાર્થને જ તે સત્ય માની બેઠા હતા, પણ બ્રાંતિ પામેલા મનુષ્યને ભ્રમથી જે કંઇ પ્રતીત થાય છે, તે અધિષ્ઠાનથી જાદું નથી. જેમ છીપમાં પ્રતીત થતું રહ્યું છીપથી ભિન્ન નથી-સત્ય કહીએ તેા આ સર્વ ભ્રાંતિથી જ જણાય છે, તેમ આરા-પિત થયેલું રૂપ નામમાત્ર જ છે, સત્યરૂપ નથી. એ સત્યાસત્યના વિચાર કરવાની શક્તિ, જે જીવની સર્વ વાસનાએન નષ્ટ થયેલી છે, જેણે માયાના પરાજય કીધા છે, તેમાં જ હાય છે. માયાશંકરે માયાના પરાજય કીધા નથી, તેના કર્મભાગા હજ પૂરા થયા નથી, સાત્વિક વાસનાના જન્મ થયા નથી, શુદ્ધ સાત્ત્વિક ભાવના બંધાઇ નથી, તાે તે નાશવંત જગતનાં સુખની તથા અવિનાશી ધામનાં સુખની તુલના કેમ કરી શકે ? હજી તે માયામાં લુખ્ધ છે. પુત્ર, સ્તુષા, પુત્રનાં આળકાે, પાતાનાં ખાળકા, પૈસા ને કીર્તિમાં માહિત છે. તેની માહિતામાંથી છૂટવાને તે આતુર જ ન હતા, પરમતત્ત્વના જિજ્ઞાસુ જ ન હતા. આવા અલ્પજ્ઞ અજ્ઞાનીને નારદજ પણ શા બાધ કરી શકે ? એ મટાહાના ખાવાજીને તેા

<sup>\*</sup> न मलिनचेतस्युपदेशबी नप्रशेदः, अनवत्।

શેષ પણ ઉપદેશ કરવાને સમર્થ નથી, તેમ જ ખ્રદ્ધા, વિષ્ણુ, સનકાદિક ઋષિએ પણ સમર્થ નથી,\* તે નારદ તે કે જ ? માયામાં લુગ્ધ રહેનારા જીવની ગતિ માયામાં જ લુગ્ધ રહેવાની છે. વિષના કીડાને વિષમાં જ રહેલું ગમે છે.†

માયાશંકરનું ઘાનું દુઃખ વધી પડ્યું. તેનું ખાવું પીવું બંધ પડ્યું. તેને કાળ આવી પદ્ધાંચ્યાે, પણુ તેની માયાના કાળ આવ્યાે નહિ. આ દેહથી તે મૃત્યુ પામ્યાે, પણુ તેની માયા મૃત્યુ પામી નહિ. તે માયાને સાથે જ લઇને ગયાે. ખરેખર આ સંસાર અત્યંત વિચિત્ર છે.

कुरुते गंगासागरगमनं त्रतपरिपालनमध्वा दानम् । ज्ञानिविदीने सर्वमनेन सुक्तिर्व मवति जन्मशतेन ॥ ‡

ઇ'શ્વરી લીલા અગાધ છે. પુત્ર, વિત્ત, દારા ઉપર માયાના જીવની લાલસા હોવાથી પાતાના પુત્રને ત્યાં જ તેના મહિષર પે જન્મ થયાે.

તે જોઈને નારદજ ખેદ પામ્યા ને બાહ્યા; "અહા

માયાશંકરના દુર્મતિની શી અવગતિ છે! કયાં આની વિદ્વત્તા, બીજો જન્મ કયાં એનું માન, ને કયાં એના ધનલાભ ને કયાં

આની પુત્રપરિવારપર મલિન પ્રીતિ. આ બધાનું

કૂળ આજે એ મહિષરુપે ભાગવે છે. એ મહિષને તેનાપર ભાર ભરીને ભાઢ ફેરવવામાં આવે છે. જ્યારે તે ઘરમાં રહે છે ત્યારે પોતાના પુત્ર અને પાત્રને પાતાના ઉપર બેસારે છે. માંઢા આગળ આવવા દે છે, આળકા માર મારતાં તે સહન કરે છે, છાંડ્યું છુંડ્યું જે કંઇ તેના રહાં આગળ નાંખવામાં આવે છે તે ખાય છે, ને કાઇ દહાડા ચારાના વાખા પડતાં તે ભુખ્યા પણ ઠાકાય છે."

તેની આવી કરુણાજનક સ્થિતિ જોઇને નારદજી તેની પાસે તેનું કલ્યાષ્ઠ્ર કરવાના હેતુથી પુનઃ પધાર્યા. તેના વાંસાપર હાથ ફેરવી બાલ્યા; "હે મહિષરાજ! કેમ કંઈ એાળખ છે કે? હજીએ તમારું

अङ्गः सुखमाराध्यः सुखतरमाराध्यते विशेषज्ञः। ज्ञानलवदुर्निद्ग्धं ब्रह्मापि तं नरं न रंजयति।

<sup>†</sup> વિષ્કૃમિન્યાય. ‡ "ગંગાસાગરમાં ગમન કરવાથી, વ્રતનું પરિપાલન થવાથી કે દ્વાન કેવાથી, અથવા એ સર્વ કરવાથી પણ સા જન્મે જ્ઞાન વિના મુક્તિ થતી નથી." આ શ્રી શંકર ભગવાનનું વચન છે. એવું જ વચન એક ગુજરાતી કવિએ કહ્યું છે;-

<sup>&</sup>quot;જ્ઞાન વિના મુક્તિ નહિ, નરકેલ વિના નવ હૈાય; સદ્યુક વિના વ્યાપે નહિં, કાઠી કલ્પ સુધી જાય."

પાતાનું કલ્યાણ કરવાને તમને વૈકુણ્કમાં આવવાની ઈચ્છા થાય છે ખરી ! થતી હાય તા ચાલા મારા સંગે. હું હમણાંજ તમને તેડી જઈ વેકુણ્કનું સુખ ખતાવું !"

નારદના હસ્તસ્પર્શથી તે મહિષને વાચા થઇ. તે બાલ્યો; "હ ભગવન્! આપ કાેેે છા, તે મને પ્રથમ કહેા."

નારદે પાતાના નામના નિર્દેશ કર્યો.

મહિષદ્ભપમાં રહેલા બ્રાહ્મણ બાલ્યા; "અહા નારદમુનિ! અહ સારું થયું કે તમારું દર્શન થયું, પણ એક વાતની મને ક્ષમા કરશા. તમે તા સદાય કુંવારા છા, તેથી ઓનું, ખાળ ખચ્ચાંનું ને પરિવારનું સુખ કેવું હાય છે, તેનું તમને કંઇ ભાન નથી. હું ને આ મારી ઘણી. આણી (પતિને અનેક ત કહેવાનાં વચનાે કહેવાથી દુર્મુખી, પણ મહિપીતા અવતારમાં જન્મી હતી ને તે મહિષની સાથે જ રહેતી હતી.) મહિષી સાથે આ પુત્રા, પુત્રના પુત્રા જે ગેલ કરે છે. તેમાં અમને જે આનંદ થાય છે, તેમાં વમાે શું જાણા ? એ સુખ મને શાેડા કાળ ભાગવવા દ્યો, પછી હું વેકુષ્ડમાં આવવાના વિચાર કરીશ."

એટલામાં તા ધસમસતી તે મહિષી ત્યાં આવી ને તંણે તે મહિષને એવા તા જેરથી શિગડું માર્યું કે, જે તેના પેટમાં સોંસરું પેસી ગયું ને તેમાંથી લાહી વહેવા માંડ્યું. અધરામાં પૂરુ એટલામાં તેના પુત્રો

અને પાત્રા આવી પહોંચ્યા. તેઓએ રમત રમતાં માયાશંકરના તેના ઘામાં લાકડી ઘાલીને તેને ખૂબ કૂદાવ્યા

મત્તાવાદ ને તે એઇને બાળકા ખુબ હસવા લાગ્યાં. કરુણા-સિધુ નારદે મહિષનું આ દુ: ખ જોઇને કહ્યું; "અર

એ મૂઢ! હવે આ સુખમાં તને કેમ આનંદ થાય છે? આને તું સુખ માને છે કે? આ સુઅ ભાગવવાને હજી તને જીવવું ગમે છે? હજી તું માયાના પાશમાંથી મુક્ત થવાને ઇચ્છતા નથી ? એા અનાત્મવિત! તને કયારે આત્મજ્ઞાન થશે ?"

વ્રાદ્મણે કશું; "મહારાજ! એ તે બધાં દેહનાં દુ:ખા છે, આત્માને શું છે? આ બાળકાને જોઇને, આ મહિષી સાથે વિહાર કરીને, મારા આત્માને પરમ આનન્દ થતા તમે જેવ છેા, પણ આ આત્માને તા આમાંનું કશુએ દુઃખ કે સુખ જહ્યુઃતું નથી." માયા-શંકર મહિષતું આવું શું ક વેદીયું જ્ઞાન જોઇને નારદં ને હાઠમાં હસવું આવ્યું. તેટલામાં મહિષરૂપી માયાશંકર આગળ બાલ્યા; "હુ તા પ્રદ્ છું! अहं ब्रह्मास्मि। મને આ દુઃખની સાથે કંઇ પણ લેવા દેવા નથી. જીવ પાતે જ બ્રહ્મહ્રપ છે.\* બ્રહ્મ ક્રિયારહિત છે, ને સુખદુઃખ વિનાનું છે; એને દુઃખે શાનું ને સુખે શાનું ?"

એ वयन सांभणीने अने तेनुं 'अहं ध्रह्मास्मि'पहुं लेधने, नारहल भड़भड़ाड हसी पड़्या अने भेदिया; "आ तारा आत्मज्ञानने हिए ते। अहु सारा! भेवा आत्मज्ञानने भाणी मूड, सस्म डर. आ नरहनी यातनाने तुं सबे सुभ मान, पह्य हे मूद्रमति! ओ सुभ नधी. भे तारी मूर्भता छे." पछी हेाध हरीने हहुं; "हे मायाशंहर! आ तारां आत्मज्ञानने तथा आ तारां सुभने पाताणमां यांप ने मारी साथे वैंडुंडमां यादा, ने त्यांनु सुभ ली."

માયાશંકરે કહ્યું; ''મહારાજ! આ સુખ હવે મને થેડા વખત તા ભાગવવા દ્યો, પછી તમે કહેશા તેમ કરીશ.''

માયામાં લદળદ થયેલા માયાશંકરની માયા, આટલું દુ:ખ થતાં પણ છૂટી ન હતી-છૂટવાની ભાવનાએ થતી ન હતી. જેને સાત્ત્વિક આત્મન્નાન થયું નથી, તેની એ જ અવસ્થા થાય છે. મિલન વાસના, કામ અને લે!ભ આત્માના નાશ કરનાર છે. એ કામ ને લે!ભના જ્યાં સુધી ત્યાગ થયા નથી ને સાત્ત્વિક ભાવના હઢ થઈ નથી, ત્યાં સુધી આત્મા નિર્નિકારી થતા નથી. હવે માયિક જીવને ખુદ્ધિ હોતી નથી, તેમ સાત્ત્વિક ભાવના પણ હોતી નથી; જેને સાત્ત્વિક ભાવના નથી તેને શાંતિ નથી, જેને શાંતિ નથી તેને પરમ સુખે નથી,† પણ પરમ દુ:ખ જ ભાગવવાનું છે. મહિષને જે ઘા થયા હતા, તેની પીડાથી તે શાંઢ કાળે મરણ પામ્યા.

માયાશંકર મહિષના ત્રીજો જન્મ ધાનચાનિમાં થયા. તે ધાન પાતાના પુત્રના ઘરની ચાંકી કરવા લાગ્યા. ખારણાપર બેસી રહી,

છાકરાની વહુ જે કકડા ટુકડા નાંખે તે ખાઇને માયાશંકરના તે નિર્વાહ કરતા હતા. વખત બે વખત ઘરમાં ત્રીજે જન્મ તે જતા ત્યારે પુત્ર પાત્રો કે સ્તુષા છાકરાની વહુ લાકડીથી તેનું એવું તા આદરાતિથ્ય કરતાં હતા

કે, તે બોંબોની ખૂમ પાડીને નાસી જતા હતા, પણ પુન: થાડીવારે

<sup>\*</sup> जीवा ब्रह्मेंब नापरः।

<sup>🕆</sup> नास्ति बुद्धिरयुक्तस्य न चायुक्तस्य भाषना। न चाभावयतः शांतिरशांतस्य कृतः सुखम्॥

પાછા આવીને ત્યાંના ત્યાં જ એસતા હતા. નાનાં ખાળકા તેને મારતાં છતાં તે તેઓની સાથે ગેલ કરતા હતા; તેનું પૃછંડું આમળતાં તાપણ તે તેમનાપર ક્રાેધ કરતા નહિ; તેના ઉપર એસતાં, તાપણ તે ખુશી થતા હતા. આવી સ્થિતિમાં તે આનંદ માનતા હતા! ત્યાં પુનઃ નારદ મુનિ, તેની પાસે આવ્યા. તેમણે તેને કહ્યું; "અરે એ માયાશંકર શ્વાન! તને હજી વૈકેઠમાં આવવાની ઈચ્છા થાય છે ખરી ?"

શ્વાને કાંઘ કરીને કહ્યું કે; "હે નારદજી! હવે તમે પધારા મહારાજ! રાજ રાજ વૈકુંઠની શું વાત કરા છા? વૈકુંઠમાં તે એવું શું અહ્યું છે કે, મને ત્યાં આવવાનું કહેા છેા ? આ પાંચ દશ શુનીઓ સાથે રમતું, તેમાં પ્રમુખ થઇને ચાલતું, તેમના ઉપર હુકમ કરવા, વાંકી ચૂંકી ચાલે તા તેમને ખટકાં ભરવાં, એ સુખની મંત્રા તમે કંઈ જાણા છે ખરા ? એ તા જે જાણે તે જ જાણે. અજાણ્યાને એનું જ્ઞાન િકાળે પણ થાય એમ નથી. હું તમારી સાથે આવું તા આ મારા પુત્રના ઘરનું રક્ષણ કોણ કરે ? તમને ખબર નથી મહારાજ ? પણ ગઇ કાલે તા ગજબ થયા હતા, ચાર ચારા મરા પુત્રનું ધન હરણ કરવાને આવ્યા હता. हुं के न है।त ते। तेंके। भारा पुत्रने आवे। अनावीने आह्या જાત. મેં જેવા ચારાને જાયા તેવી જ મારી શુનીએ ાને (કુતરીએ ાને) જાગૃત કરી દીધી ને એક્કેકે જઇને એકએકના પગે એલું તા બચકુ ભર્યું કે, ચારે ચારા ખરાડા પાડતા નાસી ગયા. મહારાજ! હું તમારી સાથે આવ્યા હત તા મારા પુત્રની શી હાલત થાત? તેના ધનના કાેણ સંભાળ લેત ? આઠમા દહાડાયર પેલી નાની છાકરી, જે મને પ્રાણ સમાન વહાલી છે, તે પાસેના તળાવમાં પડી ગઇ હતી. જે હું ન હાત તાે તે બીચારી ડૂબીને મરણ જ પામત. જેવી તે પાણીમાં પડી કે મેં ભુરકા માર્યો; અને જરા પણ ઇજા આપ્યા વગર તેને કંદારા આગળથી પકડીને હું ઉપર તરી આવ્યા ને તેના પ્રાણતું રક્ષણ કીધું હતું."

નારદે કહ્યું; "અલ્યા! કાના પુત્ર ને કાની પુત્રી! તું ધાન ને એ મનુષ્ય! તારે ને એને શા સંબંધ? તારા અનેક જન્મા થઇ ચૂક્યા છે, તેનાએ અનેક જન્મા થઇ ચૂક્યા છે. જાણાનુબંધે તું ને એ ગત-જન્મમાં ભેગાં થયાં; તારું ને એનું જાણ પુરું થયું, હવે તારે અને એને શા સંબંધ, કે મારા પુત્ર, મારી વહુ, મારા પાત્રો, મારું ધન, એમ અકયા કરે છે? જે તારા ને એના સંબંધ હાય તા આ તારા

પુત્ર તને પિતા માને છે ખરા ? અને પાત્રા તને દાદા માને છે ખરા ? અને સ્તુષા તારા આદરસત્કાર કરે છે ખરી ? જો, જો, તે તા ઘરમાં બેઠાં બેઠાં મધુરાં ભાજનાના આહાર કરે છે અને તને તા પેલું છાંડ્યું ધુંડ્યું નાંખ્યું છે. જો તારું શ્રાદ્ધ કરે છે, પણ તને ખાવાનુંએ આપતાં નથી. 'મારા પિત્રાજી ખુંહુ સારા હતા' એમ બાલી તારા પુત્ર તારી પ્રશંસા કરે છે અને તે જ ક્ષણે તને લાકડીના સપાટા પણ મારે છે! બાલ, તારે ને એને સંબંધ શાં? તું જે ધનનું રક્ષણ કરે છે, તેમાંથી એક દમડી સુદ્ધાંત તને આપતા નથી, તા તારું ધન કયાં છે ? જે ઘરની તું ચાકી કરે છે તેમાં તને પ્રવેશ કરવાના પણ અધિકાર નથી, તેા પછી તારું ઘર કયાં ? એ! અનાત્મવિત ! તારી વિદ્યા કયાં ખળી ગઇ? તું લોકાને ઉપદેશ કરતા હતા, તે તારા ઉપદેશ તને તેા કંઈ પણ ફળદાયક થઇ પડ્યો નથી. તે અનેકાને ઉपहेश क्यों हते। है, परमात्माने लाहा, कले अने वंहन करे।; तेल સર્વ સુખાના દાતા છે, તે જ આ સર્વ લાકાને તારવાને સમર્થ છે. આ સંસારદ્ર: ખરૂપ છે, તેની મમતા ત્યજો, તેનાપર માહ ન રાખે. એ માહુથી નરકમાં જવાનાં સાધના સધાય છે, તમે એક અદ્વિતીયને कले, सर्व धर्मोने। પરિત્યાગ કરીને એક તેને જ શરણે જાએ। \*-એ જ સર્વ પાપામાંથી નિવૃત્તિ આપનાર છે! એ તારા ઉપદેશ તને કંઇ પણ ફળદાયક થઇ પડ્યો નથી, એ શું ? તું જ શ્રુતિવચન બાલતા હતા કે, 'જેલું જે કરે છે, જેલું જે આચરે છે, તેવા જ તે થાય છે;' તે વચનને તે કંઈ પણ સાર્થક કીધું નથી. રે મૂર્ખ! તારી અવગતિ થયા છતાં પણ હુજ તું માયાથી મુક્ત થઇ શકતા નથી. ખરેખર! ચક્ષુઓ જેમ શબ્દને એઇ શકતાં નથી, કર્ણો જેમ નાસિકાના વિષયને ચહ્રણ કરી શકતા નથી, એમ જ ભૌતિક દૃષ્ટિ પરમાત્માને જોઇ શકતી નથી. ખરેખરા અજ્ઞાની, શ્રદ્ધાવિનાના ને માયામાં લુખ્ધ જીવ વિનાશને જ પામે છે. આ લાકમાં તે સુખ પામતા નથી અને પરલાક તા તેને માટે છે જ નહિ-તેલું તેનું પ્રારુષ્ધ નથી, પુરુષાર્થ નથી, ક્રિયમાણે નથી. હે અધમ! હે માયાના પાશમાં બંધાયલા! આ દુ:ખાદર્ધિ તરાવવાને માટે હું આવ્યા છું. હું પાછા જઉ નહિ, એટલામાં તું મારી સાથે આવવાને તૈયાર થા ને મારા સમાગમનું इण प्राप्त हरी है!"

<sup>\*</sup> क्षानाने ह्युं छ हे, सर्वेत्रमन्पिरित्यज्य मामेकं शरणं वज ।

માયાશંકર ધાન બાલ્યા; "મહારાજ! તમે કહ્યું તે તા ઠીક છે, પહ્યુ મેં કહ્યું તેના તા તમ જરાય વિચાર કર્યો નહિ! હું આવું તા મારા પુત્રના ઘરનું રક્ષણ કેાણ કરે શકાઇ લુંટી જાય તા હું શું કરું? "

નારદજીએ કહ્યું; 'અલ્યા! તારા પુત્ર કર્યા ને તારું કુટુંબ કર્યાં ?' તારા પુત્રા ને તારું કુટુંબ તા આ ધાન અને શુનીએ છે!"

માયાશંકર છાલ્યા; "પણ પૂર્વજન્મના તા મારા પુત્રા ને સગ સહાદર ખરા કે નહિ?"

નારદજીએ કહ્યું; "પણ આ જન્મમાં તારે તેની સાથે શાે સંબંધ છે ? એવા તા અનેક જન્મામાં તારા યુત્રપરિવાર હતા, તેનું તન આજે સ્મરણ નથી, અને તું આ પુત્રપરિવારને કયાં સંભારે છે! ઉંનામક नरक्षमांथी तारे ते पुत्र. बतारा पुत्रे ते। तने बंनामक नरक्षमांथी तार વાના યત્ન કીધા નથી. પણ તું પંડે આજે તારી મલિન વાસનાને ચાેગે નરકમાં જ પદ્યો છે. શું એ નરકનું સુખ તને આનંદ આપે છે!"

માયાશ કર બાલ્યા: "મહારાજ! હજી તમને આ જગતની લીલાની ખબર નથી. સ્નેહ અને સગપણ તાે થુવેરીઆના જેવું છે. નિર્જળ સ્થળમાં પણ પડ્યું પડ્યું તે પદ્મવિત થાય છે. સ્નેઢની સાંકળ કંઈ તાેડી તાેડાતી નથી ને છાેડી છાેડાતી નથી. હું આ પૌત્રના પિતામહ નથી. પરંતુ તે મારા પુત્રના પુત્ર તાે છે જ! તેના રનેહ હું ત્યાગ કરી શકતા નથી. હમણાં તા મહારાજ! માફ કરા; મારી વૈકું ઠ આવ-વાની ઇચ્છા નથી; અગાડી જોઇ લઇશું."

માયાની આવી પ્રભળતા જોઇને નારદજી ચકિત થઇ ગયા. પછી તે ધાનને અને તેના કુટુંખને તજી દઇને આકાશમાં ગમન કરતા કરતા વિચાર કરવા લાગ્યા કે; "એાહાહા! પરમાત્માની માયાનું અળ કેટલા પ્રખળ છે શ માયાના પાશમાં જકડાયલા જીવ, મારા જેવાના સમાગમ થયા છતાં પણ સત્સંગ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી ને માયામાંથી છૂટવાના સંકલ્પે કરતા નથા. જે શાસ્ત્રવિધિ છાડી સ્વચ્છંદપણાથી વર્તે છે તે સિદ્ધિને પામતા નથી, સુખને પામતા નથી અને પરમ ગતિને પણ યામતા નથી; † એવું માયાનું આવરણ ગાઢ-પ્રગાઢ છે. અહા પરમ પરમાતમા! તારી માયાને સાષ્ટાંગ દંડવત પ્રણામ!"

<sup>\*</sup> पुत्राम्नो नरकायस्मात्पितरं त्रायते स्तः। तस्मात्पुत्र इति प्रोक्तः स्वयमेव स्वयम्भुवाक्षः † यः शास्त्रविधिमुत्सृज्य वर्तते कामकारतः। न स सिद्धिभवाप्नोति न सुसं न परां गतिम् 🗠 24

કેટલેક કાળે માયાસંકર નામક જીવ, ધાનદેહમાંથી મુક્ત થયો. તે જરાયુજ યાનિના ત્યાગ કરીને અંડજ યાનિમાં માયાસંકરના નરકના કીડારુપે અવતર્યો! એ દેહમાં તે જીવ એમેક કીડા સંગે રહીને આનંદ સાગવતા હતા. પુન: નારદજી તેની પાસે પધાર્યા અને તેના ઉપર

નિર્મળ જળ છાંટી તેમણે કરુણાદૃષ્ટિથી કહ્યું; "દુરાત્મા! હે અજ્ઞાનાં ધકારમાં ડૂખી ગયેલા માયાશંકર! કેમ હવે તારા મુખની કંઇ સીમા છે ખરી? આ મુખમાંથી મુક્ત થવા માટે હજીએ તારી આત્મદૃષ્ટિ ખુલશે કે નહિ? તારા મનની સ્થિત સુધરશે કે નહિ? આ નરકમાં પડવામાં અને રહેવામાં તને હજી પણ આનન્દ આવે છે? હવે તું ગમે તેમ ખાલ, પણ મેં નિશ્ચય કીધા છે કે, આ વખત તા હું તને બળાતકારે પણ વૈકુઠમાં ઘસડી જઇશ ને તારી અનાતમબુદ્ધિના વિનાશ કરીશ ને મારાં દર્શનનું યથાર્થ ફળ આપીશ. આ સ્થિતમાં વધુ કાળ તને રહેવા દઇશ નહિ."

કીડાના રૂપમાં રહેલા માયાશંકરે કહ્યું; "હું! હું! મહારાજ! જો એ, કંઇ એવું ઉધુંચત્તું કરતા નહિ. અહીં મને એવું શું દુઃખ છે કે, તમે મને વૈકુંઠમાં લઇ જવાને ઇચ્છા છા ? આ વિષ્ઠાના કીડારુપે ચહેલા હું, મારા પુત્રના ખેતરના ખાતરરૂપે પ્રાઇને, તેને ફળ આપવાને ચાર્લુ છું. એ કામ મને પૂર્ણ કરવા દ્યો."

નરકના દુ:ખથા પણ વિશેષ કષ્ટદાયી કીડાના દેહમાં પણ તેની માયિક વાસના જોઇને, નારદજીને ભારે ખેદ થયા. છતાં તેના આકંદના અને કલ્પાંતના કંઇ પણ વિચાર કર્યા વિના, પાતાની યાગસિદ્ધિવરે જ્યાડીને, ગંગાના દિવ્ય જળમાં તે જીવને પધરાવ્યા ને ગંગાજળના સ્પર્શ થતાં જ, માયાલુષ્ય જીવ, માયાશંકરની માયાના વિનાશ થઇ અયા. પછી તેને પાતાની સાથે લઇને પરમાત્માનાં દર્શને પધાર્યા

નારદ જ એ પરમાતમાને પ્રણામ કરીને કહ્યું, 'હે જગદીશ્વર! દે મહાપ્રભુ! હે ચક્રને ચલાવનારા! આપ ખરેખરા માયાપતિ છેા!\* મેં આપની માયાનું યથાર્થ દર્શન કર્યું! એ માયા દુસ્ત જ છે! જે આપને પ્રાપ્ત કરે છે, તે જ એ માયાને તરી જાય છે! આપની નિર્મિત એ માયાની શક્તિ એટલી અગાધ છે કે, તેના પાશમાં જે

मायां तु प्रकृतिं विद्धि मायिनं तु महेश्वरम् ।

है देवी सेवा गुणमची मम माया दुरत्यया । मामेव ये प्रवर्धते मायामेतां तरंति ते ॥

જ કડાયા, તે છૂટવાને અશક્ત જ અની જાય છે. ચિત્ત જેમ પાતાના ભાનના નિર્વાહને માટે સમર્થ છે, લિંદ જેમ લિંદના નિર્વાહને માટે સમર્થ છે, લિંદ જેમ લિંદના નિર્વાહને માટે સમર્થ અને સંભાવનાથી પછ્ય પેલીપારની ઘટના ઉપજાવવામાં કુશળ એવી માયા વિશ્વમ થકી માહ ઉપજાવે છે. સ્વસ્વરુપના સહજ નંદમાં સદા વિહરતા નિ:સંગ યાગીએ જ એ માયાના પારને પહેંચી શકે છે. જગતના જીવની માયા તરવાની ગતિ સ્વસ્વરુપના જ્ઞાન વગર અશક્ય જ છે.

તે પછી નારદજ પરમાત્માનું ભજન કરતા કરતા અને વીણા વગાડતા વગાડતા, વિશ્વમાં વિદ્વરવા માટે ત્યાંથી પ્રયાણ કરી ગયા.

ચાગીન્દ્ર મુનિએ માયાનું પ્રાયલ્ય અને શક્તિની આ સુંદર કથા કહ્યા પછી, સુવિચારે પૂછ્યું; "મહારાજ! આ જીવ તેા માયામાં ઠેઠના ઠેઠ સુધી લુગ્ધ જ રહ્યો હતા; છતાં તે પરમ ગાતને કેમ પામ્યા ?"

ચાગીન્દ્ર મુનિ બાલ્યા; "હે વત્સ સુવિચાર! એ દેવષિ નારદના સત્સંગનું ફળ છે. કુટુંબ પરિવારની માયા સિવાય બીજાં તેનાં કમેં શુદ્ધ હતાં, તેથી જ તેને વૈકુઠ લઇ જવાની શ્રીનારદ છેને ઇચ્છા થઈ હતી ને લઈ ગયા હતા. એ કંઇ મુક્તિ ન હાતી, પણ ત્યાં રહી તે જવ કાળે કરી મુક્તિને પામ્યા હતા. જેમ અજામિલ, માત્ર નારા-યણના નામસ્મરણથી જ તરી ગયા છે, તેમ જ માયાશંકર પણ મહાલે નારદનાં દર્શન તથા ઉપદેશ શ્રવણના પ્રતાપથી જ તરી ગયા છે. જે માક્ષના જિજ્ઞાસ છે તેવા આ લાકના જીવે, માયાની સપ્ત ભૂમિકાઓને જીતવા માટે, નિત્ય મથન કર્યા કરવું એઇએ.

સાયાની સાત ભૂમિકા ૧. પહેલી ભૂમિકા કીર્તિ, ૨. બીજ ભૂમિકા શ્રી, ક. ત્રીજ ભૂમિકા વાણીવિલાસ, ૪. ચાથી ભૂમિકા સ્મૃતિ, ૫. પાંચમી ભૂમિકા મેધા, ૬ છઠ્ઠો

ભૂમિકા ધૃતિ અને છ. સાતમી ભૂમિકા ક્ષમા છે.\* જેને મુક્તિની કામના છે તેણે કીર્તિ ને ધનના ત્યાગ કરવા, વાણીવિલાસમાં નિઃશ્યુદ્ધ રહેવું, ભાગવેલા વિષયની સ્મૃતિ કરવી નીદ્ધ, ખુદ્ધિથી પરમાત્માને જાણવાના પ્રયત્ન કરવા, પરમાત્માના સ્વરૂપને આત્મામાં કસાવીને આત્મા પરમાત્માનું પરિશાધન કરવું અને ક્ષમાવૃત્તિથી જગતને જોવું. વળા તેણે દ્વેતના ત્યાગ કરી અદ્ભેતરુપે રહેવાના પ્રયત્ન કરવા. એ જ માયાના પરાજય છે. જે જીવ એ માયાના પરાજય કરે છે, તે જીવને આ લાકની

<sup>\*</sup> कीर्ति, श्री, बाक्, स्मृति, मेघा, धृति अने क्षमा.

માયા-અવિદ્યા પરાજય કરી શકતી નથી; પણ શુદ્ધ સાત્વિક માયામાં પરમાત્માનાં ચરણકમળનું સતત સેવન કરવાને સમર્થ બનાવે છે. માયાનાં અનેક સ્વરુ પા છે, તે સર્વથી સુરક્ષિત અનવામાં પુરુષાર્થ પરમ છે. માયાની એવી તા પ્રગાઢ શક્તિ છે કે, ગમે તેવા જ્ઞાનીને પણ તે માઢ ઉપજાવીને પાતામાં લકુ અનાવી દે છે, ને જ્ઞાન વિજ્ઞાન સર્વના નાશ કરી નાંખે છે. મહાન્ વિજયી ભલે હા, પણ જે માયાને જત્યા તે જ જ્યો, તે જ જાવ્યા, તે જ ત્યાં ને તેણે જ પરમ પદ પ્રાપ્ત કીધું, અન્ય તા જીવતાં છતાં સુવા સમાન છે; જ્યા છતાં જીતાયલા સમાન છે; તેમના જ્ઞાનના લાપ થયેલા સમજવા અને અજ્ઞાનમાં જ તે આથડિયાં ખાનારા છે. તેમનું દર્શન, પૂજન, સાધુ સંતનું સેવન, દાન, ધર્મ સઘળું નિષ્ફળ નીવડે છે. જેને આત્મજ્ઞાન હાતું નથી, જેણે વાસના ત્યાંગી નથી, જે પરમ પ્રેમમાં લુખ્ય નથી, તેને માલ જ નથી. પરમ પ્રેમ જ સર્વ સિદ્ધિઓના–કામનાઓના દાતા છે; મુક્તિનું મંદિર છે."

छन्दांसि यज्ञाः कतवो वतानि भृतं भग्यं यश्च वेदा वदन्ति । अस्मान्मायी सृजते विश्वमेतन् तस्मिश्चान्यो मायया सन्निरुद्धः ॥

છે જે, યુર્રા, વૈદિક કર્મો, વૃતા તથા ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તમાન જે કાંઈ (ચાર) વેદા કહે છે, તે સર્વ અમૃતરૂપ અક્ષરમાંથી જ ઉત્પન્ન થયું છે. માયાયુક્ત તે પરમાત્મા વિશ્વની (બધાની) ઉત્પત્તિ કરે છે. આને વિશે માયાપરવશ થયેલા બીજો જીવાત્મા માયાના બંધનમાં બંધાયલા રહે છે.

श्वेताश्वतर उपनिषद

मायां तु प्रकृतिं विधानमायिनं तु महेश्वरम् । समाय्यस्रुजतेश्याद्वः चेताचतरशास्त्रिनः ॥

માયા એ ભગવાન મહે ધરના પ્રકૃતિ છે અને માયો ભગવાન મહે ધર છે. તે મામી ભગવાન મહે ધરે આ ચરાચર સૃષ્ટિ નિર્માણ કરી એમ ધાતા ધતાર શાખાવાળાઓ કહે છે.





# પંચમ બિન્દુ

MO HOW HOW (ON

## कन ह विदेखीनुं आत्मशीधन

संसार:स्वप्रतुच्यो हि रागद्वेपादिसंकुछः । स्वकाले सत्यवद्भाति प्रबोधेऽसत्यवद्भवेत् ॥ अर्थ-राग द्वेधाि धरि भरपूर संसार ३५४तुस्य छे; निदामां जेम स्वभ्र सत्य जेवं भारते छे, पण् लभतमां भिय्या थाय छे, तेम अज्ञानावस्थामां संसार सत्य भारते छे अने प्रणाध (ज्ञान) यतां ते पण् असत्य-भिय्या यर्ध लप छे. असत्य-भिया यर्ध लप छे.



#### बागञ्जष्ट जनक

નિત્ય નિયમ પ્રમાણુ નિત્ય કર્મથી પરવારી દેપતી, ગુરુના આશ્રમમાં ગયાં. યાગીન્દ્ર મુનિ તેમની જ માર્ગપ્રતીક્ષા કરતા હતા. સાષ્ટાંગ પ્રણામ કરી બંને શિષ્યા કુશાસનપર બેઠાં. તેમનાં હ્રુદયના

અભિપ્રાય જાણીને મુનિએ તેવા જ ઉપદેશ આરંજ્યા. તે બાહ્યા; ''હે. યુત્રા! મનુષ્યાને કાઇ જન્મના કર્માવપાક શેષ રહ્યા હાય છે, તે લાગ-વવાને જ પરમાતમા તે જીવને આ લાહમાં ઉત્તમ સ્થાનમાં જન્મ આપે છે. શ્રદ્ધાવાન અને પરપ્રદ્માપાસિ માટે મથન કરવા છતાં પણ જે જીવ આત્મા અને પ્રદ્માની એકતાની પ્રાપ્તિના કાર્યમાં અપૂર્ણ રહે છે, જેની વૈરાગ્યવાસના તીવ થઇ નથી ને જેની ક્ષાેગવાસનાના સર્વાશ નાશ થયા નથી, એવા જવા, યાગમાંથી બ્રષ્ટ થવા છતાં પણ દુર્ગતિને તા પામતા જ નથી;\* પરંતુ પાતાનાં પુષ્ટ્યે કરીને પ્રાપ્ત કરેલા લાકામાં જઇને, જે ભાગવાસનાનાં ખીજા તેના અંગમાં રહેલાં છે, તે ભાગવાસના ભાગવવાને આ લાકમાં જન્મ ધારણ કરે છે. પણ તેમને, જ્યારે ભાગ-વાસના-ભાવનાનું ફળ ભાગવતાં ભાગવતાં અચાનક વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થાય છે, સત્અસત્ની ભિન્નતા જણાય છે ત્યારે તે સંસારને તુચ્છ ગણીને ત્યજી हે છે અથવા તેમાં નિર્લેપ રહીને વિચરે છે; અને અન્તે પાતાના જન્મનું સાર્થક કરી લે છે. ભ્રષ્ટયાગી કાઇ ધર્મશીલ વિદ્વાનને ત્યાં, પવિત્ર શ્રીમાનને ત્યાં કે ચાેગસંપન્ન પુરુષને ત્યાં જન્મ ધરે છે. પ્રથમ તા તે ભાગ ભાગવવામાં જ લીન રહે છે, પણ આકરિમક તેની ભાગે-મછાની તૃપ્તિ થઇ જાય છે અને જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી તે જ્ઞાનયાગ સાધીને જીવન્સુકત બની, વિદેહસુકત થાય છે.

વિખ્યાત થયેલા જનક પછુ વિદેહી દશા પ્રાપ્ત થયા પૂર્વે આવા જ યાંગભ્રષ્ટ જીવ હતા. તેના રાજ્યમાં સર્વ પ્રજા સુખી અને સંતાષી હતી; પ્રદ્માનિષ્ઠ પંહિતાના તે નિત્ય સમાગમ કરતા હતા; પાતાના નિત્ય કર્મમાં અખાધિત તત્પર રહેતા હતા, તેનું મન-જે બંધનું કારખુ છે, તે સદાય પ્રદ્માની જિજ્ઞાસા કર્યાં કરતું હતું અને તેના આહાર, વિહાર અને ચેષ્ટા નિષ્કામ વૃત્તિવાળાં હતાં. જે કર્મ તે કરતા, તે પ્રદ્માર્પણ જ કરતા; છતાં તેના પુષ્યના વિપાક જ્યાંસુધી પૂર્ણ થયા નહતા ત્યાં સુધી તેને સત્સમાગમ થયા નહતા ને જયાંસુધી સત્સમાગમ થયા ન હતા તે હતો. ત્યાં સુધી તેને સત્સમાગમ થયા નહતા ને જયાંસુધી સત્સમાગમ થયા ન હતા ત્યાં સુધી તેને સત્સમાગમ થયા નહતા ને જાણવાને સમર્થ થયા નહતા.

न हि कल्याणक्करुकश्चिर्दुगैतिं तात! गच्छति ।

<sup>🕇</sup> प्राप्य पुण्यकृतांहोकानुषित्वा साश्वतीः समाः ॥

श्चीनां भीवतां गेहं योगभ्रष्टोऽभिजायते । भयवा श्रीगनामेव कुले भवति श्रीमतामू

#### क्रमध्नी नगरयर्था

એક સમયે પ્રાતઃકાળે એ રાજ છૂપા વેશે નગરચર્ચા જેવાના નીક<sub>ળ્</sub>યા. નગરની ગલી કૂંચીએા, પરાં**એ**ા, બજારા, કિલ્લાએ**ા અને** છાવણીઓ નેતા નેતા, રોજમાર્ગપર તે આવી ચડ્યો. તે પ્રસંગ રાજાની નજર એક શ્રીમાન્ ગૃહસ્થના ઝરુખાપર પડી. ત્યાં એક દંપતી-સ્ત્રી અને પુરુષ–પતિપત્ની એઠાં એઠાં આનંદમાં કલ્લેાલ કરતાં **હ**તાં. રા**જા તે**્ શ્રીમાનના પાતાની સ્ત્રી સાથેના વિનાદપ્રસંગ નિહાળતા હતા, એ જ ક્ષણે એ નગરના મહાજન શેઠની સ્ત્રો નદીતરે પાણી ભરવા જતી હતી, તેની દૃષ્ટિ પણ ઉક્ત ઝરુખાયરની ક્રોડાયર પડી. પ્રથમ ગુઢ-સ્થની વિનાકલીલા જોઇને, પછી તે અગ્રિ રિમત કર્યું; રાજાએ તે જે જે તે તે વિચાર થયા કે, 'મા ગૃહસ્થની સ્ત્રી શા કારણથી હસી ? હસવાના પ્રસંગ છે ખરા, પણ એવા પ્રસંગા તા ઘણાએ આવે છે; પણ મારે એ સ્ત્રીનાં દ્વસવાનું કારણ જાવ્યું જોઇએ ' પછી શંકાશીલ રાજા, ધીમ ધીમે તે સ્ત્રીની પાછળ પાછળ ગયા.

તે સ્ત્રી નદીના ઘાટપર જઈ એડું માંજવા એ**ડી**. ત્યાં સ**મીપમાં** જઇ રાજાએ તે સ્ત્રીને પૂછ્યું; "હે અંબે! કૃપા કરીને મારી શંકાના સમાધાન કર. તું શા હેતથી હસી ?"

રાજાને ઓળખી જઇને તે સ્ત્રી બાલી; "હે રાજન ! આપ નગર-ચર્ચા જોવાને નીકળ્યા છેા, તે નગરચર્ચા જ જીવા. આ પ્રાપંચિક જગ-तमां आवा ते। अने । प्रसंशे। मारा नेवामां आवे छे, तेवे। अक પ્રસંગ જોઇને હસી, એમાં આપને આશ્ચર્ય શાનું થયું ? એનું કારણ જાણવાથી આપને શા આનન્દ થવાના છે ? સંસાર છે, અનેક પ્રકારના કૌતુકા થાય છે ને થશે; તેમાં મારે શું ને તમારે પણ શું સ્વાર્થ છે? મહારાજ! આપ રાજપાટ સંભાળીને પ્રજાના સુખમાં વૃદ્ધિ થાય તેમ કરા, એટલે કૃતકાર્ય થશા. ક્ષુદ્ધક પ્રાણીઓની અમાનુષિક ચેષ્ટાએાના ગર્ભના હેતુ જાણવામાં આપને કાેઇ પણ રીતે આનંદ થશે નહિ!"

તે ઓનાં આવાં ગૃઢ વચના સાંભળી, તેની ગંભીર સુદ્રા જોઇ, રાજાને વિશેષ સંશય ઉત્પન્ન થયા. જનક રાજા બાલ્યા; "હે સચ્ચ-રિતશાલી સાધ્વી! તમે મારી શંકાનું જ્યાં સુધી સમાધાન કરશોક નહિ, ત્યાં સુધી મને ખીજા કશાથી આનંદ થવાના નથી."

તે સચ્ચરિતશાલી સાધ્વીએ કહ્યું; "મહાસજ! કે દેવ! આપ ખહુ જ ઉતાવળા છા ને પુરુષ વિચાર કર્યા વિના જ ભાલા છા! નિ: લંશમ-

પણે માન જે કે, એ ભેદ હું તમને કહીશ, તે દિવસથી જ તમારા આ લેકિનો આનંદ, સદાને માટે વિનાશ પામશે; માટે હે રાજ! એ જાણવામાં કાંઇ પણ સાર નથી. જાણવાનું છે તે જ જાણા. ન જાણવાનું જાણેલાઓના પત્તો જ નથી! પરન્તુ હું જાણું છું કે, આપ રાજ છા, ગુણવાન્ છા, વિદ્વાન્ છા, પ્રદ્માના જિજ્ઞાસ છા, આપે લીધેલી હઠ આપ છાડશા નહિ: સ્ત્રીહઠ, આળહઠને રાજહઠને કાઇ પૂરું પડી શકતું નથી. સાંભળા! જે આપને મારા હસવાનું કારણ જાણવાની અપેક્ષા જ હાય તેા સાંભળા! આજથી છ મહિને આપના અગીચાના પ્રવારાની સમીપમાં આવી, એક મેનાને આલાવીને પૂછશા તા તે તમને આ ભેદનું રહસ્ય કહેશે. હમણાં તા આપને પ્રણામ! વળી વધુ સાંભળા: હે રાજન્! આજે જ મારું મૃત્યુ છે! આ પાણીનું એડું ભરીને જેવી હું મારા ઘરના ઝરુખા નીચે જઇશ કે તત્ક્ષણે તે ઝરુખા તૂટી પહેશે ને હું મરણ પામીશ!"

તે સ્ત્રીના મુખથી આવાં મનને ચકિત કરનારાં વચના સાંભ-ગીને, રાજા તો તેની સામે ટગર ટગર જોઇ જ રહ્યો. તે દંગ થયો. તેને ચિત્તભ્રમ થઇ ગયા. તે પછી તે ગંભીરતાથી બાલ્યા; "હે બહેન! એ મૃત્યુનું વારણ નહિ થઇ શકે ?"

''મહારાજ! તમે તો ઘેલા છેા, નિયતિના નિર્માણને ફેરવવા કાે કા સમર્થ છે ? ત્રજા લાેકામાં એવા કાેઇ પણ સમર્થ નથી કે, જે નિયતિના નિર્માણને ફેરવી શકે. એ ઉપર પુરાણપ્રસિદ્ધ એક કથા હું તમને કહું છું, તે તમે લક્ષમાં લ્યાે."

### निर्भाष ते निर्भाण क छ

પછી તે સચ્ચરિતશાલી સાધ્વી-સતીએ રાજાને કહ્યું; હે મહારાજ! લેકાના રાજા રાવણ અતિ મહાન્ પ્રતાપી હતા. તેની રાજસભામાં પ્રદ્મા વેદ ભણતા, વાયુ પવન ઢાળતા, અગ્નિ પાકક્રિયા કરતા, મેઘ

પાણી ભરતા, લક્ષ્મી ધન આપતી, કુંબેર ધનનું રાવણ અને રક્ષણ કરતા ને ઇદ્રાદિક તેના સામંતા તરીકે તેના વિધાતા દરભારમાં નિત્ય પહેરા ભરતા હતા. એવા સમર્થ રાજા પણ નિયતિના નિર્માણને–વિધાતાના લેખને

મિથ્યા કરી શકયા નથી, તા મનુષ્યનું શું ગજું? આવા સમર્થ રાવણુરાય પાતાના પ્રતાપથી ત્રણ ક્ષાકાને પણ તુચ્છ ગણતા હતા.

એક સમયે તે દરભાર ભરીને એકા છે, ત્યાં પ્રદ્માએ વાર્લા પ્રસંગમાં કહ્યું, "હે મહારાજ દશાનન! વિધાતાના લેખને મિથ્યા કર- વાને કાેઇ પણ સમર્થ નથી; લલાટમાં લખાયલા છઠ્ઠીના લેખને કાેઇ પણ ટાળી શકતું નથી."

પ્રદ્માનાં આવાં વચના સાંભળીને, મૂછપર હાથ દઇને દશાનને કહ્યું; ''અલ્યા પ્રદ્મા! વિધાતા તે તારી એવી કેાણુ માેટી દેવી છે કે, જેના લખેલા લેખને ફેરવવા રાવણુ પણ સમર્થ ન હાેય '''

ખુદ્ધાએ કહ્યું; "જીવ-માત્રના કર્ત્તવ્યનું નિર્માણ કરનાર એ જ અધિષ્ઠાત્રી મહાદેવી છે; એના લખેલા લેખને કાેઇ પણ ફેરવી શકે એમ નથી. રે! એકવાર લખેલા લેખને એ પંડે પણ ફેરવી શકવા અસમર્થ છે. તે એવી તાે શક્તિવાળી છે કે, નિર્માણ તેને હાથે સ્વયં લખાઇ જાય છે!"

રાવણે મૂછપર હાથ રાખીને પુન: કહ્યું; ''ડીક ડીક! એ રાંડ વિધાતાના લેખને હું જો મિથ્યા ન કરું તો મારું નામ રાવણુ નહિ. અલ્યા પ્રદ્ધા! હજી તારા મનમાં વિધાતાનું અભિમાન છે કે, તે મારા કરતાં પણ જખરી છે; તો હું તને થાડા દિવસમાં જ અતાવીશ કે, તે વિધાતા પણ મારા મહાડા આગળ કેમ પાણી ભરે છે? ખાલ, એ વિધાતા કર્યે દહાં મનુષ્યાના કર્મના ઉલ્લેખ કરે છે?"

રાવલુના ઉગ્ર કાેપ જોઇને બ્રહ્મા તા થરથર ધૂજવા લાગ્યા, પણ પછી શાંતપણે બાલ્યાઃ "હે મહારાજ રાવલુ! એ વિધાતા જીવના જન્મની છકુી રાત્રિએ, મધ્યરાત્રિના જીવનના સુકૃત દુષ્કૃતના લેખ લખે છે!"

તુરત જ સભાનું વિસર્જન થયું. રાવણના મનમાં એવા ખેલ્ય ભરાયા કે, 'એ વિધાતાના લેખને હું મિથ્યા કરું ત્યારે જ મારું નામ દશાનન! એ સમયે રાવણની રાણી મંદાદરીને ગર્ભ હતા. થાડા કાળમાં રાણીને પ્રસવ થયા ને રાવણે વિધાતાના લેખને મિથ્યા કરવાના પ્રયત્ન કીયા. રાણી મદાદરીને પુગી અવતરી હતી. છઠ્ઠી રાત્રિએ મંદાદરીના પ્રસૂતિગૃહના દ્વાર ઉપર જઇને રાવણ એઠા ને વિધાતાના—નિયતિના નિર્માણને મિથ્યા કરવાને તેની વાટ એવા લાગ્યા. મધ્યરાત્રિ થઇ કે, છમછમ કરતી દેવી માયારૂપ વિધાતા દેવી ત્યાં આગળ આવી જિલી રહી. તેનું દિવ્ય સૌદર્ય એતાં જ પ્રથમ તા રાવણ ઝંખવાણા પડી ગયા; પણ તે વીર પુરુષે, ગાઢા થયા એકદમ ઊલા થઇ, વિધાતાના હાથ પક્કી પૂછ્યું; ''આ કાલ માઝમ રાત્રે, ત્રિલાકને ધૂજાવનાર દેવ ને અસુર સર્વના સ્વામી રાજા રાવણની આજ્ઞા વગર, તું કેમ આવી ! બાલ, તું કાણ છે! કયાં જાય છે!"

વિધાતાએ કહ્યું; "હે રાજા રાવસ્તુ! હું પરમાત્માની માયાવી શક્તિ છું! તમારી રાષ્ટ્રી મંદેાદરીએ કુવરીને જન્મ આપ્યા છે, તેના જીવનના લેખ લખવા જાઉં છું."

રાવણે પૂછયું; ''તું શું લેખ લખવાની છે ?''

દેવી વિધાતા બાલી; "હે દશાનન! શા લેખ લખવાની છું તે હું પંડે જાણતી નથી; લેખ લખતી વખતે હું અવળ મુખે ઊભી રહું છું ને પાછલે હાથે લખું છું, તેથી મને ખબર નથી પડતી કે હું શં લખું છું. તે લેખના નિર્માણ કર્તા તા વિશ્વના સર્જનહાર નિયામક જ છે, કે જેને તું એાળખતા નથી!"

રાવણે કહ્યું; ''ઠીક, ઠીક, તારી એ લવારી બાજુએ મૂક! લેખ લખીને પાછી જાય ત્યારે મને મત્યા વગર જઇશ તા તને સખતમાં સખત શાસન કરીશ! જા! તારું કામ પૂર્ણ કરીને અહીં પાછી આવ, હું બેઠા છું." વિધાતા પ્રસ્તિગૃહમાં ગઇ અને ઇશ્વરની ઇજ્છાથી તેનું દિવ્ય સ્વરુપ રાવણ વિના અન્ય કાઇ પણ જોઇ શક્યું નહિ.

વિધાતા કન્યાનું નિર્માણ અવળે મુખે લખીને પાછી ક્રરી ત્યારે

રાવણે પૂછ્યું; તે શું લખ્યું !"

વિધાતા માલી; "તે મેં જોયુંએ નથી ને જોવાની મને આજ્ઞાએ નથી. જે ચિચ્છક્તિએ એના જન્મ નિર્માણ કીધા છે, તે જ ચિચ્છક્તિપ્રેરિત મારાથી જે લખાયું, તે જ મેં લખ્યું છે!"

રાવણે આજ્ઞા કીધી; "જા વાંચીને પાછી આવી અને એ

નિર્માણ જણાવ."

વિધાતા પાછી પ્રસૂતિગૃહમાં ગઇ ને રાજકન્યાનું નિર્માણ વાંચીને રાવણ પાસે આવીને તેને તેણે કન્યાનું સંપૂર્ણ જવનચરિત્ર જણાવ્યું, અને છેવટે કહ્યું; ''હે રાજ! એ તારી કન્યાનું નામ 'પદા-રથ' છે, એનું લગ્ન તારા દ્વારપર 'દ્વાનારત' નામના જે ચંાળ ઝાડૂ કાઢે છે, તેની સાથે થશે!"

એ શબ્દ સાંભળતાં જ રાવશ્વની પગની જવાળા શિરપર જઇને છેઠી. તે રાતા પીળા થઇ ગયા, ને વિધાતાને મારવા ખડ્ગ ખેંચવા તત્પર થયા, પશુ એટલામાં વિધાત્રી અદશ્ય થઇ ગઇ; અને વિચાર- બસ્ત રાવણે રાજભવનમાં જઇને દરખાર લયી. તેણે પ્રદ્ધાને કહ્યું; "અલ્યા બાદા માયાના પ્રદ્ધા! આજે તારી વિધાતાના લેખ હું મિથ્યા કરું ત્યારે તું જાણીશ કે રાવણ કેવા સમર્થ છે."

બ્રહ્માએ નમ્રપણે કહ્યું, "મહારાજ! આપ તા સર્વસમર્થ છે। જ ચાહા તે કરા તેવા છા; પણ મહારાજ! વિધાતાના લેખને તે। કાઈ ફેરવી શકે તેમ નથી."

પછી રાવણે પાતાના દુષ્ટ મંત્રીએાની સાથે મંત્રણા કરીને તે નિદાષ ચંડાળના વધ કરવાના વિચાર કર્યો. ઇશ્વરની લીલા અકલિવ છે, તેના ક્રાેઇ પણ પાર પામી શકે તેમ નથી. રાવણ મહાઅહંકારી ને મદાન્મત્ત હતો, તેના અહંકારના નાશ કરવાની ગર્વગંજનદારની જ ઇચ્છા હતી, તેથી અન્ય મંત્રીની મતિ કેરવી. રાવજ તેા અવિદ્યાના ઉપાસક હતા અને પરમેશ્વરની શક્તિની ઉપેક્ષા કરતા હતા, તેથી ગર્વગંજનનાથ, તેના ગર્વના નાશ કરવાને જ તેના મંત્રીમાં ખુદ્ધિ પ્રેરી. અન્યના સુખ કે **દુઃખના કાઈ** પણ દાતા છે, એમ રાવણ માનતા ન હતા; સત્ અસત કર્મનાં ફળ ભાગવવાં જ પડે છે, એવું તેના જાણવામાં ન હતું; હું સર્વ કરવાને સમર્થ છું, એવું તેને મિથ્યા અભિમાન હતું. પણ હૈ મહા રાજ જનકા જે જીવ કમ વિષે અકમંતે અને અકર્મ વિષે કર્મને દેખે છે, તે જ વિશેષ બુદ્ધિમાન્ છે; અાકીના તેા આપડા જ છે! ત્રણ લોક્રાને જીવનાર અને સમર્થ રાજ્યના સ્વામી ખુદ્ધિમાન નથી. એ રાવલ શાંગેચ્છા માત્રના ઉપાસક હતા ને તેમાં જ તે બંધાયલા હતા. તે પરમાતમાને બલી ગયા હતા; લાકવાસનામાં ને દેહવાસનામાં જકડ-અંધ હતા; ને પુરુષાર્થને જ પરમ શ્રેષ્ઠ માનતા હતા; નિયતિનું તેને સ્મરન થતું નહતું ને પોરુષના તે પાયક હતા; પણ તે જાણતા હતા है, नियति वैक्रियरूपे क नियामह छे. आवा महीनमत्त राजाना महनी નાશ કરવાને એક સર્વેશ્વર મહેશ્વર જ સમર્થ છે. વિધાતાના લેખ, એ જ સર્વિશ્વર મહે ધરના લેખ છે. તેને નિષ્કળ કરવાનું શ્વલક જીવને સામર્થ્ય જ નથી.

રાવણ ચંડાલના નાશ કરવાના સંકલ્પ કીધા, ત્યારે મન્નસભામાં બેઠેલા એક મન્નીએ કહ્યું; "મહારાજ! મારા તા હઠ નિશ્ચય છે કે, વિધાતા જીઠ્ઠી જ છે. આપના દ્વાર પર ઝાડૂ કાઢતા ચંડાળ કયાં ને આપની સમર્થ રાજપુત્રી કયાં! તે એ રાંડ વિધાતામાં જરાએ અદ્ભલ હોત, તા આ લેખ લખતે જ નહિ-જરા વિચાર કરતે, પણ મહા- રાજ! એ ચંડાળને મારી નાંખ્યા પછી, વિધાતાના લેખ ખરા થયો!

क्रिक्यक्षे यः वश्वेदकर्मि च कर्म यः । स वुद्धिमान्मनुष्येषु स युक्तः इत्स्त्नकर्मञ्ज् ॥

છે કે ખાટા, એ કંઇ આપણે જણા શકીશું નહિ; અને આ કુખુદ્ધિઓ પ્રદ્ધા, પછી અનેક તર્કવિતર્ક લડાવશે ને પાતાના જ મમત પકડી રહેશે. મારા તો એવા મત છે કે, એ ચંડાળને એવી કાઇ એકાંત જગ્યામાં દેશવટા ઘો કે, જ્યાં મનુષ્યનું બીજ જ ન હાય. ત્યાં પડ્યો પડ્યો એ મરી જશે ને વિધાતાના લેખ આપા આપ જ જીકો થશે."

વિધાતાના લેખ સત્ય છે કે અસત્ય છે, તેના નિશ્ચય કરવા માટે, રાવણે પણ એ સલાહ માન્ય કરી. પછી તે નિર્દેષ ચંડાળને પકડી મંગાવી, તેના પગના એક અંગુઠા કાપીને, સમુદ્રના મધ્યમાં આવેલા એક એકાંત દ્વીપમાં મૂકી દીધા; અને પછી ખ્રદ્યાને કહ્યું; ''અલ્યા ખ્રદ્યા! હવે તારી વિધાતાના લેખ કેમ સાચા પહે છે તે ખતાવજે!"

હ્યુદ્ધાએ એટલું જ કર્યું; 'મહારાજ! વિધાતાના લેખ કાેઈ પણ કાળે મિથ્યા થઇ શકે તેમ નથી. સ્વયં ચિદ્ધન પણ તે મિથ્યા કરવા સમર્થ નથી.'

ક્રેકાંધાંધ થઇને રાવણે કહ્યું; ''ઢુજી પણ તું તારા મમત છેાડતા નથી <sup>?</sup> ઠીક છે; પરંતુ જ્યારે મારી પુત્રીનું બીજા રાજપુત્ર સાથે લગ્ન થશે, ત્યારે તારા ચાર માથામાંથી એક માથું કાપી નાંખ્યા વગર હું રહીશ નહિ.''

હવે ખેટમાં છાડી મૂકેલા ચંડાલનું શું થયું તે સાંભળા.

હે રાજધિરાજ જનક ! જે ચંડાળને એકાંત દ્વીપમાં દેશવટા દીધા હતા, તે ચંડાળ પાતાના હતભાગ્યને માટે એ પ્રસંગે ખહુ ખહુ રુદન કરવા લાગ્યા. તેણે વિધાતાને અનેક પ્રકારની ગાળા દીધી, બ્રહ્માને પણ પાંચ પંદર ચાપડી કહાડી. જ્યારે આ એકાંત એટમાંથી છૂટવાના તેને કાેઈ પણ માર્ગ જણાયા નહિ ત્યારે તેણે સમુદ્રમાં પડી મરવાના નિશ્ચય કીધા, પણ તેનાથી મરી શકાયું નહિ! કેમકે તે નિર્માણ નહતું.

દેવેચ્છાથી એ બેટમાં નિર્મળ પાણીનાં ઝરણાં પુષ્કળ હતાં, ને અનેક પ્રકારની વનસ્પતિઓ ઊગી રહી હતી. એ વનસ્પતિના ફળ ફળા- દિકના આહાર કરીને, તે પાતાનું જીવન ગાળવા લાગ્યાે. થાડે દહાડે તાપ અને વરસાદમાંથી અચવા માટે પડેલા ઝાડના સ્તંભા અનાવી, ઝાડના રેસાઓમાંથી દારીએ કરીને, એક ઝુંપડી આંધી, ને તે પાતાનું આયુષ્ય ઇશ્વરનું સ્તવન કરી ગાળવા લાગ્યાે. પૂર્વજન્મના દાઈ કુમં રહારને લીધે તેને ચંડાળપાં પ્રાપ્ત થયું હતું, પણ જીવ ઉત્તમ–હતાે, તેથી તેણે ઇશ્વરને વીસર્યાં નહિ. જેના દાઇ બેલી નહિ, તેના ઇશ્વર

ખેલી છે. રાવણું તજરા પણ ઇશ્વરે તજરા નહિ. ખાર વર્ષો સુધી તે ખેટમાં એકાંતમાં રહી વનક્ળના આહાર કરી, તેણે માનસિક તપ તપવા માંડ્યું\* ને પૂર્વ જન્મનાં પાતાનાં પાપકર્મનું સંપૂર્ણ પ્રાયશ્વિત્ત કીધું. તે નિર્મળ થયા, તેની કાંતિ પણ કરી ગઇ. ઇશ્વરકૃષાથી તેના જ્ઞાનમાં-ખુદ્ધિમાં પણ ફેર પડી ગયા. તે એક મહાન ભાગ્યશાળી પુરુષ ખની ગયા. તે પરમાત્માના પરમ ઉપાસક બન્યા ને તેનું નિત્ય ભજન કીર્તન કરવા લાગ્યા. દ્વાદશ વર્ષો એ પ્રમાણે વીત્યા પછી તે ચંડાળને તે એટ છાડવાની ઇચ્છા થઈ. અરણ્યમાં પડેલા ઝાડાનાં લાકડાં લાવી, ઝાડના રેસાઓમાંથી દારડાંઓ બનાવી, તેમને તેણે એક બીજાની સાથે સાંકળી લીધાં; તેનાપર અનેક જાતનાં ઝાડાની ડાંખળી ને પાંદડાં નાંખીને એક સુંદર ત્રાપા ખનાવ્યા ને તેનાપર બેસીને, ઇશ્વર ઉપર આધાર રાખી, તે ત્રાપાને પાણીમાં તરતા છાડી દીધા.

દેવની કૃપા આગળ મનુષ્યની દુર્ણુદ્ધિના અનેક ઉપાયા કાંઇ પણ કાળે કારગત થતા નથી. તે ત્રાપા તણાતા તણાતા ભરતખંડના પશ્ચિમ કિનારાપર આવી પહોંચ્યા. દુષ્ટબુદ્ધિ રાવણે જે ચંડાલની અન્ન પાણી વગર મરી જવાની કલ્પના કીધી હતી, તે જ પુરુષ, કમેના ભેગ ભાગવી શુદ્ધ કાંચનરૂપ અનીને, પાછા કર્મભ્રમિપર આવી પહોંચ્યા.

જે દિવસે તે ચંડાળે ભરતભૂમિપર પગ મૂકયો, તે જ દિવસે ઋષ્યમૂકપુરીના રાજાનું પુત્ર વિના નિર્વેશ મરણ થયું હતું. તેથી પ્રભાતમાં જે પુરુષ નગરદ્વારમાં પ્રથમ પ્રવેશ કરે, તેને પ્રજાએ ને મંત્રીમંડળે રાજા કરવાના ઠરાવ કર્યો હતા. દૈવેચ્છાથી તે ચંડાળ ઋષ્ય-મૂકપુરીના રાજ્યનાં પદને પ્રાપ્ત થયા અને લાકાએ 'દૈવગતિરાજ'ના નામના જયજય પાકાર્યો.

શાડા કાળમાં રાવણની રાજપુત્રી વરવા ચાગ્ય થઇ. તેના સ્વયં વરમંડપ રાવણે રચ્યા. એ વિધિમાં અનેક રાજાએ ઉપરાજાએ રાવણની કુંકુમપત્રિકાથી એકઠા મત્યા. દૈવગતિરાજ પણ એ સ્વયંવરમાં રાવણના નિમંત્રણથી પધાર્યો હતા. સ્વયંવરમંડપમાં કરતી રાવણરાજકન્યા પદારથે, દૈવગતિરાજની તેજસ્વી મનમાહન મૂત્તિ જોઇને, તેને વરમાળા આરાપણ કીધી અને ત્રિલાકવિજેવા રાવણે પાતાના મનમાં સિદ્ધ કીધું કે, 'વિધાતાના લેખને નિષ્ફળ કરવાને હું સમર્થ થયા છું!"

मनःप्रसादः सौन्यत्वं मौनमात्मविनिष्रहः । भाषसं १ द्विरित्येतलपो मन्त्रसुच्यते ॥

રીતિ પ્રમાણે વરકન્યાનાં લગ્ન થયાં અને જમાઇરાજને દશૈયા ચરાવવાને રાવણને મંદિરે રાખ્યા.

એક દિવસે રાવણે રાજસભામાં મૂછપર તાવ દેતાં પ્રદ્માને કહ્યું; "અલ્યા પ્રદ્મા! તારી વિધાતાના લેખ મિચ્યા કરવાને હું સફળ થયા છું કે નહિ તે હવે કહે."

પ્રદ્વાએ નિશ્ચિત ને નિધડકપણે ઉત્તર આપ્યું; ''મહારાજ! વિધાતાના લેખને નિષ્ફળ કરવાને કાેઇ પણ સમર્થ અવતર્યો નથી ને આ સબ્ટિના પ્રલયપર્યંત અવતરશે પણ નહિ! હાેનારત આગળ પદ્દારથ મિથ્યા જ છે!'

પ્રદ્માનું તે વચન સાંભળીને રાવણની રાજસભા ખડખડાટ હુસી પડી. રાવણે કહ્યું; "તે ચંડાળ અહારણિયા કયાં ને આ રાજેન્દ્ર જેવા ઋષ્યમૃકપુરીના દેવગતિરાજ કયાં ? અલ્યા પ્રદ્ધાા! હજ તું તારી હઠ મૃકતા નથી ?"

બ્રહ્માએ ઉત્તર આપ્યું; "મહારાજ! હું અસત્ય બાલ્યા નથી ને બાલીશ પણ નહિ. આપ ગમે તે કહેા, પણ મારા તા નિશ્ચય જ છે કે, વિધાતાના લેખ કાેઇ પણ મિથ્યા કરવાને સમર્થ નથી."

આ પ્રમાણે બે ચાર વાર બ્રહ્માનું કથન સાંભળીને રાવણને ભારે શંકા થઇ. તેણે પાતાના મંત્રિમંડળ સાથે પુનઃ વિચાર કીધા અને રખેને આ દૈવગતિરાજ તે જ ચંડાળપુત્ર હોનારત હોય, એવી શંકા અતાવી. પછી રાવણે તે ચંડાળના જે અંગુઠા કાપી નાંખ્યા હતા, તેની નિશાની જોવાના વિચાર કર્યો, પણ તે તક સહજ હાથમાં આવી નહિ. દૈવગતિરાજ હંમેશાં જ હાથે ને પગે માં ખં પહેરી રાખતા હતા, તેથી રાવણ તેના પગ જોઇ શકતા નહતા. કર્મસંજોગે એક દિવસે, દૈવગતિરાજ એકાંતમાં સ્નાન કરતા હતા ત્યારે ગુપ્તદ્વારમાંથી રાવણે નજર કીધી તા દૈવગતિરાજના જમણા પગના અંગુઠા ન હતા. તે જોઇને તે બ્રમ પાડી ઊઠયો કે; "નિ:સંશય, વિધાતાના લેખને પ્રિથ્યા કરવાને કાઇ પણ સમર્થ નથી. હું આવા પ્રખળ પ્રતાપી રાજા હું, છતાં પણ વિધાતાના લેખને ફેરવી શકયા નથી, ત્યારે આ જગતમાં એવું કાઇ પણ પ્રાણી સમર્થ નહિ કે, જે વિધાતાના લેખ ફેરવી શકે ! નિ:શંક હોનારત પાસે પદારથ મિથ્યા જ છે!"

જનકની મિથિલા નગરીના નદીના વડપર ઊલેલી સતી સ્ત્રીએ, જનકરાજને સંબાધીને કહ્યું; 'હિ મહારાજ! આજે જ મારું મૃત્યુ

નિર્માણ છે, તેને કેરવવાને કાઇ પણ સમર્થ નથી ને તમે જે કાંઇ પ્રયાસ કરશા તે મિથ્યા જ છે. આ જગતમાં આવર્જન અને વિસ-ર્જન થયા જ કરે છે. નિર્માણકાળે મૃત્યુ થાય છે ને પુન: જન્મ પણ ધરાય છે. મૃત્યુ એ તા પ્રકૃતિ જ છે. હવે સાંભળા! છ મહિના પછી, આપણા બાગના કુવારા નજીક આવીને આપે હમણાં જે હઠ લીધી છે, તે પૂર્ણ કરવાની ઇચ્છા થઇ હાય તા મને પૂછનો, એટલે હું આપના મનના લેદ લાંગીશ."

આ વચન કહ્યા પછી તે સ્ત્રી પાણીના ખહેડા સાથે ધમધમાટ કરતી ચાલવા લાગી. રાજા આગળ આગળ ચાલ્યાે. તેના મંદિર પાસે જઇ ઊમા રહી તપાસ કરી તો તે ઘરના ઝરુખા અતિ ઘણા દઢ જણાયા. એટલામાં તે સ્ત્રો પાણી ભરીને તે ઝરુખાની નીચે આવી. એક પગલું આગળ-જરા વધુ આગળ, બરાબર ઝરુખા નીચે જેવું તે પતિવ્રતા પગલું મુકે છે, એટલામાં ધરતીકંપના આંચકા થયા ને દઢ ઝરુખા તૂટી પડ્યાં તે પતિત્રતા ચગદાઇ મરણ પામી.

ते सतीनं वयन सत्य थयं: अने राजा अति उद्दासीन अनी રાજભવન પ્રતિ પાછા કર્યો.

પ્રથમનાં આ પુરુષ વિનાદ કરતાં હતાં, તેઓને જોઇને આ આ હસી હતી. તેથી જનકરાયને માટી શંકા ઊભી થઇ હતી. તેમાં આ સતીનું ભવિષ્યજ્ઞાન क्रिधने ते वधारे व्याप्टण થયા. એ ભેદ કાેે ભાંગે ?

વિચારમાં ને વિચારમાં દહાડાપર દહાડા વીતવા લાગ્યા; છ માસ કયારે પૂરા થાય તેની, તે અત્યંત આતુરતાથી વાટ જોવા લાગ્યા. છ માસ પૂરા થયા, દક્ષિણાયનના સૂર્ય ઉત્તરાયણમાં આવ્યા. પ્રભાત થતાં જ, રાજા જનક પાતાના ભગીચામાં ગયા અને પ્રવારાની સમીપમાં જઇને બાલ્યા: "હે મધુરી મેના! તું કયાં છે! અહીં आवी तं भारे। संहें बिवारण ५२."

ત્રલાણે એક વૃક્ષપરથી મેનાએ મનુષ્યવાણીથી કર્યું; ''હે જનકરાજ! હજ પણ તમારી એ જ લલુતા છે. તે ઓપુરુષના હસવાનું કારણ જાણવું છે? જરા વિચાર કરાે. એ જાણ્યા પછી તમને આ લાકમાં સખ કે આનન્દ જણાશે નહિ. હજ પથ વમને તક આપું છું ત્યાં સુધી થાલા ! આજથી ત્રીજે વર્ષે, આજ દિવસે તમારી

<sup>\*</sup> मरणं प्रकृतिः शरीरिणाम् ॥

પ્રજામાંથી તમને જે બાેલાવવા આવે તેને ત્યાં જજો; ત્યાં તમારા મનનું સંપૂર્ણ સમાધાન એક ખાળકી કરશે.'' એમ બાેલતી તે મેના આકાશપંથે ઉડી ગઈ ને રાજાની શંકા જેવી ને તેવી જ ઊલી રહી.

છ મહિના તાે રાજાએ જેમ તેમ કરીને વીતાક્યા હતા, પણ હવે તાે ત્રણ વર્ષો વીતાડવાનાં હતાં. મહાકથાવટીએ ત્રણ વર્ષો પૂર્ણ થવા આવ્યાં ને રાજા તે મુકરર કરેલી તિથિના વાટ જોતાે બેઠાે.

## મા દીકરા તેજ પતિપત્ની!!

તે મુકરર તિથિએ પ્રભાતમાં રાજાને નગરશેઠને ત્યાંથી નિમંત્રણ આવ્યું. નગરશેઠે કહાવ્યું હતું કે, આજે અમારી પુત્રીનું વેવિશાળ કરવાનું છે, તે પ્રસંગે આપ પધારી અમને શાભા આપા. પેલી મેના રૂપી ઓ નગરશેઠના પુત્રને ત્યાં કત્યાર પે અવતરી હતી, એ કન્યા ચતુર અને કારમી હતી. જયારે જયારે તેને પૂછવામાં આવતું કે, 'અહન ! તારા વિવાહ કરીએ !' ત્યારે ત્યારે તે ભૂત ભવિષ્યની જ્ઞાતા બાળકી, એટલું જ કહેતી હતી કે, 'મારા વિવાહ વખતે રાજાને એાલાવજે!' અને તે જ પ્રમાણે રાજાને આજે નિમંત્રણ કરવામાં આવ્યું હતું. જનકરાજ નગરશેઠને ત્યાં ગયા. તુરત જ જ્ઞાત રીતિ અનુસાર નારિયેળ, ગાળધાણા વહેંચવામાં આવ્યા અને કન્યાનું વેવિશાળ થયું. કન્યાનાં માબાપ ને વરનાં માબાપ સારા સંબંધ જોડાયાથી રાજી રાજી થઇ ગયાં. ઉભયના કુટુંબમાં આનંદ ઉત્સવ છવાઈ ગયા.

એટલામાં પેલી કન્યા દાેડતી દાેડતી આવી, રાજાના ખાેળામાં એસી ગઈ ને રાજાની સામે એકદૃષ્ટિએ જોઇ જ રહી. રાજા પણ તેનું મુખ જોઇ રહ્યો. ક્ષણ પછી ખડખડાટ હસીને તે ખાળા એાલી; "કુમ, રાજાધરાજ જનકરાય! કંઈ યાદ છે કે? હું કાેણુ છું ને મારું વેવિશાળ કીધું તે કાેણુ !"

રાજાની દૃષ્ટિસમીપ સર્વ દેખાવ તરવરી રહ્યો. પૂર્વ જન્મમાં જે મા દીકરા હતાં તે જ આ જન્મમાં ધણીધણિયાણીનાં સંબંધમાં જોડાય! તે આળકીનું વચન સાંભળી રાજા તેા વિમાસશુમાં એવા પડી ગયા કે, શું બાલવું તેની તેને સમજ જ પડી નહિ.

પછી તે કન્યા બાલી; "મહારાજધિરાજ! શું વિચારમાં પડ્યા છા ? આ જ પ્રમાણે સંસારની રેંટમાળ ચાલી જાય છે. એક જન્મમાં જે મા દીકરા દાય છે, તે બીજા જન્મમાં ધણીધણિયાણી થઇને રહે

છે, ને ત્રીજે જન્મે લાઈ ખહેન કે એવા જ કાેઇ સંબંધથી જગતમાં વિચરે છે, જે એક જન્મમાં મતુષ્ય કે પશુ હાય છે, તે બીજે જન્મ પંખી અને છે, ત્રીજે જન્મે ઉદ્ભિજ પણ અને છે ને કાઇ જન્મે સ્વેદથી ઉત્પન્ન થતા માંકડ આદિ યાનિમાં પણ અવતરે છે. જેવી જેની વાસના હાય છે, તેવા તેવા તે જન્મ ધારણ કરે છે. જે સ્ત્રીપુરુષાને તમા ઝરુખામાં જોયાં હતાં, તેમને જોઇને મારા હસવાનું કારણ પણ એ જ હતું કે, પૂર્વ જન્મમાં જે મા દીકરા હતાં, જેનાં પચાધરના પાનથી તૃપ્તિ થતી હતી, તે આજે પચાધરના મદનથી તૃમ થાય છે!! પૂર્વ જન્મનાં માતા ને પુત્ર આ જન્મમાં ધણીધણિયાણી થઇને વિલાસ ભાગવતાં હતાં. તે નાઇને મને હસવું આવ્યું કે, અહા! નિયન્તાની કેવી અટપટી લીલા છે! તમને શંકા થઇ ને મેં તેનું તમારી પાસે આજે સમાધાન કર્યું. હે રાજત્! આ સંસારતા જો પાતપાતાના કર્માતુસાર અનેક પ્રકારના જન્માે ધારગુ કરે છે, પણ જે જીય બુદ્ધિ-માન, પંડિત, ચતુર અને અત્યંત સૂક્ષ્મ વિષયના જાલુનાર હાય છે, તે જ જીવ રજસ્તમાગુણમાંથી મુક્ત થઇ, પ્રભળ આવરણશક્તિના નાશ કરીને, જન્મ મરણના ફેરામાંથી છુડી શકે છે.\* ળીજા સર્વતી તા આ જ ગતિ છે; તેઓ આવે છે ને જાય છે, ને પાછા આવે છે; મરે છે, જન્મ છે ને પાછા મરે છે; † નવા નવા કર્મના ગાંસડા વહારે છે, પીઢ નવા ભાર લાધે છે ને તે ભારતળ -નવા નવા જન્મમાં નવાં નવાં કર્મોના ગાંસડા નીચે ચગદાયા જ જાય છે. જેઓ આવરલુશક્તિના (માયાના) ઉપાસકાે છે તેવા જીવા અનાસ્થાવાળા પ્રતિકૂળ નિશ્ચયવાળા અને ભ્રમિત મનવાળા છે, તેઓ સંસારમાં એવા લદબદ થઇ જાય છે કે, એ વિશેપશક્તિની (માયાની) માહજાળમાં સપડાઇને, અનંત દુ:ખના જ ભાગ કરે છે. આ જગતમાં તે જ જીવા જન્મમરણથી રહિત થઇ જાય છે કે, જેઓ વિશુદ્ધ શ્રદ્ધાથી ભક્તિનું સેવન કરી, નિર્માની પહો સંસારમાં વિચરી, દૈવી સંપત્તિને પ્રાપ્ત કરવા મથે છે, સર્વ વાસનાઓને વિનાશ કરે છે, સ્વસ્વરૂપના અનુસવ લે છે અને પરમાત્મામાં એકનિષ્ઠ બને છે, તેમને જ પરમ શાંતિ અને આનંદરસની પ્રાપ્તિ શાહ

जातस्य हि ध्रुवं मृत्युर्त्रुवं जनम मृतस्य च ।

<sup>ों</sup> मातापितृसहस्राणि पुत्रदारशतानि च । संसारेष्यतुभृतानि यान्ति यास्यन्ति चापरे 🙉

ે**છે.°** મહારાજ ! એ ગહન વિષય અા બાળકીને મુખે ન શાલે; કાઇ અહાત્માની પાસે તેના તત્ત્વના સાર ગ્રહણ કરી જગતમાં વિચરા !!"

રાજા જનક આ બાળકીના મુખશી આ અદ્દુલ વૃત્તાંત સાંકાળી, પ્રેમથી તેને ચુંખન કરી, તેનાં સગાંસ્નેહીઓને તેમાંનું કંઇ પણ નહિ જણાવતાં ત્યાંથી વિદાય થઇ ગયા. બાળકીએ રાજા સાથે શી વાત કીધી, તેના યિકિંચિત પણ સંશય કાઇને આવ્યા નહિ. બાળકી પણ નેસર્ગિકપણે પાતાના જેવી સખીએ માં વિહરવા લાગી. નગરશેઠના પુત્રની પુત્રીના તેના જેવા જ ધનાહ્ય પુરુષના પુત્ર વેરે વિવાદ સંબંધ થયો હતા, તેથી આપ્યું નગર વ્યાવહારિક આનંદમાં તરવા લાગ્યું.

## જનકની ઉદ્યાસીનતા

એમ સર્વત્ર આનંદ ફેલાઇ ગયા હતા; પણ એક જ પુરુષ ઉદા-સીન હતા. તેતું ચિત્ત અલરુ બાવરું બન્યું હતું, તે જ એક્લા પાતાના મંદિરમાં શાકાતુર મુદ્રાથી આંટા માર્યા કરતા હતા. તેને ખાવા પીવામાં, રાજકાજમાં, સંસારસુખમાં, ધત કે કીર્તિમાં, પુત્ર કે કલત્રમાં કશામાં પ્રીતિ થતી ન હતી. માત્ર એકાંત જ પ્રિય હતું. એ રાજ જનક હતા. પૂર્વ જન્મમાં હું કાેણ હાેઇશ અને ઉત્તર જન્મમાં હું કાેણ થઇશ' એ વિચારે તેનાં મનને ઘેરી લીધું હતું. મનની ગતિ જ વિલક્ષણ છે. તે નવરું બેઠું કે ભૂત પેરે અનેક ચાળા કરવા માંકે છે. તેને કામ આપા તો ઢામ પડશે-ચાળા કરતાં ડરશે. કાેઈ મહાત્માએ કહ્યું છે કે,

यह प्रन भूतसमान है, दौरे दांत पक्षारे । बांश गांठि उत्तरे चंद, सब बल जाने हारे ॥

જો વીજગી એક સ્થળે રહે, દીપકની જયાત સ્થિર રહે તો જ મન સ્થિર રહે. એવું રાજાનું મન ખૂબ ચકડાળે ચડ્યું હતું; તેની કાસીનતા અપાર હતી; તેને સંશયા અનેક હતા; તે જાગૃત છતાં ઉધા ખલા જેવા ખેસી રહેતા હતા; કાઇ પણ કાર્યમાં તેનું ચિત્ત ચોંટતું નહતું; તેના મનમાં અનેક પ્રકારની પીડા થતી હતી; પૂર્વ જન્મનું વૃત્તાંત જાણવાને તે ઉ સુક અની ગયા હતા. કાઇ પણ ચે:ગી મહાતમા તેના મનનું સમાધાન કરે, તેની શાધમાં તે લાગ્યા હતા, પછી રાજ સાલાના પંડિતાને પણ તે નૂતન નૃતન પ્રશ્ના કરવા લાગ્યા.

આ લાકના પંડિતા લાકના મનનું રંજન કરવાને જન્મેલા છે; જાદિવવાદની મધુરતા જણાવવાને સમર્થ છે; શાસનું વ્યાપ્યાન કરવામાં

विहाय कामान्यः सर्वान्युपांश्वरति निःस्ट्रहः । निर्ममो निरहङ्कारः स शांतिमधिगञ्छति॥

ક્રુશળ છે; શબ્દચાતુર્થ દર્શાવવામાં નિયુણ છે; રાજ્ય ને સામ્રાજ્યના વિચાર કરવામાં નિપુષ્ટ છે; પણ પરમ તત્ત્વને જાણવામાં તેઓ માળક કરતાં પણ નપાવટ છે. શ્રેય\* નિરાળું છે અને પ્રેય નિરાળું છે. પુરુષ માત્રને પ્રેય બંધનકર્તા છે; તથાપિ જે પ્રેયનું ગ્રહણ કરે છે. તે જવ દૈવી સંપત્તિથી હીન થાય છે અને જે શ્રેયનું ગહુણ કરે છે તેજ શ્રેયના માર્ગના ગામી થાય છે. શ્રેય એ ખ્રદ્ધાવદ્યા છે અને પેય તે અવિદ્યા છે. જે વિદ્યાને ઇચ્છે છે, તે જ પરમ તત્ત્વને જાણી શકે છે; જે અવિદ્યાને સેવે છે તે લેાકમાં ધીર અને પંડિત મનાનારા છતાં મૂઢ અને આંધ-ળાને દારનાર આંધળા જેવા જ છે. તે સ્વયમિવ જ આ જગતમાં આંધ-ળાપેરે આમ તેમ અથડાયા કરે તેા અન્યને તેા માર્ગ કયાંથી ખતાવી શકે ?† વિચલ્રણ, ભુદ્ધિમાન્ , શમદમાદિ લક્ષભ્રયુક્ત, સંસ્કારી વિચારી, વિવેકી, વિરક્ત પુરુષ જ આત્મ વિદ્યાના અધિકારી છે; તે જ ગતજન્મને જાણી શકે છે ને પુનર્જન્મથી અચી શકે છે-એજ મુમુક્ષુ છે. એને જ હું કેાણુ છું, હું કયાંથી આવ્યા, કયાં જધશ, તેની જિનાસા ઘાય છે.‡ જેમ નિમેળ આરસામાં સ્પષ્ટપણે મુખ દેખાય છે, તમ સંકલ્પ-રહિત, વાસનારહિત, કર્મ ને અકમના ભેદ જાણનાર, આત્મા પરમાતમાના જિજ્ઞાસુને જ હુદયાકાશ માં જીવ અને શિવના સ્વરૂપનું દર્શન થાય છે.

જનકરાજાની રાજસભામાં વિદ્વાન્ ને ગુણવાન્, શાસ્ત્રના વાદ-વિવાદમાં નિપુણુ ને લેહિતો સમજાવનારા અનેક પંહિતો હતા, પણુ પ્રદ્માની જિજ્ઞાસાવાળા એક પણુ જીવ નહાતો. તેવા ચાગી વગર જનકરાજાના પૂર્વજન્મના વૃત્તાંત કાેણુ કહી શકે ? ઉત્તર જન્મમાં શું થવાનું છે, તે કાેણુ સમજાવી શકે !

રાજા દિનમતિદિન પાતાની જિજ્ઞાસામાં અધિકાધિક આગળ વધવા લાગ્યા; પૂર્વજન્મનું વૃત્તાંત જાણવાને તેની વાસના દિનપ્રતિદિન વિશેષ પ્રમળ થવા લાગી.

श्रेयश्व प्रेयश्व मनुष्यमेतस्तौ सम्परीत्य विविनक्ति भीरः ।
 श्रेयो हि भीरोऽभिश्रयसो वृणीते प्रेयो मन्दो योगक्षेमादृणीते ॥

अविद्यायामन्तरे वर्तमानाः स्वयं धीराः पण्डितंमन्यमानाः ।
 जङ्गन्यमानाः परियन्ति मुढा अन्धेनैव नीयमाना स्थान्धाः ॥

<sup>‡</sup> भाटे क पूक्रभपाह श्रीभव्यं केश्वं के हे, का ते कान्ता करते पुत्र: संसारोऽसमतीन विचित्र:। कस्य त्वं कः कृत सामातस्तर्यं चिन्तस सदिदं सातः!॥

રાજની ઉદાસીનતાની વાર્તા પ્રજામાં હામ હામ ચર્ચાવા લાગી. કેટલાએક એમ પણ કહેવા લાગ્યા કે, રાજાને કંઇ રાગ લાગુ પડ્યો છે. એથી અનેક વૈદ્યો તેના ઉપચાર કરવાને આવવા લાગ્યા, પણ રાજાએ સર્વના મનનું સમાધાન કીધું કે, 'જેવા તમે નીરાગી છા, તેના કરતાં હું વિશેષ નીરાગી છું. હા, મને રાગ છે, પણ મારા રાગનું ઓષધ તમારી પાસે નથી ને તેનું નિદાન કરવાને તમે અધિકારી પણ નથી; તા ચિકિત્સા કરી દવા શું આપવાના હતા?' આમ રાજાની. ઉદાસીનતાનું હાર્દ કાઇ પણ સમજ શકયા નહિ.

દિવસે દિવસે સંસાર પ્રતિની તેની વાસના એાછી થવા લાગી. તેની ભાગવાસના કેવળ શિથલ થઇ ગઇ. દિવસે દિવસે વૈરાગ્યવાસના અહાર પડતી દેખાવા લાગી. સંસારના તાપરૂપી દાવાનળની જવાળા- ઓથી તે તપી ગયા. પૂર્વજન્મ ને ઉત્તરજન્મનું ચરિત્ર જાણવાને તે ઉત્સુક અની ગયા; અને પરમાત્માની અનન્ય ભાવથી ભક્તિ કરવા લાગ્યા; તે નમ્રતાથી અને વિનયથી સાધુ સંતાનું સેવન કરવા લાગ્યા; સંસારને તે વિષ્ઠાતુલ્ય જોવા લાગ્યા.

#### याजीन्द्रभृति याज्ञ वह्मय

આવી તેની સ્થિત અની જતાં એક સમયે યાગીન્દ્ર યાજ્ઞવલ્કય નામના મુનિ તેની રાજસભામાં પધાર્યાં. આ મુનિની પ્રભાવશ્રી જોતાં જ રાજાના મનમાં સહજ વિચાર રકુરી આવ્યા કે, મારા કાઇક સફભાગ્યને યાગે જ આ મુનિદેવ પધાર્યા છે; કાઇ દેવ કે મારા પિતરે મને સન્માર્ગ દર્શાવવા એમને મારી પાસે માેઠલ્યા છે; એ મારી શંકાનું યથાર્થ સમાધાન કરશે; મને તારશે–અભય કરશે.

પછી રાજાએ પરમ લક્તિથી મુનિની અર્ધ્યપાદ્યથી પૂજા કરી ને ઉત્તમ સિંહાસન ઉપર બેસારી પ્રાર્થના કીધી; 'હે મહાત્મન્! આપ આ જીવમાં વ્યાપેલી ઉદાસીનતાનું સમાધાન કરવાને સમર્થ છેા. હે મુનીશ્વર! કૃપા કરીને મારી શંક નું સમાધાન કરા. હે દેવ! હું પૂર્વ જન્મમાં કાજ્ હતા, એ જાણવાની મને માટી ઈચ્છા થઇ છે; માટે, હે દૃપાસિધુ! મને જણાવા કે, હું પૂર્વજન્મમાં કાજ્ હતા ને હવે પછી મારું શું થશે !"

ચાગીન્દ્ર મુનિએ કહ્યું; "હે જિજ્ઞાસુ જનક! તને જે જિજ્ઞાસા થઇ છે, તે પરમ કલ્યાણુરૂપ છે. મનુષ્યજીવનનું એમાં જ સાક્**લ્ય** છે. હું કેાણુ હું, કયાંથી આવ્યા, કયાં જઇશ, આ બધું શી રીતે રાજ જનકે કહ્યું; "મહારાજ! હવે આ રાજપાટપર કે સંસારપર મને જરા પણ પ્રીતિ નથી. જયાં સુધી હું પૂર્વજન્મમાં કાલ્યુ હતા, ઉત્તરજન્મમાં મારી શી ગતિ થશે અને ઉત્તમ ગતિ પ્રાપ્ત કરવાને મારે શું કરતું શ્રેયસ્કર છે, એ હું જાણીશ નહિ, ત્યાં સુધી આ સર્વ પદાર્થો, પ્રાણીઓ, રાજપાટ ને વેલવ મને તુચ્છ જ છે. આ લાકના વેલવિલાસ, એની ઋહિસહિ, સુખસંપત્તિ, લલે ક્ષુલક પ્રાણીએના મનને શાંતિ આપે; પણ મને તો એ દાવાનળ માક્ક જવાળા વરસાવનારાં થઈ પડ્યાં છે. રાજપાટપર, રાણીપર ને રાજપુત્રપર પણ મને પ્રીતિ નથી; એ સર્વ પદાર્થો મને દિનપ્રતિદિન વધારે ને વધારે દુઃખ-શાક-કલેશ ઉત્પન્ન કરે છે. હે દેવ! સુકૃત કે દુષ્કૃત કરવામાં મારી પ્રવૃત્તિ થતી નથી; કર્તૃત્વ લાકિકપર મારી ઉદાસીનતા વ્યાપી માક કલેશ ઉત્પન્ન કરે છે. હે દેવ! સુકૃત કે દુષ્કૃત કરવામાં મારી પ્રવૃત્તિ થતી નથી; કર્તૃત્વ લાકિકપર મારી ઉદાસીનતા વ્યાપી માક છે; મને આ સર્વ જગત માયાથી માહ પામેલું જ જણાય છે. હે મહારાજ! મને પ્રકટ થયેલી શંકામાંથી તારનાર આપ એક જ છે. આ જિજ્ઞાસુ જીવની પ્રાર્થનાને આપ સંપૂર્ણ કરો."

ક્ષણભર વિચાર કરી, ચાગીન્દ્રમુનિએ કહ્યું; "હે રાજન ! તારા પૂર્વ જન્મનું વૃત્તાંત તારે જાણવું હાય તા વિદર્ભા નગરીના સુવિચારશીલ

<sup>🌯</sup> बुद्धिनुको बहातीह उभे ग्रुकृतदुरुकृते । तस्मायोगाय युज्यस्य योगः कर्मप्र कौक्कम् 🛊

ભ્રાક્ષણની કન્યાને જઇને પૂછ; તે તારા મનનું સમાધાન કરશે. જ્યાં સુધી તું પાછા આવશે નહિ ત્યાંસુધી હું આ પાસેના તમાવનમાં રહીશ." શાધન–પર્યટન

યાગીન્દ્ર મુનિની આજ્ઞાનુસાર પાતાના રાજ્યકાર્યમાર મંત્રીને સોંપી, રાજા જનક છડી સવારીએ વિદર્ભાનગરી જવાને નીક્ટ્યો. થોડેક કાળે રાજા જનક સુવિચારશીલ બ્રાહ્માણને મંદિરે જઇ પહોંચ્યાે. એ બ્રહ્મદેવ ગુણવાન્, સકળશાસ્ત્રના પરમ જાણકાર, ધર્મપર પરમ પ્રીતિવાળા, અતિથિના સતકાર કરવામાં સદા જાગૃત, નિત્યકર્મમાં પરાયણ, ૐકારના ત્રણે કાળામાં જપ કરનારા ને પરમ જ્ઞાતા હતા. કાઇ મહાન પુરુષ ધારી, સુવિચારશીલે રાજાને પાતાને ત્યાં ઉતારા આપ્યાે. ઓછા પુષ્યના પ્રભાવથી અને પ્રારુષ્ધને યાગે તેની પુત્રો વિધવાપણાને પામી હતી. આથી તેની સાથે વાત કરવાના પ્રસંગ સહજમાં રાજાને પ્રાપ્ત થયા નહિ. બે ત્રણ દિવસ પંડિતજીને ઘર વિશ્રામ કર્યા પછી, એક દિવસે સુવિચારશીલની કન્યા શરમાતી શરમાતી રાજાની પાસે આવીને બાલી; ''હે પિતાજી! હે રાજા જનક! આપ યાગીન્દ્ર ઋષિની પ્રેર-

હ્યાથી તમારું પૂર્વજન્મનુ વૃત્તાંત જાણવાને પધાર્યા વિધવા ધર્મ છા, પરંતુ આપની તે ઇચ્છાને હું પૂર્ણ કરી શકુ તેમ નથી. હું વિધવાધર્મે રહું છું. અન્ય પુરુષ

તમ નથા. હુ વિધવાધમ રહુ છુ. અન્ય પુરુષ સાથે એકાંતમાં વાત કરવી, એ વિધવાને દ્વાણુરુપ છે. મહારાજ! આપ જાણા છા કે, વિધવાના ધર્મો અતિ કઠિન છે, પણ આપ મારા

પિતાતુલ્ય છા; વળી ધર્મશીલ છા; પ્રજાના પસુ પિતા છા; તેથી જ થાહીક ક્ષણ આપની સાથે વાત કરું છું. આપને હું એટકું જ કહું છું કે, આપને જો પૂર્વજન્મના વૃત્તાંત જાણવા જ હાય તા, કાશીપુરીના નગરશેઠની સ્રાંને જઇને મળા. તે આપની શંકાનું સમાધાન કરશે."

રાજાને તા પાતાના પૂર્વજન્મનું વૃત્તાંત જાણવાની એટલી અધી

ઉત્કંઠા થઇ હતી કે, જનકનગરીથી વિદર્ભાનગરી દાશામાં નગર- સુધીના અથાગ પરિશ્રમ લક્ષી જઇને, તે પંડિત-શેઠના સ્ત્રી અને બાળાને પ્રહ્યામ કરી, બીજે દિવસે ત્યાંથી કાશી જનક રાજા વરફ વિદાય થયા. લાંબા પ્રવાસ ખેડીને રાજા જનકે પ્રભાતમાં કાશીપુરીમાં પ્રવેશ કીધા. એ

નગરમાં તેનું ક્રાઈ ઐાળખીતું પાળખીતું ન હતું. કયાં મુકામ કરવા, તેના વિચાર કરતાં તે ધીમ ધીમ ચાલ્યા જતા હતા, એટક્ષમાં

રાજમાર્ગ ઉપરના એક વિશાળ ભવનના એાટલા પર ઊ**લેલી** એક નવયૌવનસંપન્ન યુવતિએ કહ્યું; "મહારાજ જનક! પધારા! હું આપનાં જ દર્શનની અભિલાષા કરતી ઊભી હતી. આપ સુવિચારશીલની વિધવા કન્યાને મળીને આવા છા. તેણે આપને મારે ત્યાં જ પધારવા ની વિનતિ કરી છે, તે પૂર્ણ કરા! આ ભવન આપનું જ છે; હું પહ્યા: આપની જ છું; આપ અત્ર પધારા."

રાજા જનાક-એક અજાણી-અપરિચિતા તરુણ સ્ત્રીના મુખથી અ વચન સાંભળીને ચકિત થઇ ગયા. તે આ નગરથી અજ્ઞાત હતા અ ને નગરની પ્રજામાંથી એક પણ મનુષ્ય તેને એાળખતું ન હતું; સાથ છદ્મવેશમાં હતા, છતાં નગરશેડની સ્ત્રીએ તેના આ પ્રમાણે આદર સત્કાર કર્યાં, તેથી તેને માટું આશ્ચર્ય થયું. એટલું જ નહિ પણ પંડિત રાજ સુવિચારશીલની વિધવા કન્યાએ તેને માકલ્યા છે, તે વૃત્તાંવા નગરશેઠની ધણિયાણીએ કાનાદ્વારા જાણ્યા, એ પણ તેને અતિ આ શ્રાર્થ-મય થઈ પછું. વિચારમાં નિમગ્ન થયેલા રાજા નગરશેઠના મંદિરમાં પેઠાે. નગરશેઠની ધણિયાણી આખા ઘરની સ્વામિની હતી; સર્વ ઐ**શ્વર્ધ**ે સંપન્ન હતી; તેની આજ્ઞાં ઉઠાવનારાં અનેક દાસદાસીએ। તેની પાસે હાજ-રનાં હાજર જ રહેતાં હતાં; તે પરમ સાપ્વી હતી. અનેક લાેકાને અનેક કારહ્યાથી સ્ત્રીના ચરિત્ર ઉપર શંકા ઉત્પન્ન થાય છે, તેવી શંકાનું એક પણ કારણ તેના સંબંધમાં ઉત્પન્ન થયું નહેાતું. તેવી તે સુશીલ, દક્ષ, સંસ્કારી ને જ્ઞાનની અધિકારી, અતિથિના સત્કાર કરવાવાળી, ધર્મ-પરાયણા, સતી-સાધ્વી અને સર્વ પ્રતિ સમાન ભાવથી વર્તનારી હતી.

તેની આજ્ઞા થતાં જ નાકર ચાકર રાજાની સેવામાં હાજર થઇ ગયા. સુંદર મંદિરમાંના સુંદર ચૌરંગપર રાજાને આસન આપ્યું, જ્યાં તે આનંદથી ખેઠા. રાજા શ્રમિત થયા હતા, તેથા ઊનાં પાણી મૂકાવી દેવામાં આવ્યાં. પછી સ્નાન કરી નિત્યનાં ષદ્કર્મથી પરવારી તે ભાજન કરવા એઠા. લાજનસમયે જે ઉત્તમ લાજન તૈયાર કરવામાં આવ્યું હતું, તેના પ્રસાદ લઇને થાેડા સમય રાજા એકાંતમાં પાઢી પ્રયા. ભાજનકાળ તેણું જે ભાજન લીધું, તે ભાજનના સ્વાદ લેતાં તેને એ**વી** શંકા ઉત્પન્ન થઇ કે, 'આવાં જ મિષ્ટ ભાજનના આહાર, કાઈ કાળમાં મેં કીધા છે,' પણ કયારે અને કેાના હાથે કીધા છે તેનું તેને સ્મરષ્ક્ર થયું નહીં. વથાપિ એના એ જ વિચારમાં તેને શાંત એવી નિદ્રા આવી ગઇ કે. આ જગત ક્યાં છે ? પાતે ક્યાં છે ? તેનું તેને ભાન પહ્યુ રહ્યું નહિ. જેમ.

સારી રીતે પ્રજ્વલિત કરેલા અગ્નિ ઇંધનમાત્રના નાશ કરે છે, તેમ જ ગાઢ નિદ્રા પણ જગતના વ્યવહારમાત્રને વીસરાવી દે છે. એમાં અહમ એવી આત્મણ દ્વિના નાશ થઇ જાય છે, સ્વાનુભવ જતા રહે છે, કેવળ એક જાતની નિવંકલ્પ સમાધિ જ પ્રાપ્ત થાય છે. જાગત, સ્વમ્ર અને સુધુિતમાં જે નૂતન નૂતન આનંદ થાય છે, તેના વિના અન્ય જ્ઞાન, જનકરાયને આ ગાઢ નિદ્રામાં રહ્યું નહુતું. થે હીવારે એના શુદ્ધાત્મા કેાઈક દિવ્ય સ્થાનમાં જઇને ઊલા રહ્યો. તેમાં

કાઇક દિવ્ય સ્થાનમાં જઇને ઊભા રહ્યો. તેમાં જનકતાં દિવ્ય તેણે એવું એયું કે, તે આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા સ્થપતાં માટે, મુંડ મુંડાવી પાતાની અને પાસે ભિક્ષા માંગવાને જઇને ઊભા રહ્યો છે, અને તેની રાણી

डे। धायमान ६ िट डरीने तेने ઉपहेश डरे छे. तेना उपहेशने। ते पेते अनाहर डरे छे; पछ पाछणथी राष्ट्रीना बज्ज जेवा तीक्ष्ण उपहेशथी ते पेताना सत्य ज्ञानने प्राप्त थछने, अहं ब्रह्मास्म नी स्थितिने पामे छे. तेनुं डर्ता लि। इता पखुं मटी जय छे; ते सर्व उपाधिकोने लक्ष्म इरे छे; सर्वत्र समलावनी ६ िट डरे छे; धण्ट डे अनिष्ट पहार्थनी प्राप्ति अता, † सम६ धिपछाने थे। के निर्विधारी ज थर्छ रहे छे; खद्मानंहने। अभुत केवा रस पीवामां तेनुं चित्त आसइत थर्ड जय छे; ते अंहरना अने अहारना विषये। नुं अनुसंधान यूडी जय छे; ते हेढ़ तथा छिद्र-या हिनी अहंता ममतारहित थनी, मुझ्त हशा ले। अवता अद्मना लेहने तथा छहें तेने। धहंलाव नाश पामी जय छे; जव तथा खद्मना लेहने तथा खद्म अने जजतना लेहने ते तुच्छ अछे छे; प्रजाजन ने मंत्रीका, पुत्रे। ने राष्ट्री तेनी पूज डरे छे, तेनुं तेने सुणे नथी; तेम हे। उभ्यमान डरे छे, ते। तेनुं तेने हः अप पष्ट थतुं नथी.

આવી સ્થિતિ અનુભવતા વિદેહ નગરના સદેહી રાજા જનક, 'લાં બા સમય સુધી ગાઢ નિદ્રામાં, ચિદ્રાનંદના સ્વરૂપમાં લીન થઇ ગયા હતા. રાજા જનક, જ્યારે નિદ્રામાં હતા, ત્યારે નિદ્રાવસ્થાના આ આનંદ અતિ આશ્ચર્યથી લાગવતા હતા.

આ આનંદનું સુખ તે ઝાઝા કાળ લાગવી શકયા નહિ. નગર-શ્રીઠ ના સેવદા રાજાને ઊંઠેલા જાણવાં જ મુખપ્રક્ષાલન માટે પાણી લઇ

<sup>\*</sup> सम्यग् प्रक्वास्तितो विश्वः

<sup>†</sup> असक्तिरनमिष्वन्नः पुत्रदारगृह।दिषु । सर्वत्र समचित्तरविष्ठानिष्टोपपत्तिषु ॥

આવી ઊમા રહ્યા. હાથ પગ ધાઇ, શરીરની તંદ્રાના ત્યાગ કરીને રાજા પાતાના આસન ઉપર બેઠા. એટલામાં નગરશેઠની ધિણ્યાણી તેની સેવામાં હાજર થઇ ને ક્ષણુમર અતિઘણા ઘાડા સ્નેહથી તેનું મુખ જેઈ રહી: પછી બે હાથ જેડીને બાલી; "મહારાજ! સુવિચારશીલની વિધવા કન્યાના માકલેલા આપ અત્ર લક્ષે પધાર્યો. આપ પૂર્વજન્મમાં કાલ્યુ હતા અને ઉત્તર જન્મમાં આપનું શું થશે, એ જાલ્યાની મહારાજને જે ઈચ્છા થઇ છે, એ આપનું એક ગાંડપણ જ છે. એ વિચાર આપના હુદયમાંથી કાઢી નાંખા. પૂર્વજન્મનું ચરિત્ર જાલ્યાથી આપને વિશેષ સુખ શું મળવાનું છે? શા અનંદ થવાના છે? જે સત્કર્મને યાંગે આપને ચક્રવર્તીના પદની પ્રાપ્તિ થઇ છે, તે ભાગવીને તેમાં જ આનંદ કરા. પૂર્વજન્મનું ઇતિવૃત્ત જાગ્યાથી, આપને વિશેષ ફળ પ્રાપ્ત થવાનું નથી; ઊલટા આપ જે હુમણાં આનન્દ ભાગવા છા, તે નષ્ટ થઇ જશે, એ જ કળ પ્રાપ્ત થશે!"

રાજા જતકે કહ્યું; "હે દેવિ! હે કલ્યાબિ! મારા પૂર્વજન્મના વૃત્તાંત જાણવાથી મને આનન્દ થાએ કે મારામાં ઉદાસીનતા ગ્યાપા, મને સુખ થાએ કે દુઃખ થાએા, તેની મતે યહિંચિત્ પણ પરવા નથી. જે જીવ ભ્વાથી અજ્ઞાત છે, વર્તમાનને સંભાળતા નથી, ભવિષ્યનું અનુ-સંધાન કરતા નથી, પૂર્વજન્મનાં ફળા જાણી પાપમય કુત્યના ત્યાગ કરવાના શ્રમ કરતા નથી, તે જીવ વિશ્વાંતિનું સ્થાન મેળવવાને અપાત્ર જ છે. જેમ પરખાઇ ગયેલા ચાર ચારી કરતા નથી. પગ મૈત્રી કરે છે અને સર્વકાળ ખ્ડીતા અને ધૂજતા રહે છે, તેમ પરિજ્ઞાન મેળવ્યા પછી આ જગતના ભાગા આનન્દ જ આપે છે, પણ દુ:ખ આપતા નથી. જે હું પૂર્વજન્મનું મારું વૃત્તાંત જાચું તેા હું શુદ્ધ અતાકર-ख्वाणा भनी, मन उपर हेवी रीते संयम राभवा, डीयां सुकृत्यनुं इण રાજિભાગ છે અને કીયાં સુકૃત્યા ભાવિમાં પરમ સ્થાનની પ્રાપ્તિ કરાવવા-વાળાં છે, તેના ખહુજ સારી રીતે ઉપયાગ કરતા થઇશ જેમ અવ્યસિ-ચારિથી પતિવર્તા સ્ત્રી ઘરના કામકાજમાં પ્રવૃત્ત થયા છતાં પણ અંત-રમાં પતિસંગનું રસાયન ચાખ્યા કરે છે, તેમ જ સત્ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થતાં જ મારી વૃત્તિ તે દશાને પ્રાપ્ત થશે, એ મારા દઢ સંકરપ છે. હે કલ્યા િય! મારા દઢ સંકલ્પ સિદ્ધ ન થાય, ત્યાં સુધી હું સુખ કે આનંદથી રહિત 💉 ધું. જ્યારથી મારા મનમાં પૂર્વજન્મનું વૃત્તાંત જાણવાની ઇચ્છા થઇ છે, ત્યારથી વિશ્રાંતિ, ધેર્ય ને માનંદ ચાલ્યાં ગયાં છે; એક ક્ષણ પણ માર્ં

અંત:કરણ તેના આસ્વાદ ચાખવામાં લક્ષ્યવાન નથી. હે દેવિ! મારી એ જિજ્ઞાસા પૂર્ણ થવા માટે હું આપની પાસે આવ્યા છું. એ જિજ્ઞાસા પૂર્ણ કરવાને તમે સમર્થ છા, એમ હું માનું છું. જ્યાં સુધી મારી એ જિજ્ઞાસા પૂર્ણ થશે નહિ, ત્યાં સુધી મારા ચિત્તની શાંતિ થશે નહિ."

નગરશેઠની ધણિયાણીએ કહ્યું; "હે મહારાજ જનક! બુદ્ધિમાન્ પુરુષ ભૂતના વિચાર કરતા નથી, ભાવિના જ વિચાર કર્યા કરે છે ને ભાવિના સુખ માટે મથન કરે છે. ગયું એ તા ગયું; ગયાને વીસારી ઘો; આવતાને સંભાળા."

જનકરાયે કહ્યું; "હે અંખે! ભૂતનું જ્ઞાન ભાવિના કાર્યમાં સહાયતા हેનારું છે, ભૂત એ માર્ગદર્શક છે, ભૂતકાળમાં થયેલાં કર્મમાં જ્યાં જીવે ખત્તા ખાધી છે અને તેનાં કૃળા ભાગવ્યાં છે, તેનું જ્ઞાન જો જીવ ધરાવતા હાય, તા ભવિષ્યમાં તે પાતાના માર્ગ બહુ જ સરળતાથી પસાર કરી શકે છે. પરમાત્માની સૃષ્ટિના જીવામાં, ભૂતકાળના જ્ઞાનના અભાવે જ ભવિષ્યમાં અનેક પ્રકારની દાકરા ખાવામાં આવે છે. જો પુરુષને ભૂતકાળનું જ્ઞાન હાય, તા જે માર્ગથી તે અધાગતિને પામ્યા છે, તે માર્ગના સ્વલ્પ પણ સંગ બુદ્ધિ ધરાવનારા પુરુષ કરતા નથી, પણ ત્યાગ કરે છે. જીવને અધાગતિનું મૂળ કારણ ભૂતકાળના જ્ઞાનના અભાવ જ છે. આ અધાગતિમાંથી તરવા માટે મને ભૂતકાળનું મારું ચારિત્ય જાણવાની ઇચ્છા થઇ છે."

નગરશેઠની ધિશ્યાશીએ કહ્યું; "હે રાજન! જે ઐધર્ય આપને આ જન્મમાં પ્રાપ્ત થયું છે, તે ઉપરથી જ આપ માના કે આપનું ભવકાળનું ચરિત્ર અતિ ઉત્તમ હાવું જોઇએ. ભવકાળમાં કરેલાં શુભ કર્મવડે આ જન્મમાં તમને ઉત્તમ ફળ મળ્યું છે ને મળશે. જેમ અંધારામાં દેખાયત્રા સર્પ, અજવાળામાં જોતાં રજજી જશાય છે, પશુ સર્પના ભયથી ઉત્પન્ન થયેલા કંપાદિક તા ધીમે ધીમે શમે છે. તેમ તમારા પ્રારુષ્ધના ભાગા પશુ ભાગવ્યા પછી જ ધીરે ધીરે શમશે; મોનારેવ ક્ષય: ! હઠ કરવાથી કંઈ તે શમી જવાના નથી. જે પ્રાપ્તિ તમને આ જન્મે થઇ છે, તેમાં જ તમે તમારું આત્મન્નાન સતેજ રાખીને વિંચરશા, તા તેથી જ તમને ઉત્તમ સ્થાનની પ્રાપ્તિ થશે; પશુ પૂર્વજન્મના ન્નાનથી જ, તમને ઉત્તમ સ્થાનની પ્રાપ્તિ થશે, પશુ પૂર્વજન્મના ન્નાનથી જ, તમને ઉત્તમ સ્થાનની પ્રાપ્તિ થશે, માનતા નહિ. પારુષ્ધ તા ભાગવલું જ જોઇશે; પશુ કિયમાથુ વિશુદ્ધ હશે તો ભાવષ્યના કલેશમાંથી સુરક્ષિત રહેશા.

"अस्त ! हे राकेन्द्र! आपनी ध्यका पूर्वकन्मनं छवनवृत्त જાણવાની છે, તા તે પૂર્ણ કરા. આપશ્રી અહીંથી ચંપાવતી નગરીમાં પધારા. જેવા આપ તે નગરીમાં પ્રવેશ કરશા કે, તે નગરીના વૃદ્ધ રાજા વિવેકસિંહને પુત્રપ્રાપ્તિ થશે. એ રાજા જન્મજન્મના વાંઝીયા છે. એના કર્મમાં પુત્રનું સુખ નથી. છતાં આપની જ જિજ્ઞાસા પૂર્ણ કરવાને તેને ત્યાં પુત્રના જન્મ થશે. રાજાને ત્યાં પુત્રજન્મ થયા, એ વર્તમાન જાણતાં રાજમહેલ અને નગરમાં આનંદ આનંદ વ્યાપી જશે. જેમ આ દેહ, ગેહ અને જગત્ પણ ક્ષણલંગુર છે, તેમ તેના આનંદ પણ ક્ષણભંગુર છે; કેમકે ત્રણ ઘડીનું આયુષ્ય ભાગવીને એ રાજ-કુમાર મૃત્યુને શરણે જશે. નગરજના ઉદાસીનપણે તે રાજકુમારને સ્મશાનમાં લઇ જશે. હે રાજન! સ્મશાનમાં જે સ્થળે તે આળકને हाटवामां आवे, ते कच्या तमे ध्यानमां राभने. मध्यरात्रिना ते स्थणे જઇને, પવિત્રપણે એ શખને ખાડામાંથી ખહાર કાઢી, સ્તાન કરાવી, ત્રિપુંડ્ર કરીને, ખાળામાં સુવરાવજો; કંઠમાં પુષ્પની માળા ધારણ કરાવજો. પછી તે શખરુપી આળક આપની ઇચ્છા તૃપ્ત કરશે! પહ્યુ તે પછી, હે રાજન્ | હું નિશ્ચયપૂર્વક આપત્રે નિવેદન કરું છું કે, આપના આ લાેકના આનંદ હમેશાને માટે નષ્ટ થશે, પણ આ**પનું** ભાવિ પ્રમળ છે, તેને યાગે ખીજાં અનેક સુખાની પ્રાપ્ત પણ થશે.' આટલું કહીને તે સ્ત્રી વિરામ પામી.

તે સ્ત્રીનું આવું ગૂઢ વચન સાંભળીને રાજા વિસ્મિત થયો. નગરશેઠની ધિણ્યાણીની પ્રાર્થનાથી તે ત્યાં એ દિવસ રહ્યો, પણ તેના હૃદયમાં તેા ઉથલ પાથલ થઇ રહી હતી. પછી તે સ્ત્રીને પ્રણામ કરી તેના ભવિષ્યજ્ઞાનની પ્રશંસા કરતા કરતા તે ત્યાંથી વિદાય થયા

કેટલેક કાળ તે ચંપાવતીમાં દાખલ થયા. નગરમાં પ્રવેશ કરવાની સાથે જ નગરશેઠની અના કહેવા પ્રમાણે રાજને ત્યાં પુત્રજન્મ થયા. ભારણે બારણે તારણે અંધાઇ ગયાં; રાજમહેલ, કિલ્લા અને કાેટપર ધ્વજાઓ ઊડવા લાર્ગ; પ્રજ્જના અન્યાન્ય સાકરા વહેંચવા મંડી પડ્યાં. અનેક બંદીવાનાને છાંડી દેવામાં આવ્યા; ભાટા, ચારણો ને માગણો રાજના જયજયકાર પાકારવા લાગ્યા; ખ્રાદ્મણોને પુષ્કળ દાનો દેવામાં આવ્યાં—એમ પ્રજામાં આનંદ આનંદ છગાઇ રહ્યો છે. આ મહાતસવનું દર્શન કરતા કરતા રાજ નગરના રાજમાર્ગમાં કરે છે, એવામાં એકદમ આનંદ બંધ પડી ગયા; રાજપુત્ર મરણ પામ્યા. જયાં એક ક્ષણ.

પૂર્વે આનંદ ધ્વિત ઉભરાઇ રહ્યો હતો, ત્યાં સર્વત્ર શાંક વ્યાપી રહ્યો. દેલ દદામા બંધ પડી ગયાં! હાથમાં લીધેલી સાકરા હાથમાં જ રહી ગઇ; ધ્વજા પતાકા તારે હોા ઉતારી લેવામાં આવ્યા અને રાજાના અહાભાગ્યની પ્રશંસા કરનારાઓની આંખમાંથી ખળખળ આંસુ વહેવા લાગ્યાં. થાડીવાર પછી રાજપુત્રને એક સુંદર જરીના વસ્તમાં લપેટીને સમશાનમાં લઇ ગયા. સૌ સંગે રાજા પણ સમશાનિયાના ટાળામાં દાખલ થઈ ગયા. સૌ સંગે રાજા પણ સમશાનિયાના ટાળામાં દાખલ થઈ ગયા. વિવેકસિંહ રાજાના સેવકાએ રાજકુમારને એક ખાડામાં પધરાવી દીધા. માટીમાં માટી મળી ગઇ. ઉદાસ મુખે સ્નાન કરી સઘળા સ્મશાનિયા પાતપાતાને ઘર વિદાય થઇ ગયા. રાજા પણ એક ધર્મશાળામાં જઇ ઉતર્યો.

જે ગઇ કાલે હતા નહિ, આજે છે નહિ, જે વિજળીની માફક ક્ષણ-ભર જ દર્શન દઇને હતા ન હતા થઇ ગયા છે, તે રાજપુત્રને માટે રાજ અને રાણી, ચાકર નાેકર, દાસીએા અત્યંત આકંદ કરે છે અને સંબંધી જના તેનું સાંત્વન કરે છે. જગતની લીલા એવી જ વિચિત્ર છે, પણ કાેેે સમજે છે? સમજનાર પણ સમજ્યા નથી, જાણનાર પણ જાણી શક્યા નથી, તેા અન્યનું શું ગર્જું? આ સંસાર જ એવા છે. વૃદ્ધિને અંતે क्षय, उन्नतिने अंते पतन, संयोगने अंते वियोग, (संयोगान्ते वियोगः ) એવી સંસારની રેંટમાળા છે; છતાં જીવની એવી ક્ષુક્ષકતા છે કે, તે જે ભૂતમાં ન હતું, લાવીમાં નથી અને વર્તમાનમાં વીજળીપેરે અલપ જલપ ચમકારા દેખાડી કયાં ગયું તે જણાતું નથી કે જાણી શકતા નથી, તેને સત્ય માનીને માહાંધ ખની જાય છે. સબ્ટિનું નિર્માણ છે કે, के कन्भ्युं ते भरवानुं ! जातस्य हि धुवो मृत्युः। तथापि 'ढुं' ने 'भारु' એ બે શબ્દાના સંબંધથી બંધાઇ પુરુષ મિથ્યા સંતાપ કર્યા કરે છે. વિષયા-સગું કે સ્નેહી, ધન કે કીર્તિ-ચિરકાળ રહેનારા નથી-એક કાળ જનારા જ છે; છતાં મનુષ્ય એટલા અધા નિર્ભળ છે કે, તેમના ત્યાગ કરવાને અસમર્થ છે. એટલું જ નહિ, પણ એ વિષયામાંથી જયારે આપાઓપ બંધનમુક્ત થવાય છે, ત્યારે તે અતુલિત પરિતાપને પામ છે. જીવની પ્રકૃતિ જ છે કે, તે અશાચ્યના શાચ કરે છે, તથાપિ પ્રદ્મવેત્તાની માક્ક પ્રસંગે પ્રસંગે વાદ વદે છે, પણ શુદ્ધ સત્વગુણી પંડિતા, જીવતાના કે મુવાના કાઇના પણ શાચ કરતા નથી.\*

भशोच्यानन्वशोचस्त्वं प्रश्नावादांश्च भावसे ।
 गतास्नगतासंश्च नानुशोचंति पंडिताः ॥

પરંતુ આ જગતના જીવાે માેહપાશમાં બંધાયલા હાેવાથી, સત્યા સત્યના લિકાલિક ન સમજવાને ચાેગે જ ખેક પામે છે, દુઃખી થાય છે અને ક્ષણભરના વૈરાગ્ય ધારણ કરીને ત્યાગી બની જાય છે.

### શાવનું સજીવન થવું

મધ્યરાત્રિના રાજા જનક સ્મશાનમાં ગયા, ભાગીરથીના નિર્મળ જળમાં સ્નાન કર્યું અને ભીતાં વસ્ત સાથે જયાં રાજકુમારને ડાટ્યો હતો ત્યાં આવ્યા, કાંદ્રાળીવડે ઉપરની માટી કાઢી નાંખી. પછી રાજકુમારને ખાડામાંથી બહાર કાઢ્યો. તેના શરીરપરનાં ધૂળ અને જંતું ખંખેરી નાંખ્યાં. બાળકુમારનું સર્વાંગ જરા પણ કરમાયું ન હતું; પૂર્વના જેવું જ તેનું અંગ તેજસ્વી હતું. રાજાએ તે બાળકને પવિત્ર જળથી સ્તાન કરાવ્યું; લલાટમાં ત્રિપુંડ્ કીધું; અને ખાળામાં સુવારી જેવી ગળામાં પુષ્પની માળા નાંખી, તેવાં જ તે બાળકનાં નેત્રેા ખુકી ગયાં: અને તે ખડખડાટ હસીને બાલ્યો; ''અહા પિતાજી! આપ અડીં કયાંથી પધાર્યા છા ? ઘણે જન્મે આજ આપનાં દર્શનના મને લાભ થયા, એને હું મારું પરમ ભાગ્ય સમજાં છું. આપ મારી માતાના માકલેલા અહીં પધાર્યા છા કે? તમે મિથલા નગરીના અધિપતિ છા, સકળ સુખૈયાં ભાગ્યો છો, પ્રજા આપ ઉપર તુષ્ટમાન છે, આપ ધર્મને જાણા છા અને ધર્મ પ્રમાણે રાજકાર્યભાર ચલાવા છા; તેને વળી આ શું હવાતીયું લાગ્યું કે, હું પૂર્વજન્મમાં કાેણ હતા તે જાણું?"

સચકિત ચિત્તે દહપ્રતિજ્ઞ રાજા જનકે કહ્યું; "હે ખાળકુમાર! તું કેાલુ? તારી માતા કાેલુ ? તારા પિતા કાેલુ ? જે ચમત્કૃતિથી ભરેલા શખ્દા તારા મુખમાંથી નીકળ્યા છે, તે એક રીતે મારા આનંદમાં વૃદ્ધિ કરે છે, અને ખીજી રીતે મને આશ્ચર્યમાં લીન કરે છે! મને તું પિતાના શુભાભિષાનથી એાળખાવે છે? નગરશેઠની ષલ્યાિલ્યાલ્યાંને તું તારી માતા કહે છે? એના ખુલાસા કર અને હું પૂર્વજન્મમાં કાેલુ હતાં' તે કહે."

# જનકની પૂર્વજન્મની કથા

આળકુમાર બાલ્યા; 'હિ મહારાજ! આપ મારા પૂર્વજન્મના પિતા છા. આપનું નામ પ્રજ્ઞાનદેવ હતું અને આપ વિશ્વપુરીના મહા-

अब्यक्तादीनि भूतानि ब्यक्तमध्यानि भारत । अब्यक्तनिधनान्येव तत्र का परिदेवना ॥ अश्य-भूतभात्रनुं आहि अव्यक्त छे, अंत पष् अव्यक्त छे, भात्र भध्य क वर्तभान क व्यक्त छे, ता तेना भेड शाना?

તત્ત્વાનુસંધાન

સમર્થ રાજા હતા. આપની અને મારી માતુશ્રીનું નામ સુમતિદેવી હતું, મારું નામ માહાંધસેન અને સુવિચારશર્માની વિષવા પુત્રી મારી સ્ત્રી, તેનું નામ શીલવતી હતું. જન્મ જન્માંતરાનાં કર્મોની શ્રષ્ઠતાને ચારો આપને આત્મવિજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું હતું, તેથી આપ સાધુ સંતાનું સદા સેવન કરતા હતા, અને સર્વકાળ વિશેષ તથા આવરણ શક્તિના (भायाने।) पराजय करवामां मंड्या रहेता हता. राज्यनुं तंत्र यथास्थित ચાલ્યું જતં હતું. આપને પ્રતાપે આપના મંત્રી ન્યાય પ્રમાણે વર્તતા હતા, प्रल सुખશાંતિમાં વર્તતી હતી; પૂર્ણ જ્ઞાની છતાં પણ દેવસેવાના કર્મના આપે ત્યાગ કીધા ન હતા. સમદ્દષ્ટિપણાથી આપ આ પ્રજા ઉપર રાજ્ય કરતા હતા અને આપના નિશ્ચય હતા કે, નિત્ય હજાર અતિથિઓને ભાજન કરાવ્યા પછી અને એ અતિથિમાંના બ્રહ્મેચ્છ મહાત્માઓને મુખેથી જીવ અને પ્રદ્મની એકતાની કથા સાંભળ્યા પૂર્વ કહી પગુ ભાજન લેવું નહિ. સંત મહાત્માના મુખથી જે જ્ઞાન આપ પ્રાપ્ત કરતા

હता, ते ज्ञान भारी भाता सुभतिने नित्य शत्रिना સંતસેવન અને સંભળાવતા હતા અને તે સાધ્વી એકચિત્તે હ્રદયમાં જ્ઞાનસં**પાદન** ધારણ કરતી હતી. આપના સત્સંગથી એ પણ આ જગતને મિથ્યા જાણતી હતી, સંસારના માહ-

માંથી વિરક્ત હતી અને આપની પેઠે સાધુઓની સેવા પૂજા કરવામાં सहाय तत्पर रहेती हती. आपना संतरीवनना ने ज्ञानसंपाहननां કાર્યમાં, મારી સ્ત્રી શીલવતી હુંમેશાં આપને સહાયતા આપતી હતી. ધીમે ધીમે શીલવતી પણ પુષ્યવતી બનતી ગઈ, મહાતમાં મામથી અનેક વતો સાંભળવાની તેના મનમાં શુત્ર ભાવના ઉત્પન્ન થવા લાગી. परन्तु आपनी अने भारी भातुश्रीनी आ रीतिपति भारी कराय પ્રીતિ હતી નહિ. સાધુસંતના સેવન, પૂજન તથા અર્થનને હું એક ઢાંગ માનતા હતા; અનેક અતિથ-અભ્યાગતાના આપ સત્કાર કરતા હતા, તેને હ સંસારમસ્ત જીવાના દાઝરા ભરવાનાં વ્યર્થ વેવલાં જ ગણતા अने परदेश ने अल्भज्ञानने हु गांउपल गणता हता.

કદી કદી આ મારા મનાભાવ હું શીલવતી આગળ વ્યક્ત કરતા; પરંતુ આપ અને મારી માતુશ્રી પ્રતિ મારી પૂર્ણમક્તિ હાવાથી આપનાં એ સત્કર્મ સંબંધે મેં આપને એક પણ શબ્દ કહ્યો ન હતા. है राज कना आप ता सहाय संतनी सेवामां क्येवा निमम थध ગયા હતા કે, એ મહાત્માઓના પ્રતાપથી આ મિશ્યા સંસારપરના

આપના સર્વ માહ નષ્ટ થઇ ગયા હતા. જગતના આધારસ્ય, સર્વ વસ્તુઓના પ્રકાશક, સર્વવ્યાપક, સર્વાંકાર, નિત્ય શુદ્ધ, નિર્વિંકલ્પ, चैतन्य ष्रह्मनं यथार्ध ज्ञान थवाने, आप पात्र थता जता हता अने તેથી ક્રિયારહિત બનીને, આપ જેમ બને તેમ અહંકારરૂપી વાઘરે નસા-

ડવાના પ્રયત્ન કરતા હતા. ધીમે ધીમે આપના વેરાગ્ય અને અંતરાત્મા પ્રદ્યાના જ્ઞાનમાં નિમગ્ન થવા લાગ્યો: આત્મ-માધ તથાપિ મુક્તિના ઊંચા શિખર ઉપર પહેાંચવાની જે બે પાંખા-વૈરાગ્ય અને બાધ છે, તેમાંની શહ

સંપકલ્પવઉ થતી દઢતાપૂર્વક નિષ્કર્મસ્પી વૈરાગ્યની પાંખ આપને હજ પ્રાપ્ત થઇ ન હતી. આ બે પાંખવાળા પક્ષી જ આકાશના પારને પહોંચી શકે છે. શુદ્ધ સંકલ્પવડે થતી દઢતાપૂર્વક નિષ્કામકર્મસ્પી વરાગ્ય ને બાધની પાંખવાળા પુરુષ જ ખુદાની નિવિકલ્પ સમાધિને પામી શકે છે. વેરાગ્યવાન જીવથી જ અંદરના અને ખહારના ાવષયોના ત્યાંગ થઇ શકે છે. આપને માેક્ષની ઇચ્છા હતી, તેથી અંદરના સર્વ વિષ્યોના આપે ત્યાંગ કીધા હતા; પણ ભાદ્યાચારના આપે ત્યાંગ ક્રીધા ન હતા.

केनी तीत्र वंशायवृत्ति जागृत थर्छ हाय, ते क छव समाधिने પ્રાપ્ત થાય છે; સમાધિનિષ્ઠ જીવને દઢ બાેધ થાય છે; દઢ બાેધવાળા જીવ બંધનમાંથી મુક્ત થાય છે; બંધનમુક્ત જીવ નિત્ય સુખના આનંદ પ્રાપ્ત કરે છે. મુમુલુને વૈરાગ્યથી વિશેષ આનંદ આપનાર બીજાં કંઈ પણ નથી. પ્રેમપુર:સર પરમેશ્વરને સેવતા અને તેમાં જ સર્વસ્વ અર્પણ કરતા પુરુષ, સંસારને વિષમય ગણી તેના રસાસ્વાદની, જાગત કે સ્વપ્નમાં પણ ઇચ્છા કરતા નથી. તે જ પુરુષ આત્મનિષ્ઠ થાય છે; તે જ અહેતા મમતારૂપી જગતની જંજાળને ત્યજી દર્ઘ, આશાના અંધને કાપી નાંખી, કુળનું તથા માન અપમાનનું અભિમાન છાડી, ક્રિયાને દ્વરથી જ નમસ્કાર કરી શુદ્ધ સત્ના દર્શનના ભાગી અને છે. એવા પુરુષ અનાત્મ પદાર્થનું ચિતન કરતા નથી કે દુઃખના કારણરૂપ માહન વશ થતા નથી. આ સ્થિતિના આપ અપેક્ષિત હતા; પરંતુ ખાહ્ય વ્યવહારના ત્યાંગ કરવાને આપ સમર્થ થયા નહતા, તેથી આપને પુનઃ જન્મ ધારણ કરવા પડ્યો છે.

પૂર્ણ પ્રદ્માનું ગ્રાન પ્રાપ્ત કરવાને, હે પિતા જનક! તમારા ઉદ્યોગ स्रतत बां हु हती; परंतु तमारु प्रारण्ध-तमारा सत्नी इसारी इर-

વાને બીજી દિશા તરફ ફરતું જુણાતું હતું. અતિથિ અભ્યાગતાની સેવા કરવામાં આપ એકનિષ્ઠ હતા. તેની કસાટી કરવાના, જાણે કે તે પરમ પરનાત્માએ નિશ્ચય કીધા હાય તેમ, તમારા રાજ્યમાં મહાભયંકર દુષ્કાળ પડ્યો. ખાર વર્ષો સુધી વૃષ્ટિનું મિદ્દુ પણ ન પડ્યું. આપ અટલ-ટેકી હાવાથી સર્વ રિદ્ધિસિદ્ધિ આપી દઇને પણ અતિથિ-અભ્યાગતાને વિમુખ કાઢતા નહિ. પણ નગરની સર્વ પ્રજા દુષ્કાળના ભયથી રાજ્ય છાડી દઇને નાસી ગઇ. તમે અતિથિ-અલ્યાગતાની સેવા સારી રીતે કરતા અને તેમાં જ મગ્ન રહેતા, પણ પ્રજાને જે કષ્ટ પડતું, તે જાણ્યા છતાં પણ તેનું રક્ષણ કર્યું નહિ. ક્ષત્રિયના ધર્મ છે\* કે, પ્રજા-પાલનમાં સદા તત્પર રહેવું; તેનું તમને વિસ્મરણ જ રહ્યું; અને તે જ તમને પુન: જન્મમરણનું કારણ થઇ પડ્યું છે. હે પિતા । પ્રત્યેક આત્મનિષ્ઠ પુરુષે સત્ય જાણવું કે, તેણે સ્વધર્મ ખળાત્કારે પણ ત્યજવાના નથી; કષ્ટમાં કે કલેશ કારણે પણ ત્યજવાના નથી. જે સ્વધર્મ ત્યજી हे छे अने उत्तम पण परधर्भनुं सेवन डरे छे, ते तेने अयुडारी क થઇ પડે છે. + ક્ષત્રિયના ધર્મ પ્રજાસંરક્ષણના છે. તેના ત્યાગથી જ આજે તમે આ લાહમાં વિચરા છા, નહિ તા તમારે માટે શ્રેષ્ઠ स्थान निर्माख क दुतं.

પાછળથી આપણ સર્વને પણ રાજ્ય છેાડવાના પ્રસંગ આવી પહોંચ્યાે. તમે, મારી માતા, હું અને મારી અ— ચારે જણાંએા અરણ્યમાં ચાલ્યાં ગયાં. ખાર દિવસના ઉપવાસ થયા ત્યાં સુધી અન્નના દાણા સરખા પણ મળી શકયા નહિ. પડતાં આખડતાં—ઉપર આભ ને નીચે ધરતીને આશરે—વરસતી લૂ વચ્ચે, વિધ્યાચળના અરણ્યમાં આપણે જઇ પહોંચ્યાં. ત્યાં એક યાગીના આશ્રમ દૃષ્ટિએ પડ્યો. સર્વ સ્થળે સૂકું ટાટ હતું, પણ ત્યાં નવપદ્ધવિત જણાયું. તે આશ્રમમાં કાઇ મહાસંત પુરુષ રહેતા હતા. એ યાગી કાઇ દેવાંશી મહાતમા હતા. તેના આશ્રમપર આપણે જઇને થાડીવાર વિશ્રામ કીધા. તે યાગીના પ્રતાપથી કે કાઇ અદશ્ય કારણથી મધ્યાક્ષે તેની પર્ણકડીની

<sup>\*</sup> शोर्य तेजो वृतिर्दाक्ष्यं युद्धं चाप्यपलायनम् । दानमीश्वरभावश्व क्षात्रकर्म स्वभावजम् ॥ पं श्रेयान्स्वयमी विगुणः परधर्मातस्वनुष्ठितात् । स्वयमे निधनं श्रेयः परधर्मी भयावह॥ः

સમીપના એક વૃક્ષપર, ભાજનથી ભરપૂર ચાર હિલ્ય ભાજનનાં પાત્રા જોવામાં આવ્યાં. તે પાત્રા અન્યનાં હાવાના ચાર પાત્રા વિચારથી આપે તે ગ્રહુ કરવાના સંકલ્પ સરખા કીધા નહિ. જો કે મારું મન તા તે પાત્રામાંના ભાજ-

નનું ભક્ષણ કરવા માટે તલપાપડ થઇ રહ્યું હતું; પરંતુ પરાઇ વસ્તુ તેના સ્વામીની આજ્ઞા વગર શ્રહણ કરી શકાય નહિ-આજ્ઞા વગર શ્રહણ કરલું, એ એક પ્રકારની ચારી છે-એવા આપના આદેશે, મારાં મનને અતિ મહાકષ્ટે મેં વારી રાખ્યું. પણ તે અગાધ સર્વશક્તિમાનની અકળ ગતિ અનુસાર, તે ચારે પાત્રા આપણે જે વૃક્ષ નીચે બેઠા હતા ત્યાં ઉતરી આવી આપાઆપ ગાઠવાઇ ગયાં. તુરત જ આકાશવાણી થઇ કે, 'હે પ્રજ્ઞાનદેવ! આ ભાજન તારા માટે છે. તું તેના સ્વીકાર કર!"

ખાર દિવસોના ઉપવાસા થયા હતા, અમારા સર્વનાં ગાત્રા શિથિલ થઇ ગયાં હતાં ને તમારાં ગાત્રા પણ શિથિલ થઇ ગયાં હતાં; પણ કેવળ તમારા સત્ને આધારે જ અમારા ત્રણમાંના પ્રાણવાસુ સર્વને ટકાવી રહ્યો હતા; છતાં એ કાશપર આવેલી નદીમાં આપ સ્નાન કરવા ગયા હતા. જતી વખતે આપ આજ્ઞા કરતા ગયા હતા કે, હુ જયાં સુધી આવું નહિ ત્યાં સુધી તમે આ ભાજનના પાત્રાને હાથ લગાડતા નહિ.' આપની આજ્ઞાને અનુસરીને અમે ત્રણે બેસી જ રહ્યાં, પરંતુ જે નિયમને અનુસરીને આપે સ્નાન સંધ્યાદિક કર્મ કરવાના વિચાર કીધા, તે વિચાર અમને આવ્યા નહિ-અમે તા તે સાજન ખાવાને તત્પર થઈ રહ્યાં ને તમે કયારે આ .ા, તે માટે આતુર થઇ ગયાં. થાડીવારે સ્તાનસંધ્યાથી પરવારીને આપ આવ્યા. ભાજનનાં ચારે પાત્રાને ચારે સમીપ ગાેઠવ્યાં. પ્રદ્માર્પણ કરીને આપ ગ્રાસ લેવા પૂર્વે જ વિચાર કરવા લાગ્યા કે, 'મારા કરતાં વિશેષ દુ:ખી અતિશ્વિ અભ્યાગત કાઇ હાય તા તેને જમાડ્યા પછી હું જમું! એમ વિચાર કરતાં દ્વરપંથે કાેઇ મનુષ્યને તમે જેવા લાગ્યા. થાડીકવાર તા કાેક પણ દેખાયું નહિ, પણ જેવા આપણે ચારે જહાએ હાથમાં પ્રથમ ગાસ લીધા કે, તુરત જ દ્વરથી શબ્દ સંભળાયા; 'અરેરે! હું એક માસથી ભુષ્યા છું, મારા પ્રાણ જાય છે, મને ભાજન આપા!' એમ બાલતા બાલતા એક સંત કારમાં સંત ધાસભેર દાહતા દાહતા ત્યાં આવી પહાંચ્યા! આપે પ્રેમપૂર્વક ઇશ્વરપ્રીત્યર્થ તમારા પાતાના થાળ તે સંતને ધરી દીધા ને પરમ આનંદ દર્શાંબ્યા. આપના સતની એ પરિસીમા હતી.

## दु:समें हरिको सब भजे, ससमें भजे न कोई। जो सबमें हरिको भजे, तो दु:स काहेको होई॥

પણ અહીંયાં તાે કાૈતક અન્યું. તે ભુખાળવા–કારમા સંતે સપાટા-સ્તિર તમારા થાળને ખાલી કરી નાંખ્યા ને પુનઃ તમારા સામું જોઇને કહ્યું; "હે પ્રભુ પુરુષ! હું હજપણ ભુખ્યા છું, મને બહુ જ ભાજન આપ!'

તુરત જ યહિંચિત પણ શંકા વગર, મારી માતુશ્રીને તમે કહ્યું, દંઢ સૌભાગ્યવિત! અતિથિના સત્કાર કરવા જેવું બીજું કાઇ પણ યુષ્ય નથી, તારા થાળ પ્રદ્માર્પણ કરી દે!' મારી માતુશ્રીને આ વચન બહુ જ વસમાં લાગ્યાં; પણ તે સદા જ આપની આજ્ઞાને અનુસ્તરનારી હતી, તેથી મુખ મચકાેડીતે, મનમાં સંકાેચ પામતાં પામતાં, તેણે તે થાળ એ કારમા સંત પુરુષને અર્પણ કીધા! આ કારમાે ચાેગિરાજ તે થાળ પણ સ્વાહા કરી ગયા.

તે પછી આપે મારી સ્ત્રો પાસેથી થાળ માંગ્યાે. મારી સ્ત્રોએ તે ચાળમાંથી ગુપ્ત રીતે બે ગ્રાસ ખાધા પછી, પાતાનાે થાળ તે યાગીને અનમાં અનેક શાપાે દેતાં અર્પણ કીધા ! યાગી તાે તે થાળ પણ સ્ત્રાહા કરી ગયાે.

હવે મને પુષ્કળ ચિતા થવા લાગી. હું ખ્રદ્માર્પણ કૃષ્ણાર્પણની વાત જ સમજતા ન હતા. આ કારમાં યાગી મારા થાળ પણ સ્વાહા કરી જશે તા હું ભ્રખ્યા રહી જઇશ, આવા વિચાર કરી તમારા કહેવાને પણ નહિ ગણકારતાં, તે થાળમાંથી લૂટારા પૈરે આહાર કરવા લાગ્યા. પેલા કારમાં યાગી તે જોઇને મારા ભાણામાં ખાવા ખેસી ગયા ને માટા માટા કાળી આ ભરવા લાગ્યા એટલે મેં તેના હાથમાંથી ઝૂંટાઝૂટ કરવા માંડી, અને તે યાગીનું અત્યંત અઘટિત રીતે અપ- આન કીધું. હું જમ્યા હતા. તેના જારમાં તેને લાતા મારી. તમે ઘણા વાયા, પણ માહાંધ જેનું નામ તે સાંભળ જ શાના ?

પણું તુરત જ તે કારમાં ચાંગી અદશ્ય થઇ ગયા; ભાજનનાં પાત્રા પણું અદશ્ય થઇ ગયાં; મહાત્માની પર્લુકૃટી પણુ અદશ્ય થઇ ગઇ. આ માપે આપના મનમાં માન્યું કે, આ કાઇ દૈવી લીલા જ થઇ છે. એ લીલાપર વિચાર કરતાં, પ્રદ્ધાર્પણ કરીને આપે સમેમ ઉત્સાહપૂર્વક આળ તે સંત સમસ ધર્યો હતા. તેથી આપને અતિ આનંદ થતા દેખાયા, અધ્યની ઇચ્છાથી એ થાળના અર્પણથી આપનાં, મારી માતુશ્રીનાં ને આરી પત્નીનાં શરીરમાં જોઇએ તે કરતાં કંઇક વિશેષ શક્તિ આવી

અને સર્વનું પેટ ભરાઇ ગયું હાય એમ જણાયું. રે! વગર સાજને સર્વને એાડકાર આવ્યા! પણ મારામાં તા શાંડું ઘણું ખાધા છતાં પણ આલવાની શક્તિ રહી નહિ, પરંતુ કાઇ પૂર્વ સુકૃતના યાગે તે સ્થળ ઉપર વેરાયલા અન્નના કેટલાએક કહ્યુના ભક્ષણથી આપની સાથે ચાલવાને હું પણ શક્તિમાન્ થયા હતા.

હુ પિતા પ્રજ્ઞાનદેવ! થાઉક કાળે દુષ્કાળ મટી ગયા; સ્પાપણે સર્વ પુન: આપણા વિશ્વપુરમાં પાછાં આવ્યાં. ધીમે ધીમે પ્રજા પણ આવીને વસવા લાગી. રાજ્ય પાર્ધુ સમૃદ્ધિવાળું થઇ ગયું. નિત્ય પ્રમાણે કાર્ય-ભાર ચાલવા લાગ્યા. પણ એ પ્રસંગથી આપની પ્રદ્માજિજ્ઞાસા વધતી ગઇ. જીવશિવની એકતાનું સંપૂર્ણ જ્ઞાનપૂર્વક સમાધાન થયા પૂર્વે આપનું અવસાન થઈ ગયું. આપના પછી ક્રમવાર મારી માતા સુમતિ, મારી સ્ત્રો શીલવતી અને છેલ્લે હું, એમ ઉત્તરાત્તર સૌ મરણ પામ્યાં હતાં. તમ પ્રદ્માજિજ્ઞાસુ હતા અને પ્રત્યેક પદાર્થનું સેવન પ્રદ્માપણ કર્યા विना ४२ता न हता. तेनुं ६० अत्यारे डेवी रीते ले। गवे। छे।, ते પ્રત્યક્ષ જ છે. પરમાત્માના વચન પ્રમાણે આપના યાેગ અધુરા હતા. તે કારણે આપ એક મહારાજાને ઘેર જન્મીને મહારાજા થયા છા. વિશ્વમાં એવા જન્મ થવા, એ દુર્લભ છે. † પૂર્વ જન્મના વૃત્તાંત જાણ-વાની આપને જે ઇચ્છા થઇ છે, તે પૂર્વ જન્મના સુકૃતને ચારો જ થઇ છે. આપ પૂર્વ જન્મને જાણી શકયા નહિ, તેનું કારણ માત્ર આપના ચાગમાં જે ન્યૂનતા હતી તે જ છે. આ જન્મમાં પુનરપિ સિદ્ધિની પ્રાપ્તિને માટે આપ સમર્થ છો; પૂર્વના જે ચાગાલ્યાસ અપૂર્ણ છે, તે આપ આ જન્મે પૂર્ણ કરાે છાં. તે પૂર્ણ થતાં જ આપ सहा विहेद्धमुक्त वर थशे।."

## સંતપ્રસાદ સર્વ આપે છે

"હે બાળકુવર! હે પરમ જ્ઞાની!" રાજા જનકે પાતાના બાળ-કુમારને ઉદ્દેશીને કહ્યું; ''તારા કહેવા પ્રમાણે મારા પૂર્વજન્મના ઊંચા ધર્મનું, ઊંચા આચારનું ને સત્કર્મનું મને સ્મરહ્યુ થાય છે; છતાં મને

शुचीनां श्रीमतां गेहे योगश्रष्टोऽभिजायते ।

<sup>🕇</sup> अधवा योगिनामेब कुले भवति धीमताम् । एतदि दुर्लभतरं लोके जन्म यदीदशम् ॥

<sup>🗓</sup> तत्र तं बुद्धिसंयोगं लभते पौर्वदेहिकम् । यतते च ततो भूयः संसिद्धौ कुहनंदन 🛚

પૂર્વની દેહિસ્થિતિનું અદ્યાપિપર્યંત જ્ઞાન ન હાતું; અને તું આજે આ સ્થિતિમાં પડ્યા છતાં, તને પૂર્વ જન્મનું જ્ઞાન છે, તેનું કારણ શું ?"

બાળકુંવરે કહ્યું; ''હે પિતાજી! અરણ્યમાં જે ચાગીનાં આપણ સર્વને દર્શન થયાં હતાં, તે ચાગી સાક્ષાત્ પરમાત્માના અંશાવતારી હતા. મારી ક્ષુધાને તૃપ્ત કરવાને, તેમનાં મુખમાંથી ભૂમિપર પઉલા કાયુનું મેં પ્રાશન કર્યું હતું.\* એ કહ્યું તે મહાત્માના મુખમાંની કૃપાપ્રસાદી હતી. તે વળી મજના કલ્યાણાર્થ ભ્રમિપર પાડવામાં આવી હતી. પર-માત્મા શ્રી કૃષ્ણની સંગે, રંગે ને ઉમંગે રમતા ગાપબાળકા તેમના મુખની પ્રસાદી આરાગતાં પરમ ગતિને પામ્યા છે, તેમ જ મજસંગે પણ તે પ્રભુએ તેવી જ કોડા કરી હતી-મેં તેમના મુખમાંથી પણ પ્રસાદી ખેંચી લીધી હતી ને તે પ્રભુએ મારા હાથમાંથી ઝૂંટની લીધી હતી. તમને પ્રશ્ન થશે કે, ત્યારે મારા માલ કેમ નહિ? કારણ કે, મેં ફ્રાયવશ થઇને પ્રસાદી મુખમાંથી ઝૂંટવી હતી-પ્રેમથી નહિ; તેમ જ્ઞાનપૂર્વકે નહિ. એ મારા અપરાધ તા માટા હતા, પણ તે કૃપાળ પ્રભુ સદા ભક્તવત્સલ છે; મેં જે અજ્ઞાનતામાં કર્મ કીધું, તે તે પ્રભુએ મનુષ્યના ક્ષુધાપીડિત ધર્મ માની લીધા ને મને ગાપળાળની પદવી આપી છે. છતાં અજ્ઞાનતામાં થયેલા ક્રિયમાણનું ફળ તા ભાગવતું જ જોઇએ, જે ભાગવું છું. આપની પેંટ્રે મેં પ્રેમપુર:સર થાળ અર્પણ કીધા હત ને પ્રસાદી પાશન કીધી હત તા અહાભાગ્ય ગણાત! અને આપની પૂર્વે તે દિવ્ય ધામના નિવાસી અની જાત. એ પ્રસા-દીના પ્રાશનથી આજે મારા આત્મા કુતાર્થ છે; હું ત્રણે કાળાનું જ્ઞાન ધરાવવાને સમર્થ છું. એ પ્રસાદીને યાગે મારા કુતધર્મના વિપાક થયા પછી, જે ગતિને તમે પ્રાપ્ત થનારા છેા, તે જ ગતિને હું પ્રાપ્ત થઇશ. મહાત્માની–રે પૂર્ણ પરમેશ્વરના અંશની કૃપાપ્રસાદીનું કળ મળ્યા વગર રહેતું નથી.

અજ્ઞાનતામાં થયેલા અપરાધને યાગે આજ કાલ તા મારું આવ-જેન ને વિસર્જન જ થયા કરશે-એક ખાડામાંથી નીકળીને બીજા ખાડામાં પડવાનું નિયામકે મારે માટે નિર્માણ કીધું છે;† આપનું ઐધર્ય તા પરમ છે; કેમકે નિષ્કામપણે-ઇધર પ્રીત્યર્થે આપે સર્વ કર્મો કર્યો છે,

<sup>\*</sup> यह्नशिष्टाशिनः संतो मुच्यंते सर्विकिल्बिः। यह्नशिष्टामृतभुजो यांति ब्रह्म सनातनम्॥
† पुनरिप जननं पुनरिप मरणं पुनरिप जननीजठरे शयनम्।

કાઇ પણ કર્મ આપે પ્રદ્માપેલ વિના કીધું જ નથી; \* એટલે આપ કર્મથી નિર્સેપ છો; નિર્ભોધિત છો. આપના યાગમાં ને વરાગ્યમાં જે કિચિત કહ્યુપ છે, તે જ હવે આપને સિદ્ધ કરવાની છે. જે જીવ સંસારમાં સરસા રહ્યાં છતાં, પ્રદ્માપેલ કર્મ કરે છે, તેને કાઇ પણ કર્મના પ્રત્યવાય લાગતા નથી. પ્રદ્માપેલ કર્મનું માહાત્મ્ય કેટલું છે ને તે શું ફળ આપે છે, તે ઉપર આ એક કથા તમને કહું છું, તે તમે સાંભળા.

દુર્વાસાનું ત્રક્ષાપેણ

ગાપીઓતા મનારથાને પૂરતારા, આધિ વ્યાધિ ઉપાધિ હપ લુજં-ગવડે દંશેલા જીવનાે ઉદ્ધાર કરનારા, સંસારસાગરમાં ડ્રુખેલાને તારનારા, બંસીના નાદમાં વેદાે ગાઇને ગાપીજનના મનનું હરણ કરનારા, અકુંઠિત ખુદ્ધિવાળા, લક્ષ્મીના મનરૂપી સરાવરમાં હંસરૂપે રમણ કરનારા પૂર્ણ પુરુષાત્તમ શ્રીકૃષ્ણ પરમાતમાં. એક સમયે યમુનાના તટપર વિરાજ-માન હતા. બંસીની ધૂન મચી રહી હતી; પશુ પક્ષીએા તે ધૂનમાં લવલીન હતાં, વૃક્ષા પણ તેના શ્રવણમાં જડવત થઇ રહ્યાં હતાં, એવા ખાલ પ્રભુની સેવા કરવાને વૃંદાવનની ગાપીઓને નિત્ય તાલાવેલી લાગી રહેતી હતી. જા શ્રીકૃષ્ણને ગાપીએ ક્ષણભર જેતી નહિ, તેા તેમનું કાળનું ક્રારાઇ જતું હતું. તેની બંસીના નાદ સાંભળીને ગાેકુળની ગાેપીએન વિદ્વા થઈ ગઈ હતી; કેમકે ગાેપીએા શ્રીકૃષ્ણની અનન્ય ભક્ત હતી. પાતાના પતિ પુત્રાદિ સગાં સંબંધીઓની સ્નેહરૂપી શૃખલાને તાડીને, તેઓ એક કૃષ્ણુમાં જ લીત હતી. ગાેકુળ વૃંદાવનની ગાપીએ પાતાના પ્રાણથી પણ અધિક માનેલા શ્રીકૃષ્ણને, પોતાના ઘરમાં જે ઉત્તમમાં €ત્તમ પદાર્થ દ્વાય, તેનું ભાજન<sup>°</sup> કરાવવામાં, અનેક પ્રકારનાં **લા**ઢ લડાવવામાં, તેનાં દર્શનનું ચાતકપેરે પાન કરવામાં, પાતાનું તનમન અર્પણ કરવામાં, ક્રેવળ પ્રેમઘેલી હતી. પ્રેમ જ સર્વોત્તમસ્થાન અપાવ-નાર છે, સર્વ કલ્યાણના દાતા છે, તેવી પ્રેમઘેલી ગાપાઓ હતી.

એક સમયે ગોકુળ વૃંદાવનની ગાપીઓએ પાતપાતામાં એવા ડરાવ કીધા કે, આજ શ્રીકૃષ્ણને માટે ઉત્તમમાં ઉત્તમ ભાજન ખના વીતે આપણે હાથે પ્રાશન કરાવતું. આ સંકેતને અનુસરીને સવં ગાપીઓએ અનેક પ્રકારનાં ભાજના તૈયાર કીધાં અને યમુનાના તટ હપર જ્યાં શ્રીકૃષ્ણ એઠા હતા ત્યાં આવી; અને શ્રીકૃષ્ણને કહ્યું; 'હે

विद्यार्पणं अद्या हिवर्ज्वाप्ती ब्रह्मणा हुतम् । ब्रह्मैव तेन गंतव्यं ब्रह्मकर्मसमाधिना ॥

નંદલાલ! હે કનૈયા! તું ઉત્તમ પ્રતિનાં ભાજનાના અમારા હાથે આસ્વાદ લે અને અમારાં મનને સંતાય પમાડ.'

શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું; 'હે ગાપીઓ! આજે તા હું પિતા નંકની સાથે ભાજન કરીને આવ્યા છું, માટે મને ઇચ્છા નથી. મારા પેટમાં તલ જેટલી પણ જગા નથી, તેથી એ ભાજન હું નહિ જમીશ! પણ જો તમે મને સંતાષ પમાડવા ઇચ્છતી હા તા, કાઈ ઉત્તમ બ્રાહ્મણને આ ભાજન કરાવા તા હં પ્રસન્ન થઇશ!'

આ ભાજન કરાવા તા હું પ્રસન્ન થઇશ!'
ગાપીઓ શ્રીકૃષ્ણુના પ્રેમમાં એવી તા લુષ્ધ ખની ગઈ હતી કે, શ્રીકૃષ્ણુના એક પણ શખ્દ ઉત્થાપવાને તેઓ શક્તિમાન્ ન હતી. તેમના પ્રાહ્યુ, તેમનું મન, તેમનું જીવન, તેમના પતિ, તેમની સખી, તેમના સનેહી, તેમના પ્રેમનું પરમ સ્થાન, કેવળ શ્રીકૃષ્ણુ જ હતા-તેમની જ આશાને તે અનુસરનારી હતી. જે કે શ્રીકૃષ્ણુના વચનથી તે પરમ પુરુષના પુરુષાર્થથી અજ્ઞાત ક્ષુદ્ર ગાપબાળાના મનમાં ક્ષણુભર પરિતાપ થયા, પણ તેની આજ્ઞાનું ઉલ્લંઘન કરવાને કાઇ પણ ગાપી સશક્ત થઇ નહિ. તે વજબાળાએ હસતે મુખે બાલી; 'હે કૃષ્ણુ! અમે કયા બ્રાહ્મણને આ અજ્ઞનું પ્રાશન કરાવીએ? અમે સર્વ આપની દાસીએ! છીએ. આપ જેને કહેશા તેને અમે આ ઉત્તમ ભાજન જમાડીશું.'

પાતાની આજ્ઞાનું આવી સરસ રીતે પાલન કરનારી ગાપીઓના પ્રેમથી સંતાષિત ખની શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું; 'હે ગાપીઓ! યમુનાને સામે તીરે ભગવાન દુવીસા મુનિ ખિરાજેલા છે, તેને આ ભાજન કરાવાે.'

વજસુંદરીએ સે પૃછ્યું; 'હે ન-દનન્દન! યસુના છલાછલ ભરેલી છે: અહીં કાઇ નાવ પણ નથી, કે જેમાં એસીને અમે સામે તીરે જઇને દુર્વાસાને જમાડીએ. યસુનાજળને સ્પર્શ કર્યાં વિના, અમે સામે પાર કેવી રીતે જઇ શકીએ ?'

શ્રીકૃષ્ણું માલ્યા; 'અલિ ગાપીઓ! તમને એટલું પણ જ્ઞાન નથી કે, જળને સ્પર્શ કર્યા વિના પણ સામે પાર સહજ જઇ શકાય." યમુનાને જઇને કહા કે, 'શ્રીકૃષ્ણું જો સદાય આળપ્રશ્નાચારી હાય, તા તું અમને જવાના માર્ગ આપ. આટલી પ્રાર્થના કરતાં જ વમારું કાર્ય સરળ થઇ જશે, એમાં કહિન શું છે?"

'જે શ્રીકૃષ્ણે અનેક ગાંપીઓની સાથે ક્રીડા કીધી છે, રાસ રમ્યા છે. અનેકાના આત્માઓને સંતુષ્ટ કીધા છે, જે શ્રીકૃષ્ણે અનેક ગાંપી-

उदायज्ञयात वळपंककण्टकादियु, असंग उत्कान्तिथ ।

એાની છાતી ઉપર રમણ કીધું છે. એમ ગાપાંગનાએાની માનનીયત: છે, તે શ્રીકૃષ્ણ સદાય ખાળપ્રદ્મચારી છે,' એ વચન સાંભળીને ગાપીએ ખડખડાટ હસી પડી. તથાપિ શ્રીકૃષ્ણ ઉપર પ્રીતિવાળી ગાપી એ! તેની આજ્ઞાને અનુસરી યમુનાના તટપર ઊભાં રહીને સામે પાસ જવા માટે યમુનાને પ્રાર્થના કીધી કે, તુરત યમુનાનું જળ બે બાજી સ્થિર થઇ ગયું ને મધ્યમાં કાેરા સ્વચ્છ માર્ગ જણાયા ! સડસડાટ કરતી ગાયીઓ સામે પાર ચાલી ગઇ અને પાછું ક્રીને સર્વ ગાયી~ थे। थे लेयं ते। यमनाकण पूर्व प्रभाशे वहन अरतं हतं.

સર્વ ગાયાંગનાએ મુનિ દુર્વાસાના આશ્રમમાં ગઇ ને શ્રીકૃષ્ણની આજ્ઞા પ્રમાણે પ્રત્યેકે પાતપાતાના થાળ મુનિને સપ્રેમ પાશન કરાવ્યા. હજારા નહિ, પરંતુ લાખા ગાપીઓના થાળાને દુર્વાસા મુનિ ક્ષણ-વારમાં આરાગી ગયા. એ જોઇને સર્વ ગાપીએ આશ્ચર્યચાકત અની ગઈ. પછી દુર્વાંસા મુનિએ સર્વ ગાપીઓને આશીર્વાંદ આપીને જવાની આગ્રા આપી. યમુનાજળ તા પૂર્વ પ્રમાણે વહન કરતું હતું, તેશી જળને स्पर्श डर्या विना सामे पार डेाઇ रीते कवाशे नींड, भाटे ગાયાંગનાએ ચિન્તા કરવા લાગી, ત્યારે મુનિ દુર્વાસાએ પૂછ્યું; 🐍 ગાયાંગનાઓ ! તમે ક્રેમ ઊભી છાં ? તમે શાની ચિન્તા કરા છાં ?'

ગાપીઓ બાલી: 'હે ભગવાન! આ યમુનાના જળને સ્પર્શ કર્યો

વિના અમે સામે પાર જઇએ, એવા કાઈ માર્ગ ખતાવા.'

ક્ષણલર મૌન ધરીને મુનિ દુર્વાસાએ કહ્યું; 'હે દેવીએ ! જે રીતિએ તમે આવી, તે રીતિએ જાઓ! યમુનાને જઇને કહાે કે, મુનિ દુર્વાસા એ સદાય ઉપવાસી હાય, તા તું અમને માર્ગ આપ!'

અનેક પ્રકારની ક્રીડા કરનારા શ્રીકૃષ્ણ 'સદાય બાળપ્ર**દાચારી!**' અને ઘટિંકા પૂર્વે લાખા ગાપીઓના થાળાના આહાર કરી જનારા દુર્વાસા 'સદાય ઉપવાસી!' આ આશ્ચર્ય નાઇને સવે ગાપીઓ બાહી; 'અમ સંગે રંગે રમનારા શ્રીકૃષ્ણ બાળપ્રદ્મચારી કેમ હાય ? તેમ જ લડિકા પર શાજન કરનારા તમે ઉપવાસી ફેમ થયા !'

મુનિ દુર્વાસાએ કહ્યું; "હે ગાપીએ!! હું શખ્દાદિક ગુણાથી વથા આકાશાદિક પંચમહાલતાથી લિજા પણ છું અને તેઓની અંદર પણ હું. તેઓ મને જાણતા નથી, તેઓ મારા અંતરમાં પણ નથી-હું સર્વક સંગરહિત ઋભામા હું તે કેવી રીતે ભાજતા હાઇ શકું ? વ્યવહાર-દશામાં જ અન વિષયાને ગહાલ કરે છે; પણ પરમાર્થકશામાં જયાર સર્વત્ર આત્મા છે, ત્યારે કયા વિષયનું મન મનન કરે? કયા વિષયમાં મન લેપાય? શ્રીકૃષ્ણ પણ બન્ને શરીરના કારણરહિત છે. જે ઇચ્છાથી વિષયને સેવે છે તે કામી છે, જે નિરિચ્છાથી અથવા તા ઈચ્છાના પૂર્ણ અભાવે વિષયને સેવે છે તે સદાય અકામી છે, સદાય નિષ્કામી છે, સદાય પ્રદ્માચારી છે, સદાય ઉપવાસી છે. જે પરમાતમાને અર્પણ કરીને વિષયોને ક્ષુદ્રવત્ જાણી અભાવવઉ ભાગવે છે, અભાવવઉ જ ભાજન કરે છે તે સદાય પ્રદ્માચારી છે, સદાય ઉપવાસી છે.'

દુર્વાસા મુનિનાં આ વચનથી ગાેપીઓના મનનું સમાધાન થયું, જે પ્રમાણે શ્રીકૃષ્ણ પાસેથી જળને સ્પર્શ કર્યા વિના દુર્વાસા પાસે ગાેપીઓ આવી હતી, તે જ પ્રમાણે જળને સ્પર્શ કર્યા વિના શ્રીકૃષ્ણ પાસે પાછી ગઈ; અને શ્રીકૃષ્ણનું આળ પ્રદ્ધાચર્યત્રત જાણી તેમના પ્રત્યેના પ્રેમમાં પૂર્વના પ્રેમ કરતાં પણ વિશેષ અળવાન પ્રેમને સ્થાન મળ્યું."

ખાળ શખે કહ્યું; "હે પિતાજ! હે જનક! એ જ પ્રમાણે આપ સદાય પ્રદ્માપેણ કરીને વ્યવહારના વિષયમાં કુશળ રહેતા હતા, અને તેથી જ આપ સંસારના સર્વ પદાર્થોથી નિર્લેપ હતા.† ઓ પુત્રાદિક, ધન યોવનાદિકના આપને સંગ ન હતા; કેવળ અભ વવડે જ, નિષ્કામપણે જ આપ સંસારમાં પ્રવૃત્ત થયા હતા; કર્તા ભાકતાપણું આપના હુદયપ્રદેશમાંથી પલાયન કરી ગયું હતું. એ સુસંસ્કારને યાગે આપ ઉત્તમ પદના ભાકતા થયા છા અને જે આત્મજ્ઞાનની ઉલ્પ છે, તેના જિજ્ઞાસુ બન્યા છા. આપના અપૂર્ણ યોગ પૂર્ણ કરા, પછી વિદેહમુક્ત અતીને સંસારમાં વિચરા."

# સુખ અને દુઃખના પ્રેરક કાઇ નથી

રાજા જનકે તે આળકુંવરને પૂછ્યું; "હે વત્સ! તારી માતા પણ મને જ સદા અનુસરનારી હતી, છતાં તે મારા જેવા ઉચ્ચપદને પ્રાપ્ત ન થતાં આ સ્થિતિને કેમ પ્રાપ્ત થઇ! તેમ જ તારી ભાર્યા શીલ-વતીની જે અધમ અવસ્થા મેં જોઇ છે, તે અવસ્થાને પ્રાપ્ત થવાને તે સજાયલી ન હતી. આ જગતમાં મનુષ્યાવતાર દુર્લભ છે; મનુષ્યાવતારમાં સ્ત્રીની સ્થિતિ પુરુષ કરતાં ઊતરતી ગણાય છે; તેમાં પણ સ્ત્રીને

त्यक्तवा कर्मफलासंगं निरयतृप्तो निराश्रयः । कर्मण्यभिष्रकृतोपि नैव किंचिस्करोति सः॥
 निराशीर्यतचित्तातमा त्यक्तसर्वपरिष्रहः । शारीरं केवलं कर्म कुर्वन्नाप्रोति किरिवषम् ॥

વિધવાપણું પ્રાપ્ત થવું, એ મહાન્ કષ્ટનું કારણ છે. વિધવાપણામાં સ્નીને જે જે સંકંટા ભાગવવાં ૫3 છે તે અવર્ણનીય છે. મૂળે સ્ત્રોને સ્વતંત્ર-પહ્યું જ નથી અને વિધવા તા માતા, પિતા, પુત્ર, સાસુ, સસરા કે ભાઇ લાજાઇની આશિયાળી રહે છે. કુબુદ્ધિવાળા દુર્જના સૌભાગ્ય-વતી સ્ત્રીના ઉપર આરાપ મૂકતાં સંક્રાચ પામતાં નથી, તા પછી વિધવાએાનું દુર્જનમુખથી રક્ષણ થવું કહિન જ હેલ્ય. કુમાર્ગગામી દુર્જના વિધવાપર ન સહન થાય તેવા દાષારાય કરે છે. પવિત્ર મન વાળી સુશીલ વિધવાને આ સર્વ સંકટમાંથી રક્ષણ આપનાર કેવળ પરમાત્મા જ છે. છતાં સામ્પ્રત સ્થિતિને પ્રાપ્ત થવાનું તારી ભાર્યાને શું કારણ મળ્યું છે તે કહે !"

આ જગતના જીવાે પાતપાતાના કર્માંનુસાર સુખદુઃખને પ્રાપ્ત થાય છે. યાગી મહાત્માની પ્રસાદીથી જ્ઞાની બનેલા તે બાળકુંવરે કહ્યું; ''કાઈ દુઃખ માકલે છે કે સુખ ભાગવાવે છે, એ નિર્બળનું વચન છે. સુખ અને દુ:ખનાે પ્રેરક કાેઈ પણ નથી. જીવ સુખ અથવા દુઃખ પાતપાતાનાં કર્માનુસાર ભાગવે છે. માત્ર અળહીન-અज्ञान-અપુરુષાર્થી જીવ જ સુખ : ખ લાગવવામાં પરમાતમાને દાષ-ભાગી કરે છે. જ્યાં સુધી આ લિંગ શરીરમાંથી પ્રિયાપ્રિયના નાશ થતા નથી, દેહઉપર અભિમાન રહે છે, પરમાત્માપરની શ્રદ્ધામાં સંશય રહે છે અને કામનાથી કર્મનું સેવન કરે છે, ત્યાં સુધી કર્મખળ છૂટતાં નથી; એ જ કર્મ જીવને ખળાત્કારે આકર્ષણ કરી મહા માહમાં ઘસડી જાય છે અને પુરુષ માહને લીધે કર્મને અકર્મ અને અકર્મને કર્મ જીવે છે; તે જ પુરુષને બંધનમાં નાંખે છે. વાસ્તિવક રીતે તા, કર્મ ચિત્તની શુદ્ધિને અર્થે છે, વસ્તુની પ્રાપ્તિને અર્થ નથી; वस्तुसिद्धि ते। निष्डामपञ्जांथी, तत्त्वना वियारथी ने स्वधर्मना सेवन-થી જ થાય છે. વ્યવહારમાં રહેલા પુરુષ ખહારનાં કર્મની જે ઉપાસના કરે છે, તે તેા કેવળ બંધનમાં નાંખીને અધાગતિએ જ પમાડનાર છે. कोकोऽयं कर्मवंधनः - श्रेवां श्रेनां ५ में, तेने अनुसार ते आ क्षेत्रना भाग ભાગવે છે. મારી માતા સંપૂર્ણ સ્ત્રીધર્મની ઉપાસક હતી; સર્વકાળ

पिता रक्षति कौमारे भर्ता रक्षति यौवने । पुत्रश्च स्थितरे भावे न स्त्री स्वातन्त्र्यमहिति॥

<sup>†</sup> संखस्य द:खस्य न कोऽपि दाता परो ददातीति कुबुद्धिरेषा । आहं करोमोति वृथाऽभिनानः स्वक्मेश्वत्रपथितो हि कोकः ॥

પતિની જ સેવામાં પરાયથુ રહેતી હતી; આપની આજ્ઞા તેને વેદાજ્ઞા-તુલ્ય હતી; તેથી એ વધારે-પ્રદ્યા-પરમ પ્રભુની આગ્રા પણ તેના મનથી તુચ્છ હતી-આપની ઇચ્છાને પૂર્લ કરવાને તે સદાય તત્પર રહેતી હતી; પતિ જ તેનું સર્વસ્વ હતું. કાઇપણ કાર્યથી આપનું મન દુ:ખી થાય, તે કરવાને તે પરમ દુ:ખી થતી હતી; મનસા, વાચા, કર્મેલા તે પતિપરાયણા હતી. તથાપિ, જે જ્ઞાનથી, પ્રેમથી, શ્રીહરિ પ્રતિની શ્રદ્ધાથી આપ અલેદરુપે સંત પુરુષાનું સેવન કરતા હતા, જે શુદ્ધ શ્રદ્ધાથી અતિથિ અભ્યાગતાને દાન દેવામાં તત્પર રહેતા હતા, તે પ્રેમ, તે શ્રદ્ધા તથા તે જ્ઞાન મારી માતુશ્રીમાં ન હાવાને કારણે તે આજે કાશીપુરના નગરશેઠની ધશ્ચિયાણી છતાં રાજરાણીથી ઊતરતી પદ્મવીને પ્રાપ્ત થઈ છે. સ્ત્રી અને પુરુષનું જે જોડલું છે, તે આ લાકમાં કે પરલાકમાં એક જ વિચરે છે. મહાતમા પુરુષા કહી ગયા છે કે અનેક જન્મા સુધી સ્ત્રી અને પુરુષા પતિપત્નીના સંબંધથી સાથેનાં સાથે જ સર્વ સ્થાને વિચરે છે; પણ તે બેમાંથી જેનું સત્કર્મ એાર્ધું, તેને કેટલાક કાળ એક ખીજાના વિચાગ સહન કરવા પડે છે; તેમને પાતાનાં પૂર્વ જન્મનાં કર્મો અતિમહાકષ્ટ ભાગવવાં પડે છે, ખૂઢાં ખૂઢાં કર્મનાં ફળા લાગવ્યા પછી પાછાં તે જોડલાં યુગ્મરૂપે રહે છે; અને सुग्म-द्रैत भांथी अद्वैतकावने पाम्या पछी निर्वाखने पामे छे. स्रीने પાતાના પતિની ઇચ્છાથી વિરુદ્ધ અન્ય પ્રાણી પદાર્થની ઇચ્છા કરવા-ની જ નથી. જે સ્ત્રી પતિની ઇચ્છાને જ અનુસરનારી છે, સર્વકાળ-ભગત, સ્વમ કે સુધુપ્તિમાં પશ્ચ પતિ વિના અન્યનું સ્મરસ્ કે દર્શન કરતી નથી, તે જ સદાય સતી છે-અમિમાં બળનારી કે પતિવિરદ્વથી એકાએક મરસ પામનારી સતી નથી. જે પતિની આજ્ઞાથી પરમ પુરુષના સેવનમાં અનુરક્ત છે, તે જ સર્વકાળ પતિસંગે રહીને પરમાત્માની પરમ લીલાના રસારવાદ લેવાને ભાગ્યશાળી અને છે. એપર આ પુરાચુપ્રસિદ્ધ કૌશિક પ્રાહ્માધ્યુની કથા છે, તે સાંભળા.

स्त्रीतुं परम हैवत पति क छे

પૂર્વે કૌશિક નામના કાઇ એક બ્રાહ્મણ હતા. તે અનેક તપર પી ધન મેળવીને, 'મવતિ મિક્ષાં દેશિ' કરતા કરતા, કાઇ એક પતિવતાને

<sup>ે</sup> આ સત્ય છે, અહિલ્યા, દ્રોપત્તી, સીતા, તારા, મંદાદરી એ પાંચ પરમ સતીએ ગણાય છે, તે વિના અન્ય પણ છે. એ સવે એ પતિ પાછળ અગ્નિમાં પડી, પાતાના દેશાત્સર્ગ પ્રીધા હોય તેવા કાઈ કહીં ખું ધર્મ પ્રચમાંથી મળતા નથી, † શ્રીમહાભારતના વનપર્વમાં આ હ્યા વિસ્તારથી વર્ણવા છે.

દ્રારે જઇને ઊભા રહ્યાં. આ કાૈશિક ધ્રાહ્મણના તપનું બળ, એવું તે ઉત્ર હતું કે, એક વખત એક ઝાડ તળે તે બેઠા હતા તવામાં ઉપરથી એક બગલી તેનાપર ચરકી, એટલે તેણે તે બગલીની સામા દ્રાધદષ્ટ કરી કે, તરત જ તે બળીને ભરમ થઇ ગઈ હતી. કાૈશિક બ્યાહ્મણ જેને ઘેર 'मिक्षां देहि' કરીને ઊસા રહ્યો હતા, તે ગૃહસ્થની **ઓએ** કહ્યું; 'મહારાજ! ઊભા રહા, હું ભિક્ષા આપું છું!' પણ દેવેચ્છાથી એ જ ક્ષણમાં-તે તપાધનને આધ થવા માટે જ, તે સ્ત્રીના પતિ આવીને ઊભા રહ્યો ને પાતાની અનિ કહ્યું; 'હે સાધ્વી! જલદી રસાઇ કર, મને ક્ષુષા લાગી છે.' આ આજ્ઞા થતાં જ, તે સ્ત્રી, પાતાના પતિની સેવામાં ગુંથાઇ ગઇ; અને બ્રાહ્મણને ભિક્ષા આપવી ભુલી ગઇ. જ્યારે તે અનિ ભિક્ષા આપવાનું સ્મરણ થયું, ત્યારે તે વિપ્રધિને ભિક્ષા આપ-વાને આવી. પણ વિપ્રર્ષિ તા કાપાયમાન થઇને બાલ્યા; 'હે અી! તું ભ્રાહ્મણને આશા આપી ઊભા રાખીને, તારા પતિની સેવામાં પ્રવૃત્ત થઇ, એ તેં મહાપાયકર્મ કીધું છે!' એમ કહી લાલચાળ આંખ કરીને, તે સ્ત્રીની સામે જોવા લાગ્યા. તપાધનની આ ચેષ્ટા જોઇને ઓએ નીડરપણે કહ્યું; 'હે મહારાજ હું તમારા ક્રોધની યહિકચિત પણ દરકાર કરતી નથી. મારે માટે, દાન, ધર્મ, કર્મ, અતિથિસેવન, પ્રદ્મપૂજન, દ્વેવસેવા, સક્તિ, જ્ઞાન, એ સર્વ મારા પતિ જ છે. જે સ્ત્રી પતિસેવા-પરાયશ્રુ રહેવામાં માળી છે, પતિની આજ્ઞાને અનુસરવામાં ગાફેલ છે, યતિને કડુવચન કહેનારી છે, યતિના પ્રેમ અને ક્રાેપને એકસરખા ગામુનારી છે, પતિના સુખદુ ખમાં ભાગ લેવાથી વિદ્વર છે, તે સ્ત્રી त्रिकाण पर्व परम पहनी प्राप्ति करी शक्ती नथी. अतिथिना सत्कार કરવા એ ગૃહસ્થના ધર્મ છે; આશાબદ્ધને આતુર રાખવા એ મહાકષ્ટ 🕽 – એમ તા આપ મને ઇષ્ટ છા, પૂજ્ય છા, પણ આપનાથી વિશેષ ઇષ્ટ, યુજ્ય, સવેશ્વિરી, જીવિત, પ્રાથુ એ સર્વ-મનસા-વાચા-કર્મથા-મને મારા પતિ જ છે. હું કંઇ અરણ્યની અગલી નથી કે, આપનાં કાેપવાળાં नेत्रे। नेतां क भणीने अस्म थर्धश!' के बे अटल वपरूपी धन प्राप्त ક્રીધું છે, એવા કાશિક બ્રાહ્મણ, અરણ્યના નિર્જન પ્રદેશમાં અનેલા પ્રસંગનું વર્ણન તે સ્ત્રીના મુખથી સાંભળીને, પાતાના તપના ગર્વને **લીસરી** ગયા."

આળ કુંવરે કહ્યું; 'હિ મહારાજ! પતિસેવાનું આ અરહાત્મ્ય જે' સમ્ચરિત્રશાળી સ્ત્રી જાણે છે, પતિને જ અનુસરે છે તથા પતિમાં જ અનુરક્ત છે, તે જ સ્ત્રી પતિના જેવાં જ, અલ્કે તેનાથી શ્રેષ્ઠ સુખને પામે છે. મારી માતા સદાય આપનાં વચનને અનુસરનારી છતાં પણ ખાર વર્ષોના દુષ્કાળમાં, જ્યારે આપે કહ્યું કે, તે

માતાને માક્ષ કેમ કારમા યાગીને તારા થાળ આપ, ત્યારે શુદ્ધ ન મળ્યા ? સાત્ત્વિક ભાવથી આપની આજ્ઞાને ઇશ્વરતુલ્ય માનીને નહિ, પણ કસમાડાતે મહાઉ-મનમાં સંતાપ

્યામતાં પાતાના થાળ તે કારમા ચાર્ગાને અપેલુ કીધા હતા, તેથી જ તેનું કર્મ ઊતરતું હતું. તે કર્મને યાગે આજે તે જે ફળ ભાગવે છે, તે ચાગ્ય જ છે. તમારા પ્રતિની અગાધ પ્રોતિ અને સચ્ચરિત્રને ચાંગે તે આજે સર્વ સંપત્તિ લાેગવે છે ખરી, પણ એ સંપત્તિ રાજરાણીનું ઉચ્છિષ્ટ છે. तमारा प्रतिनी निर्मण ભક્તિના प्रतापथी જ, ते पाताना પૂર્વજન્મના ઇતિવૃત્તથી જ્ઞાતા છે; તથાપિ તેની સ્થિતિ રાજરાણીથી ઊતરતી અને કંઇક અંશે પરાધીન પણ છે.

प्रकार्थेष वगरनां डर्भ अन्धनरूप छ હવે મારી ભાર્યાના કર્મની કથા સાંભળા.

તે સદા મને અનુસરનારી હતી, પરંતુ જે માહાંધપણાથી હું वतंती। दुती, ते भाढांधपणामांथी तारवाने એક पणु समये मने सह માધ આપવાના તેણું વિચાર કીધા નહતા. આપની સુશિક્ષાનાં વચનને તે પૂર્ણ પ્રેમથી સાંભળતી હતી, પણ તે પ્રમાણે વર્તવાના આદેશ તેણ મને કરી કીધા નથી અને તે પ્રમાણે વર્તવાની કામના પણ કીધી નથી, તેના કહ્યું જ માત્ર પવિત્ર થયા છે-તેના આત્મા

પત્ની વિધવા પવિત્ર થયા ન હતા. તેમ જ કારમા યાગીને

કેમ થઇ? તમારી આજ્ઞાથી ભાજનનું પાત્ર અર્પણ કરવા પૂર્વ તેણે તે પાત્ર ઉચ્છિષ્ટ ક્રીધું હતું. વળી તે

थ्रह्मापण કર્યા પૂર્વ જ તે પ્રત્યેક પદાર્થનું સેવન કરતી હતી. શીલવતી સદાય મમપરાયણા હતી ખરી, પણ મનુષ્યદેહના સદ્ધમેથી કે આ લાક કરતાં કાેઈ પરમ શ્રેષ્ઠ સ્થાન છે, તે પામવાના પુરુષાર્થ કરવાને જ આ મનુષ્યદેહ આપ્યા છે, તેના જ્ઞાનથી તે ખહિર્મુખ હતી. તેના કર્ણમાં યુદ્ધાનંદના શબ્દોના જ પ્રવેશ થવા માંડ્યો હતા, તેથી તે બ્રાહ્મણના ઉત્તમ કુળમાં અવતરી છે; તે ભૂત ભવિષ્યત્ જ્ઞાનથી સંપન્ન છે; છતાં પણ ध्रद्धार्पण કર્યા વગર પ્રત્યેક પદાર્થના સેવનના ચારો ને પતિની ઉજાતના સાધન સાધવામાં પછાત હાેવાથી, વળી કામના સેવનમાં અનુરક્ત

રહેવાથી, ધર્મનું ઉલ્લંઘન થવાથી, ઝુવાવસ્થામાં જ વૈધવ્ય અવસ્થાના મહાન હુઃખને ભાગવનારી ખની છે. જે સ્તી-સતી સાધ્વી પતિવતા સચ્ચરિત્રશાળી સ્ત્રી, પાતે જાણ્યા છતાં, પતિની પ્રસન્નતામાટે માત્ર તેના-પર અનુરક્ત રહી, ધર્મને માર્ગે વળવાની મનીષા કરતી નથી, તે સ્ત્રી ગુપ્ત-પશુ પતિના દ્રાહ જ કરે છે; અને સ્વધર્મમાં મન્દા જ છે. આ કારણથી તેને પણ પતિની અર્ધાંગનારુપે પાપકર્મની કલમાગિની ગણી છે, અને પુનર્જન્મમાં તેને પરાધીનપણાનાં સંકટા સાંખવાં પહે છે; તે સંતાનરહિત રહે છે; યુવાવસ્થામાં જ તેને વૈધવ્ય પ્રાપ્ત થાય છે ને તે પરાધીન ખને છે. એવી સ્ત્રીને પતિપરાયણા રહેવાનું પુષ્ય પ્રાપ્ત થાય છે એ સત્ય છે, પણ પાતાના જે ધર્મ કે-પતિને ઉન્નત સ્થાનમાં રાખવા, તેની અવગણનાનું ફળ પણ લાગવલું પડે છે.

દિ પિતાજી! મારી સ્થિતિ તે તમે જુવા છા જ. કાઇ કાઇ જન્મના ઋણાનુબંધને યાગે, હું માટે માટે ઘર અવત છું અને લેહણું દેણું અપાવી, એક ખાડમાંથી નીકળીને બીજ ખાડમાં પડું છું, એમ મારાં કર્મો પૂરાં થાય છે. હું નવા કર્મના બંધથી મુક્ત રહ્યો છું. આજ સુધીમાં એવા મારા અનેક જન્માે થઇ ગયા છે. ઋણાનુબંધથી ક્રાઇ પણ મુક્ત નથી. જે દ્વારે ઋણાનુબંધ બંધાયા હાય, તે દ્વારે તે આપવા લેવા પડે છે જ. આ પર એક શશિશેખર બ્રાહ્મણની કથા સાંભળા.

મદુષાનુખન્ધ જ સર્વનું કારણ છે

કાઇ એક નગરમાં શશિશેખર નામે એક સચ્ચરિત્રશાળી ધ્રાહ્મણ રહેતા હતા. તેણે અયાચક વૃત્તિથી રહેવાના નિશ્ચય કર્યો હતા. પરમાત્માના વચનપર તેની પૂર્ણ શ્રદ્ધા હતી કે, 'જે પરમાત્માએ આ જગતને ઉત્પન્ન કીધું છે, તે જ તેના યાગક્ષમના નિર્વાહ કરશે.

હે તાત સુવિચારશર્મા! જે જીવ ભક્તિ પૂર્વક પરમાત્મા ઉપર પૂર્ણ શ્રદ્ધા રાખે છે, તે ભક્તને પરમાત્મા કર્લ પણ એાલું પડવા દેતા નથી. છતાં જીવના લપુડા-વલકુડા સ્વભાવ તેને ક્ષણે ક્ષણે લ્લાવા ખવાઉ છે. ક્ષણમાં તે ઇશ્વરપર સંપૂર્ણ શ્રદ્ધા મૂકે છે, મન વચન કાયાથી પર માતમાને પ્રેમથી પૂજે છે; ક્ષણમાં પાતાના પ્રારુષ્ધને નિંદે છે ને ત્રીજી ક્ષણે સંસારના પુરુષાર્થને સબળ માને છે. પણ જે જીવ ઇશ્વરના છે-ઇશ્વરના અની રહે છે, ઇશ્વરને ક્ષણ સર પણ દૂર કરતા નથી, સંસારમાં રહેલા તે જીવનું સર્વે જ ઇશ્વર પૂરે છે; તે તેને કદી પણ એાછું પડવા દેતા નથી પણ નિભાવી લે છે. શશિશેખર પણ તેવા જ નિશ્ચયવાળા હાવાથી કશા પણ હદ્યોગ વગર બેઠા હતા. તે પરમ શ્રદ્ધાળ, આત્મનિષ્ઠ અને પરમાત્માની ઉપાસનામાં સદા પરાયભુ હતા. પાતાના ભક્તના ચાગદ્મમના તે નિર્વાહ કરે છે જ,\* એવાં પરમાત્માનાં વચન ઉપર તેની દૃઢ શ્રદ્ધા હતી; છતાં તેના મનમાં કંઇક સંશય પણ હતા કે, પરમાત્મા પાતાના ભક્તના યાગદ્મમના કેવી રીતે નિર્વાહ કરતા હશે? જે પૂર્ણ શ્રદ્ધાળ છે, તેને આધીન ભગવાન છે, પણ જે સંશયાત્મા છે તેના તા નિત્ય વિનાશ જ છે. સંશયાત્મા વિનશ્યિતા ! આ પ્રાદ્માણ પણ સહજ સંશયાત્મા હતા. એને પરિણ મેં તે ડગલે ડગલે દુ:ખી થતા હતા કેતા કાઇ પ્રસંગે તા ઘરમાં ખાવાનાએ સાંસા પડતા, તેના યાગે તેનાં આળકા ટળ વળતાં અને તેમના આક્રાશ સાંભળી, તેની સ્ત્રી સંસારથી કંટાળી ગમે તેવાં પણ મધુરાં નમ્ર વચને! કહેતી. જેવા શશિશેખર સુશીલ હતા, તેની સ્ત્રી પણ પતિધમપરાયણ હતી; પરંતુ પુરુષ જેટલા સહનશીલ ને ગંભીર સ્ત્રી નથી.

દુ:ખથી દાં છેલી, બાળ કાના આ દું દથી કટાળેલી તે ઓએ એક સમયે સ્વામીને કહ્યું; ''સ્વામિન્! કચમેન દિ નિઘ્યંતિ જાયાંળિ ન મનોર્યાઃ । નદિ હામસ્ય નિહસ્ય પ્રવિશંતિ હાલે મૃયાઃ ॥ ઉદ્યોગ કરવાથી કાર્યો સિદ્ધ થાય છે. પરંતુ મનારથથી સિદ્ધ થતાં નથી; સુતેલા સિદ્ધના મુખમાં મૃગા પ્રવેશ કરતાં નથી. તમે તા ઇશ્વર ઉપર જ આધાર રાખીને બેસી રહ્યા છાં, પણ આ બાળ કાની શી સ્થિત થાય છે તેના સામું જીઓ તો ખરા! ઘરમાં એક અન્નના દાણા સરખાએ નથી! આપણા હાલ તા સુદામાથી પણ લૂંડા છે. હું લાકોની સેવા કરીને ઘર જેમ તેમ નિમાલું છું, પણ બેરું તે શું રળે? બેચાર પૈસા! તેમાંથી આ સંસાર કેમ નિભાવાય? મારું અને તમારું તા ગમે તેમ થાએા: આપણે અન્ન વગર બેચાર દહાડા ઉપવાસા પણ ખેંચી શકીએ, પણ આ બાળ કાની અવસ્થા કેવી થાય છે, તેના તમે જરા વિચાર કરા તા બહુ સારું. એમના આ દુંશ મારાથી તા હવે સહન થઇ શકતા નથી. સંસાર નિભાવવા પુરુષે ધન ઉપાર્જન કરવું એઇએ અને આએ તેના નીતિથી વ્યય કરવા એઇએ. તેને લાવો ને હું ઉડાવતી હાઉં તે

<sup>\*</sup>अनन्यार्थितयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं बहाम्यहम् ॥ †अर्थस्य संग्रहे चैनां व्यये चैव नियोजयेत् । श्रोचे धर्मेऽत्रवक्तयां च पारिणाह्यस्य वेक्षणे॥मनुः

આરા અપરાધ છે: પછ્યુ આપ તા એસી રહેા છા, તા હું શું કરું? 🗟 નાથ! જે પ્રયત્ન કરે છે, તેના જ સર્વ મનારથા ઇશ્વર સફળ કરે છે; પરન્તુ જે પશુની માક્ષ્ક બેસી રહે છે, તેને ત્યાં ઇશ્વર પાટલા ને પાટલા રેડાવી દેતા નથી. હે સ્વામિનાથ! આ મારાં વચના તમને ઘણાં કઠિન લાગતાં હશે; સાધ્વી અચિ, ગમે તેવા સંકટમાં પતિને કદી પણ અયુક્ત વચના ન બાલવાં-પતિને જ પશ્મેશ્વરતુલ્ય ગણવા ને સુખદુ:ખ સહી લેવાં; પણ હું દુ:ખની દાઝી જે વચન બાલી છું, તે માટે ક્ષમા કરશા. તમે વિદ્વાન છા, ગુણવાન છા, કાઇ ગૃહસ્થની થાડી યાચના કરશા, તા આપણા નિર્વાહ સહેજે ચાલી રહેશે. પણ ઘરમાં બેસી રહેવાથી આપણા દિવસ કાઇ પણ કાળે સુધરવાના નથી. હાથ હલાવ્યા વગર ખાવાનું મળતું નથી, તા પૈસા તા કયાંથી જ મળે ? જેમ સ્ત્રા અને પુરુષ વિના સબ્ટિની વૃદ્ધિ નથી, તેમ પ્રારુષ્ધ અને પુરુષાર્થના સંબંધ પણ केडिલા જ છે; પુરુષાર્થ વિના પ્રારુષ્ધ ફળતું નથી; પ્રારખ્ધ વિના પુરુષાર્થ અફળ છે. એકને ખળે ખીજું ફળે છે, બીજાને બળે પહેલું કૂળે છે.\* આ સંસારમાં સર્વ ધર્મ-કર્મ-પદાર્થો-ચાગ્ય રીતે જ યાજાયલા છે ને તે પુરુષાર્થથી પ્રાપ્ત થાય છે. જેના પુરુષાર્થ સતેજ છે, તેને જ પરમેશ્વરની પ્રાપ્તિ થાય છે. એલું તમારું જ વચન છે; ક્રેમકે પુરુષાર્થ વિના પરમેશ્વરની પ્રાપ્તિ, બેઠે એકે થતી દાય તાં આ સાંહિયાઓના ઉદ્ધાર જ થઇ જાય. આપ વિચાર કરા, આપ ગૃહસ્થાશ્રમી છા ને આ ગૃહસંસાર નિભાવવાના છે. સંસાર નિભાવવાને દ્રવ્યની આવશ્યકતા છે, તે દ્રવ્ય કાઈ સજજનને પ્રાથીને આપ લાવા તા ઘણું સારું."

તે સુશીલ બ્રાહ્મણ બાલ્યા: "હે ઉદ્યોગવાદિની! તને પરમાતમાના વચન ઉપર શ્રદ્ધા નથી, એ જ કારણથી તું ઉદ્યોગને પ્રાધાન્ય આપીને, કાઇ અયાગ્ય પુરુષની યાચના કરવાના મને બાધ આપે છે અને મારા અયાચકવતને છાડાવવાના પ્રયત્ન કરે છે, પણ હે સન્નારી! તું નિશ્ચયપૂર્વક જાણ કે, તે હજાર હાથવાળા પાતાના ભક્તને કાઇ પણ કાળે છેહ દેતા નથી, તેની આશાના લંગ કરતા નથી, તા તે મને ક્રેમ છે દેશે ? પરમાત્માનું વચન જ છે કે, મારા ભક્તને કાઇ કાળી પણ હું ચ્યાહું આવવા દઈશ નહિ. न मे भक्तः प्रणश्यति—મારા

यथा त्येक्न चक्रेण न स्थस्य गतिर्भवेत्। एवं पुरुषकारेण विना दैवं न सिद्धणति ॥

ભક્ત નાશ પામતા નથી, એ પરમાત્માનું વચન શું મિથ્યા જશે ? આટલું છતાં, આ પરમાત્માના વચનપર પૂર્ણ શ્રદ્ધાથી એક વર્ષ મને એસી રહેવા દે. તે પરમાત્મા પાતાનાં વચના પાળવામાં માળા થશે તા પછી તારી ઇચ્છાને હું સાનુકૂળ થઇશ.

# धिय क यागक्षेम वहन करे छे

પૂર્વકાળમાં મારી જ સ્થિતિમાં આ અસાર સંસાર નિભાવતા પ્રદ્માનિષ્ઠ નિરંજન નામના પ્રદ્માદેવ કાશીપુરીમાં રહેતા હતા. તેની શ્રીએ પણ તારી જ પેઠે પાતાના સ્વામીને ઉદ્યોગ કરવાની પ્રેરણા કીધી હતી. ત્યારે નિરંજને પાતાની શ્રીને કહ્યું કે, "હે શ્રી! શ્રીમુખે કહ્યું છે કે:- अनन्याश्चिन्तयंतो मां ये जनाः पर्युपासते। तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम्॥

જે પુરુષા અનત્યભાવથી મારું ચિંતન કરતા થકા ઉપાસના કરે છે, તે નિત્ય આદરપૂર્વક મારું ચિંતન કરનારા પુરુષાનાં યાગક્ષેમને હું વહન કરું છું.

આવાં શ્રીમુખનાં વચના છે, તે કદી પણ અસલ થવાનાં નથી, માટે મને એક વર્ષ પૂર્ણ શ્રદ્ધાથી પરમાત્માનું સેવન કરવા દે, તે સૌ રુડાં વાનાં કરશે." એમ અનેક પ્રકારે તે ધર્મન્ન બ્રાહ્મણે પાતાની સ્ત્રીને સંતાષી વિદાય કીધી.

જેતજેતામાં ખાર મહિના પૂરા થવા આવ્યા ને પરમાત્માએ કંઇ લક્ષ દીધું નહિ. તે તો પુરુષને સમ્પૂર્ણ કસે છે; માળા સંશયાત્માના તે સંગી નથી. ખાર માસ પૂર્ણ થતાં તેની સ્ત્રી નિરાશ થઈ ગઇ. હવે ખાર માસમાં એક જ દિવસ અવશેષ રહ્યો. ઘરમાં અન્નને કહ્યુ નથી, ચારચાર ઉપવાસો દંપતીને થયા છે, ખાળકાએ કકળાણ કરી મૂક્યું છે, હવે કરવું શું જ પરમાત્માએ ઉત્તમ કસાડી કરવા માંડી હતી. ત્રણસેં ને ઓગણસાઠ દિવસો પૂરા થયા છે; આજે ત્રણસેં ને સાઠમા દિવસ છે, પણ પરમાત્માએ વહાર કરી નહિ. તે સુશીલ ખાદ્માણે સ્નાન સંધ્યાદિક વિધિથી પરવારીને વિચાર કરવા માંડ્યો કે, વર્ષ થયું. હું પરમાત્માનું એક નિષ્ટાથી ભજન કર્યો કરું છું, પરંતુ તે પરમાત્માએ મારા પ્રતિ દયાદિલ્ડ કીધી નહિ.

નિરંજનના પરમાત્માનુ વચન મિથ્યા તેા જાય નહિ! પણ જે વચનના તેમને નામે છાંધ કરવામાં આવે છે, તે વચન તેમનું હાય નહિ. કાઇ દંભીનું હશે!

એ કદાચ ક્ષેપક તા ન હાય? એમ વિચારી, એ વચન ઉપર હડતાળ

ફેરવી, તે ધર્મનિષ્ઠ સુશીલ ધ્રાક્ષણ, પુરુષાર્થ કરવાને અથવા તા કાહે ધનાહ્યની પાસે યાચના કરવાને ગૃહ ત્યાગી બહાર નીકળી પડ્યો.

પણ થાડેક દ્વર ગયા પછી તેનું શ્રદ્ધાળુ હૃદય કંપવા લાગ્યું. તેન્યનમાં બાલ્યા; "મારી પ્રતિજ્ઞા ત્રણસેં ને સાઠ દિવસા પૃર્ણ કરવાની હતી: અને ત્રણસેં સાઠ દિવસા પૃર્ણ થયા છે કયાં? મેં મૂર્ખે ત્રણસેં એાગણસાઠ દિવસા સુધી પરમાતમાનું સેવન કીધું અને એક દિવસને માટે ધીરજ ધરી નહિ! મેં શું કર્યું? ખરેખર, પરમાતમાનું વચન સત્ય જ છે, તે કાઇ કાળે અસત્ય હાય જ નહિ." આ પ્રમાણે વિચાર કરતા તે બ્રાહ્મણ ચિત્તભ્રમગ્રસ્ત જેવા, મૃદ જેવા, વિકલ જેવા અનીને પડાશમાં આવેલા એક પર્વતની કંદરામાં જઇ લાંબા થઇને સતો.

પરમાત્માએ તેનાં ઘૈર્યની અને શ્રદ્ધાની પરમ કસાટી કીધી હતી. એક સરખી શ્રદ્ધા રાખીને અનન્ય ભાવે પરમાત્માને સેવવા, તેને જાણવા અને જેવા એ કંઇ સાધારણ સંયમ નથી. પણ જેમ સુવર્ણ શુદ્ધ થયા વિના તેની પ્રેપ્તી કિંમત થતી નથી, તેમ જ ભક્ત જ્યાં સુધી એકનિષ્ઠ—જ્ઞાનવાન અનન્યલક્ત બનતા નથી, ત્યાં સુધી પરમાત્મા તેની વહાર કરતા નથી. શુદ્ધ હૃદયથી પરમાત્માનું જે સતત, સુખમાં કે દુ:ખમાં, ધ્યાન કરે છે ને ક્ષણભર પણ તેનાથી વિસુખ થતા નથી, તે પુરુષનું જ પરમાત્મા પાતાના નિત્યસુક્ત ભક્ત ગણીને કલ્યાણ કરે છે; પછી લલે તે જીવ સંસારની અનેક ખટપટામાં પડેલા હાય, પણ જે નીતિમાન્ દ્વાય, નિષ્કામપણ પરમાત્માને સેવતે હાય, શુદ્ધ હૃદયથી પાતાના સર્વ કાર્યોથી પરવાત્તીને મનસા, વાચા, કર્મણા એના સ્વરૂપમાં જ લીન હાય-સાયુજયતાના અધિકારી ખનવા પ્રયત્નશીલ હાય, તે જ પરમાત્માના પરમ ભક્ત છે.

× × × ×

હ પિતાજી! એ સંબંધે એક પુરાશોક્ત પરમતત્ત્વ પ્રાહ્મણની. કથા છે, તે તમે સાંભળા!

परमात्माना परम कास्त

એક સમયે પરમાત્માના પરમ ભક્ત દેવર્ષિ નારદ છ, વીશામાં પરમાત્માનું ગુણુગાન કરતા કરતા વૈકુંઠલાેકમાં જઇ પહોંચ્યા. શ્રીવિષ્ણુ ભગવાન અનેક મુક્ત જીવાની મધ્યે દિલ્યાસન ઉપર બિરાજમાન

अनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते ।
 तेषां निश्याभियुक्तानां योगक्षेमं बहास्यहम् ॥

હતા; સનક સનંદનાદિક ઋષિઓ તેમનાં વચનામૃતનું પાન કરવામાં એક-તાર થઇ ગયા હતા; જયવિજય પાષેદા તેની આજ્ઞા ઉઠાવવાને તત્પર જીભા હતા; પરમાતમા અનેક ઋષિ-મુનિત્રહ્યાથી અને ભક્તગહ્યાથી આવૃત હતા. નારદ છના પધારવા સાથે જ સર્વે ઋષિ-મુનિગહ્યાએ અને ભક્તગ-હ્યાએ તેમનું આદરાતિથ્ય કીધું. વિષ્ણુ ભગવાને પણ તેમને પ્રેમથી ભેટીને કહ્યું; "હે નારદ! તું કુશળ તા છે!" કેટલીક વાતચીત થતાં વિષ્ણુ ભગવાને કહ્યું; "હે જે પરમાતમા તેનું, આ જગતના જે છવ એક ક્ષણ પણ દરરાજ નિર્મળ અંતઃ કરસ્યથી ધ્યાન ધરે છે, તે મારા પરમ-અનન્ય-સક્ત છે. એવા અનન્યભકતા આ લાકમાં વિરલ છે. તેમનાં દર્શનથી મને જે આનંદ થાય છે, તેનું વર્ણન કરવાને હું અશક્ત છું. એ અક્તજનાના ઐશ્વર્યભળથી જ આ જગતની સર્વ વિભૃતિઓને પાષણ મળે છે. એવા ભકતા, તત્ત્વાનું તત્ત્વ, સારના સાર ને વેદના વેદ છે! મારું અન્ય સ્વસ્ત્રપ જ છે!"

ભગવાનને નારદ મુનિએ કહ્યું; ''હે નિરંજન નિરાકાર પરમ યુરુષાત્તમ પરમાત્મા! આપના એવા ભક્તનું દર્શન કરવાને હું ઉત્સુક હ્યું. આપ મારી ઇચ્છાને પૂર્લ્ય કરવા સમર્થ છે।!'

વિષ્ણુ ભગવાને કહ્યું; "હે નારદ! અચળાપુરીમાં વસતા 'પરમ તત્ત્વ' નામના પ્રાહ્મણને ઘેર તું જા; ત્યાં તને પરમતત્ત્વ ખાશ્વલુ- મારા પરમ ભક્તનું દર્શન થશે." પરમાત્માને ના કથા પ્રભામ કરી, મનાવેગી નારદજક્ષણમાત્રમાં પરમ-

તત્ત્વ ખ્રાહ્મણને ઘેર આવીને ઊભા રહ્યા. આ ખ્રાહ્મણ પ્રભાતમાં ઊઠતાં જ એક નિષ્ઠાથી શુદ્ધ મને પરમા-ત્માનું અકામનાથી ધ્યાન ધરતા અને પછી પાતાના હિલસમાં એ વખત સંસારના ખટલાને સંભાળતા હતા અને રાત્રિના

ભગવાનનું એક સુતી વખતે એવાં જ પવિત્ર મને એકનિષ્ઠાથી નિષ્ઠાથી ધ્યાન પરમાત્માની પ્રાર્થના કરીને સૂઝ જતા હતાઃ

આખા દિવસમાં તે ત્રીજી વખત પરમાતમાને સંભારતા પણ નહિ. તેને જોઇને, નારદ જીએ વિચાર્યું; 'અહા ! પરમાત્માના પરમ ભક્ત તે આજ કે! ભગવાન પણ ભલા કે, આને પરમ અક્ત કહે છે! હું ધારું છું કે, વિષ્ણુ ભગવાને મારી મશ્કરી કીધી છે.' આમ વિચારતા નારદ પાછા વિષ્ણુલાકમાં પધાર્યાં; અને પાતાના અનના ઉદ્ગારા પરમેશ્વર સમક્ષ કાઢીને બાલ્યા; ''હે મહારાજ! આવા

પરમ લગવદ્દભકતાથી તા આપું જગત્જ ભરેલું છે? મને કાંક સ્થળ ખાલી જ દેખાતું નથી. ખરેખર, મહારાજ! તમને ઠંઠાળી કરવાની 2વ છે. તેથી તમ મારી ઠંદાળી જ કરી છે અને આ ગાયગાપીજનાની સમક્ષ મને દ્વાસ્થને પાત્ર કર્યો છે!"

દ્વે પિતાજ ! વિષ્ણુધામમાં જે ગાપ અને ગાપી રહે છે, તેનું સ્વરુ પ નિરાળું જ છે. ત્રણ લાકાના પ્રાણીમાત્રનું, નરકના અને મૃત્યુના ભયથી સારી રીતે રક્ષણ કરનાર શ્રુતિ તે ગાપી અને ઇંદ્રિયાન વ્યવહારમાર્ગમાંથી પાછી વાળીને અંતર્મુખી કરનાર જે શહાતમા તે ગાવાળ. થ્યેવા ગાપગાવાળથી વેષ્ટિત પરમાતમાં, નારદજીના હૃદયનું હાર્દ સમજ ગયા અને તેમણે સ્વત: વિચાર્યું કે. 'નારદજ, હજ અનન્ય-ભક્તના સ્વરૂપને આળખવા અસમર્થ છે.' પછી નારદ છને કહ્યું; ''&

નારદજી! તમારી વીછાના અથ ભાગપર આ એક જ

રાઇના દાણા મૂકીને, આ વૈકુંઠ લાકની પ્રદક્ષિણા રાઇના દાણા અને નારદજી કરીને પાછા આવા. પણ જો જો; આ દાણા પડે નહિ!" નારદજીએ મનમાં વિચાર કર્યો કે, વળી

ભગવાને મશ્કરી આરંભી! પણ હશે, જોઇએ વળી એમાં કૌતુક શું છે ?

પછી નારદ્રજી વીજાના અગ્ર ભાગ ઉપર રાઇના દાશા મૂકીને વૈક્ઠપુરીની પ્રદક્ષિણા કરવાને નીકળ્યા. રાઇના દાશા નારદજના ચાલવાથી ગડખડવા લાગ્યા: આમ હાલે ને તેમ હાલે, હમણાં પડશે ने ગખડી જશે, એવી નારદ છતે સજજડ ચિંતા થવા લાગી. એથી રાઈના દાણા પ્રતિ જ દૃષ્ટિ રાખીને, એવી સંભાળથી ચાલતા હતા કે. છેક રાત્રિ પડી, ત્યાંસુધી તે વૈકંઠની પ્રદક્ષિણા પૂરી કરી રહ્યા નહિ.

માંડી રાત્રિના નારદ પ્રદક્ષિણા ફરીને, વિષ્ણુ ભગવાનની પાસે આવ્યા ને બાલ્યા કે, ''લ્યા મહારાજ! તમારા આ દાણા! એણે કષ્ટ આપવામાં કંઇ પણ અવશેષ રાખ્યું નથી. છે તેા ઝીણા સરખા પણ માટામાં માટી ઉપાધિથી પણ વિશેષ કષ્ટદાયી છે."

શ્રીવિષ્ણ ભગવાને કહ્યું; "નારદજ! બેસાે અને કઢાે, તમે આખા વૈકંઠની પ્રદક્ષિણા કીધી, તેમાં મારું કેટલીવાર સ્મરણ કીધું હતું ?"

નારદ્દજીએ કહ્યું: "મહારાજ! સ્મરણ શાનું કરે ? મારું ચિત્ત-આત્મા સર્વેજ આ દાષ્ટ્રામાં પરાવાર્ક ગયાં હતાં, તે વખતે હું તમારું સમરણ કરવા એસું તા આ દાણા સટક દેતા કે સટકી જાય તેનું શું કરલું ? તેમ હાણા ગખડી પહે તા તમારી આજ્ઞાના લંગ થાય, તેની પણ મને થાડી ચિંતા લાગી નહતી! એમાં તમારું સ્મરણ અને ધ્યાન કરવા કયાં એસંધ

શ્રીવિષ્ણુ ભગવાને કહ્યું; "હ નારદ ! જે પરમતત્ત્વ ધ્રાહ્માણને તમે તેયો, તે તમારા કરતાં પરમ શ્રેષ્ઠ ભક્તજન છે, એવા હવે તમને નિશ્ચય થાય છે કે નહિ! એક ગાળ નજીવા દાષ્ણાની સંભાળ રાખવા માટે, આખા દિવસમાં તમે મારું ક્ષણભર પણ ધ્યાન ધરી શકયા નથી, રે તમને સ્મરણે થયું નહિ, તો આ સંસારી જીવ, જે અનેક ખટરાગામાં રાકાઇ ગયેલા છે, જે માટા કુટુંખનું પાષણ કરવાની દુગ્ધામાં ડૂખી ગયા છે, સંસારની અનેક ઉપાધિઓ જેને નિત્ય પીડે છે, તેટલું છતાં જે નિત્ય ખેવાર, નિર્મળ હૃદયે, એક નિષ્ઠાથી, અકામ

મ્વલ્પ નિયમના પણાથી મારું ધ્યાન ધરે છે-કદીપણ પાતાના નિત્ય મહત્તા નિયમમાં ચૂકતા નથી, તે તમારા કરતાં વિશેષ શ્રેષ્ઠ નથી ? તમે તા નિરંજન નિર્વિકારી છા, સંસારથી

અને માયાથી મુક્ત છા, એથી સર્વકાળ મારા ધ્યાનમાં નિમગ્ન રહા, એમાં કાંઇ આશ્ચર્ય નથી; પણ જે જીવા, સંસારની ઉપાધિને પૂરી કરી, નીતિએ વર્તી પવિત્ર ને નિર્મળ ચિત્તે એકનિષ્ઠાથી નિત્ય મને બેવાર ભજે છે, તેમના ઉપર હું સદાય પ્રસન્ન રહું છું. તે જ મારા અનન્ય ભક્તા છે."

શ્રીવિષ્ણુ ભગવાનનાં આ વચન સાંભળી, નારદજીને નિશ્ચય થયા કે, "જે સંસારના ખટરાગામાં રાકાયા છતાં પણ, અવિકારીપણે નિષ્કામ મને, પરમાત્માનું નિત્ય ધ્યાન ધરે છે, તે ભગવાનનાં પરમ પદના અધિકારી છે."

આલકુંવરે પાતાના પિતા જનકને આ કથા સંભળાવીને કહ્યું; & મહારાજ! પરમાત્મા તા ક્ષણભરના પણ ભક્તના અડગ નિશ્ચયપર પ્રસન્ન રહેનારા છે અને તેના નિર્વાંદ તે પાતે જ કરે છે.

× × ×

જયારે ધર્માત્મા નિરંજન બ્રાહ્મણ ગુકામાં જઇને સ્તો, ત્યારે પરમેશ્વર ભક્તજનાને સાથે લઇને, વાિભ્યાનું સ્વરુપ ધારણ કરી કેટલાએક ગાડાઓમાં દ્રવ્ય ભરાવી તેને ઘર ગયા: અને શેરીના લાેકાને જગાડીને પૂછ્યું: નિરંજન બ્રાહ્મણનું ઘર કયાં છે? તુરત જ તે બ્રાહ્મણની સ્ત્રી ખારીએ દાડતી દાડતી આવીને ઊભી રહી અને પ્રશ્ન કીધા કે, 'કાને પૂછા છા! નિરંજનનું શું કામ છે!' પરમાતમાએ કહ્યું; 'હે સુશીલવતિ! તમારા સ્વામી, અમારા શેઠ નિરંજનનાથે, આ દ્રવ્ય માકલ્યું છે, તે દ્રાર ઊઘાડીને લ્યા.' દ્રવ્યના નામની ચમત્યું તે જૂરી જ છે. તેના ગુણનું વર્ણન કરવાની શેષમાં કે સરસ્વતીમાં

પછુ શક્તિ નથી. દ્રવ્યના નામથી જ મૃતપ્રાય છવને નવું ચૈતન્ય આવી લાય છે, તો ચૈતન્યવાળા જવની સ્થિતિનું વર્ણન કેમ થક શકે ? વિપ્રયત્નીએ છાકરાએ ને ઉઠાડીને દાડા દાડ કરી મૂકી, માહા- દ્વાના લાકા પણ લાગત થઈ ગયા. સો નિરંજનના ઘરમાં દ્રવ્ય મૂકા- વવાની ત્રેવઠ કરવા લાગ્યાં, સહસ મહારાથી લરેલી સહસ કાથળીએ પરમાત્માએ પાતાના સેવકા પાસે ગાઠવાવી દીધી. પછી બ્રાહ્મણપત્નીએ પૃક્ષું; 'શેઠછ! આપનું નામ શું ? તમે કયાંથી આવ્યા ?' પરમાતમાએ કહ્યું; 'મારું નામ 'યાગફોમ નિર્વાહદાસ' છે અને હું આપના સ્વામિનાથે માકલાવેલું દ્રવ્ય લઈને તેમની પાસેથી સીધા જ ચાલ્યા આવું છું.'

આટલા સમયમાં નાનકડા ગામમાં હો હો થઇ રહી; નિરંજનના સગાંએ પણ તેને આવે ધનાહ્ય થયા જાણીને સફાળા ઊઠી દાંડી આવ્યા; અને પરમાત્માને પૂછવા લાગ્યા કે; 'નિરંજનભાઇ કયાં છે ? આજ સવારના કંઇ જેવામાં આવ્યા નથી; કાલ સવારે તો ઘરમાં હતા!' યાગક્ષેમ નિર્વાહદાસરૂપી પરમાત્માએ કહ્યું; 'આ ગામની ઉત્તર દિશાએ આવેલી ગિરિકંદરામાં તેઓ પોઢેલા છે;-ઘણા થાંકી ગયેલા હાવાથી આવી શકયા નથી, પણ પ્રભાત પહેલાં આવશે!' જયારે યાગક્ષેમ નિર્વાહદાસ પરમાત્મા, લોકોની સાથે વાત કરતા હતા, તે વખતે લોકો તેમની દિવ્ય કાંતિ જોઇને છક થઈ ગયા; પણ તેમના હાઠ કાપાવાળા અને પીળા જોઈને વધારે આશ્વર્ય પામતા હતા. થાંડી વારમાં પરમાત્મા ત્યાંથી વિદાય થઇ ગયા.

પછી માંહામાંહે વાત કરી, નિરંજનનાં સગાંચા તેને ગિરિકંદરામાં શાધાને મશાલા સળગાવીને નીકળી પડ્યાં.

હે પિતાજ! શું કહું? આ લે હિમાં લફ્ષ્મીના મહિમા બહુ માટા છે-એવા તેમના નાથનાએ નથી. પંડિતા, મહાજના અને મહાત્માએ કહે છે કે, લફ્ષ્મીના માહ પાશમાં જે બંધાય છે, તેને શફ્ષ્મીના નાથ કરતાં ઉત્તમ ગતિ નથી; એટલું છતાં લફ્ષ્મીના સેવફ્રામે લફ્ષ્મીના લિશેષ લફ્ષ્મીની ઉપાસના વિના અન્ય ઉપર શ્રહા મલાવ! ચોંટતી જ નથી. મહાત્માએ કહે છે કે, લફ્ષ્મી નહિ હાય તા પણ દુ:ખ, આવે તાએ દુ:ખ અને લહ્ય તાએ દુ:ખ, છતાં લફ્ષ્મીની તૃષ્ણા પ્રાણીમાત્રમાં એટલી તા ઉત્કટ કે, નાનાં બાળકને પણ લફ્ષ્મીના અગઝગાટ નેઇ માહ ઉત્પન્ન થાય છે. તેમને રાલસો એ

દેડેલા છે, બંધુઓએ મારી નાંખેલા છે, પુત્રાએ ત્યછ ક્રીધા છે, તેમનું ધન મારે ચારો ગયા છે, છતાં લક્ષ્મીનું પ્રાથલય એટલું મહાન છે કે, તેના પાશમાંથી છૂટવાની કાઇને શ્રાથ્ય માત્ર પણ કામના થતી નથી. નિશ્વય મા લોકમાં તો લક્ષ્મી મૂર્ખને ડાહ્યા ખનાવી દે છે, અને લક્ષ્મી વિનાના પંડિત પણ મૂર્ખમાં ગણાય છે. વસુ વિનાના નર પશુ. લક્ષ્મી ઘેર પધારી કે મિત્ર, શ્નેહી, સગાં, વહાલાં, પત્ની, પુત્ર, નાેકર, ચાકર સર્વે ખમાં ખમાં કરતાં, ભાઈ ભાઇ કહેતાં ને જી કરતાં, જેમ એક શખ ઉપર અનેક ગીધડાઓ વીંટળાઈ વળે છે, તેમ લક્ષ્મીવાનની આસપાસ વીંટળાઇ વળે છે. પણ પિતાજ જનક! લક્ષ્મી ચંચળ છે; તે કાેઇની આલી ઝલાતી નથી, રાખી રખાતી નથી, સાચવી સચવાતી નથી. તેની ચંચળતા એવી તીત્ર છે કે, તે કેવે પ્રકારે જઈ શકે છે અને કેવી રીતે આવે છે, તે કાેઇ પણ જાણી શકતું નથી. એવું છતાં તેને પકડવાને, રાખવાને તથા સંભાળવાને માયાવશ જવડાઓ અથાગ પરિશ્રમ કરે છે.

નિરંજન ખ્રાહ્મણુ તેના તે જ હતા. લક્ષ્મી આવ્યા પૃવં તેને એક માશું ને બે પગા હતા અને લક્ષ્મી આવ્યા પછી તેને બે માથાં ને ચાર પગા થયા નહાતા; તથાપિ તેનાં સગાંવહાલાંઓા જેઓા તેના દુઃખમાં એક દહાદા પણ સહાય થયાં નથી, જમ્યા છે કે ભ્રખ્યા છે તે જેમણે પછશું નથી, મુવા છે કે જીવતા છે તે જાણવાની જેમણે દરકાર પણ કરી નથી, તે સર્વ આજે નિરંજનભાઇ! નિરંજનભાઇ! કરતાં, બે ચાર કાશ દૂર આવેલી પર્વતની કંદરાઓમાં, મહાઝમ રાતે માર માર પડતા વરસાદમાં, પડતાં આખડતાં, તેને શાધવાને નીકળી પડ્યાં છે.

હે દેવી લક્ષ્મી! તારાં સાંભાવને, તારાં સાન્દર્યને, તારાં ચાપ્લ્યને, દુર્જનોને આલિંગન કરવાની તારી મૂર્ખતાને, લક્ષ્માના વિલક્ષણતા પણ્ડિતાને દીન હીન રાખનારા તારા પ્રભાવને, નમસ્કાર છે! મુગ્યવસાયી, શ્ર્રવીર, કલેશને સહન કરનાર, ધીરવીર પુરુષોથી તું દૂર નાસે છે: રતનાકર તારા પિતા છે, કામળ કમળમાં તારા નિવાસ છે, અમૃતવર્ષી ચન્દ્ર તારા બંધુ છે અને જગતના જીવન-પ્રાણ-પરમ પ્રભુ વિષ્ણુભગવાન તારા પતિ છે, તે છતાં તારી વક્કતાને તારા નાથના દાસાએ દ્વરથી જ પ્રભામ કરવામાં જ કલ્યાલ ધાર્યું છે. તારી ઉપાસનાથી સજ્જન પણ દુર્જન ગણાય

रत्नाकरस्तव पिता कमछे निवासो आता सुधामयततुः पतिरादिवेवः ।
 कनापरेण कमछे पत श्रिक्षितानि सारक्षशृक्षकृतिकानि पिचेष्टितानि ॥

છેઃ પણ્ડિત પણ મૂર્ખ મનાય છે; એક જ સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થયેલા સંદાદર, સંદાદરની પ્રાણદાનિ કરે છે; હિંસકાની સાથે તને રમાંડે છે; કૃપણ જવડાઓના ઘરમાં તું નિત્ય નૃત્ય કરે છે. રે! તારા પ્રતાપથી વિવેકી પણ વિવેક વીસરી જઇને અવિવેકી અને છે. દે લક્ષ્મી ! તારી લીકા વિચક્ષણતાથી જ ભરી છે!

નિરંજનની શાધાશાધ ચાલી રહી છે. ધાષમાર પડતા વશ્સાદમાં પણ અથડાતા કૂટાતા લક્ષ્મીના સેવકા તેની શાધમાં, પર્વતા પર ચઢે છે; 'સંભાળએ, મશાલ ખુઝાઇ નહિ જાય, પડ્યા તા સા વર્ષો પ્રશં થઈ જશે,' એમ શારખકાર કરી મૂકયા છે. તે વખતે નિરંજન- આત્મનિષ્ઠ નિરંજન-પરમભક્ત નિરંજન, એકાંત શુક્રામાં પરમાતમાનાં સ્વરૂપને હૃદયમાં ધારણ કરી ઘસલસાટ નિદ્રા લે છે.

પાંચ પચાસ માણું માં પર્વતપર ચડી ગયાં. તેઓ નિરંજનભાઇ િ નિરંજનભાઇની ખુમા પાડવા લાગ્યાં. નિરંજન જેવા નિરંજન જગીને વિચાર કરવા લાગ્યા કે, 'વળી આ કષ્ટ પાછું અહીં કમાંથી આવ્યું ! સવારથી ઘરમાંથી નીકળી ગયા છું, તેથી ચિન્તાતુર સ્ત્રીએ માણુસાને શાધવા માકલ્યાં હશે! પછુ ઘર જઇશ તા આ જંપવા દેવાની નથી. તે કહેશે કે, ખાલી હાથે પાછા શું માં લઇને આવ્યા ! આમ વિચારી, પરમાતમાનું ધ્યાન ધરતા નિરંજન સસળ્યા વસળ્યા વગર સૂઇ રહ્યો... શાધનારા પુરુષાએ એકએક પછી એક એમ ગુફાઓ જોવા માંડી.

જેતાં જેતાં નિરંજનવાળી ગુફામાં તેઓ દાખલ થયા. નિરંજન એહિં પાઢીને હતા હતા, તેની પાસે જઇને કેંટલાકે ખૂમ પાડી કે; ''ભાઇં નિરંજન! અહીં કેમ સ્તા છા ? પેલા શેઠને ઘેર માકલી તમે અહીં સઈ રહ્યા, તે સારું કીધું નહિ. તમે નહિ આબ્યા તેથી ભાભીએ તો રડારાળ કરી મૂકી છે. ઊઠા, કંઇ જનજનાવર આવી પડશે તા ન લેવાના દેવા ઘશે. ચાલા, અમે ગાડી લઇને તમને તેડવા આબ્યા છીએ." એટલે બીજાએ કહ્યું; "નિરંજનભાઈ! તમેય બહુ જ ધીરજવાળા હાં. આટલા બધા પૈસા, અજાજ્યા માણસ સાથે માકલતાં તમારી જખરી હિમ્મત ચાલી. એ શેઠીયા પાતાને ઘેર ગાડીએ વાળી ગયા હાત તો તમે શું કરત ? ઊઠા ભાઇ! ઘેર ચાલા ને તમારું તપાસી હયા. આ કાળમાં સગા ખાપના પણ વિધાસ ન કરાય!" ત્રોને ભાલ્યા: "નિરં જનભાઇ! તમે ગુણવાન. વિદ્વાન્! જગતના લેકાના હૃદયને જાણનારા છતાં, આવી હતા કેમ ક્રીધી!" આમ અનેક પ્રકારે લોકા બાલવા લાગ્યા. એક કહ્યું; "નિરંજનભાઇ! આટલા બધા તમારી પાસે પૈસા જીતાં, તમે દુ:ખ શા માટે લાગવતા હતા? હવે આ ઝૂંપડી ભુપડી કાઢી નાંખા ને એક સારું જેવું મંદિર બંધાવા; તેમાં તમારા પ્રભુને પધરાવી, જરાક સારી રીતે ન્યાતમાં ઉજળાપહ્યું અતાવા!" નિરંજનની ન્યાતના એક બ્રાહ્મણ, જે આડે દહાડે નિરંજનની સામા દૃષ્ટિ પણ કરતા નહિ, પંડિતાની સભા ભરાય ત્યાં તેને નિમંત્રશ્રુ પણ કરતા નહિ, તે આજે બાલવા શાગ્યા; "અમારી ન્યાતનું નિરંજનસાઇ ભ્રષ્ણ છે! એમની વિદ્યામાં પણ મણા નથી; ભલા પષ્ડિતના પણ પરાજય કરે તેવા છે. એમનું ઘર પરાપૂર્વથી ગુણી અને કુલીન ગણાય છે; એમના છાકરાને કન્યા મળતાં કંઈ વિલંખ લાગે છે કે? હું તા કેટલા દહાડા થયા નિરંજન- આઇના પુત્રને મારી કન્યા આપત્રા માટે પ્રાર્થના કર્યા કરું છું; પણ અમારા જેવા ગરીખ માણસની કન્યાને એ માટા ઘરના તે કેમ લે?"

આવા આવા અનેક ગપાટા સપાટા, આશ્ચર્યચક્તિ થતો, નિરંજન સોલન્યા કરતો હતો. તે સૂતો જ રહ્યો. ત્યારે એકે તે છે એહિંકું પાતિશું જાણી લીધું. પછી તે એકા થયો. પણ પ્રશ્ન કરવાની તેને ઈચ્છા જ થઇં નહિ. તે મનમાં સમજી ગયા કે, 'અહા ! પરમાત્માની મારા જેવા કૃતક ઉપર કેવી અનહક કૃપા!મેં મૂર્ખાએ જ પરમાત્માના વચન ઉપર જરા જેટલા સંશય રાખ્યા! રે અધમ જીવ! તારાં તે શાં એવા સતકમોં છે કે, જેના યાગે તે મહાત્મા પ્રભુ તારા ઉપર કૃપા કરે?'

પછી એક પણ શબ્દ બેલ્યા વગર, સંત મહાત્મા નિરંજન, શાધવા આવેલા લાકાની સાથે ઘર આવ્યા. તેને જોઇને તુરત તેની સ્ત્રો બાલી; "આ અમને સર્વને એકલાં મૂકીને તમે કયાં ચાલ્યા ગયા હતા? મારા જીવમાં તો એકી કાળ પડી હતી કે, તમે કાેેે જા જાે કયારે આવશા! તે શેઠજ સાથે પૈસા માકલ્યા, તે તમારે જ લઇને આવવું હતું કેની ?''

આટલું છતાં નિરંજન તાે મૌન ધારણ કરી રહ્યો. તે એટલું જ જોલ્યા કે, 'એ બધી વાતનું સ્પષ્ટોકરણ પછી થઈ રહેશે; હમણાં તાે આ લાઇઓને ઘર જવા કે, તેમને ઘણા શ્રમ પત્ર્યો છે' ગામના લોકે! થાડીવાર પછી વિકાય થઇ ગયા.

પછી નિરંજને પાતાની સ્ત્રીને પૃછ્યું; ''જે શેઠ દ્રવ્ય લઇને આવાવ્યા હતા, તેની કાંતિ કેવી હતી ?''

સ્ત્રો બાલી. "હે નાથ! તેનું સ્વરુપ તા ક્રાઇ માટા શ્રોમાન શ્રોઠના જેલું હતું. તેના મુખતા લખલખાટ જોયા જોઈ શકાય નહિ તેવા હતા, તેના વર્ષો શ્યામ હતા-ઘઉવર્ષાથી ઉતરતા-આ જેવાં વાદળાં છે કેની તેવા હતા, પણ તેના હાઠ અધા પીળા પીળા હતા. વળી તે શેઠની સાથે પાંચ પંદર તા મહેતા મુત્સદ્દી પણ હતા."

પછી નિરંજન પાતાને માથે હાથ મૂકી બાલ્યા; "ર! ર! મેં મૂર્ખ શ્રીમુખનાં વચનપર હડતાળ મારી, તે હડતાળવાળું શ્રીમુખનું સાક્ષાત દર્શન કરાવવા માટે જ તેઓ અહીં પધાર્યો હતા! રે પાપી જવ! તેથી જ તેનાં દર્શનના લાભ લેવા તું ભાગ્યશાળી થયા નહિ! જે પરમાત્માના વચન ઉપર દૃઢ નિશ્ચય રાખતા નથી, એવા જીવને તે પરમાત્મા શાનાં દર્શન દે? જે જીવ પરમાત્માનાં વચનપર અનન્ય શ્રહા રાખે છે, તે જીવનું યાગઢામ તે જ પરમાત્મા નિભાવે છે, એ શ્રીમુખનું વચન સત્ય જ છે."

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

ખાળકુવરે રાજ જનકને, પૂર્વ કથાનું અનુસંધાન કરતાં કહ્યું; "હે રાજન્ ! નિરંજન જેવા વિચાર કરતા હતા, શશિશખરના કથા તેવા જ વિચાર શશિશેખરને પણ આવ્યા હતા. આર માસા પૂર્ણ થયા. ઇશ્વરે સહાય કીધી નહિ.

એટલે તેની સ્ત્રી કાઇ પણ પ્રકારના ઉદ્યોગ કરવાના બાધ કરવા લાગી. શશિશોખરે કહ્યું, હે સ્ત્રી! ધંધાધાપા કરવાને પૈસા જોઇએ, તે કયાંથી લાલું ? આપણા ઘરમાં તા ભૂત ભૂસકા મારે છે અને હનુમાનજ હડીયું કાઢે છે. પૈસા વગર ઉદ્યોગ પણ કેમ થઇ શકે ?"

સ્ત્રીએ કહ્યું; "આપણા પડાશના નગરમાં એક વૈશ્યવિશ્ધ રહે છે, તે સર્વને જોઇતાં નાણાં આપે છે; ત્યાંથી લઇ આવા ?"

શશિશેખરે કહ્યું; "હે સ્ત્રી! તે વાિં વાિં યાં સજબન છે, તેમ જ શઠ પણ છે. તે વાિં યાની પ્રતિજ્ઞા છે કે, કાઇ પણ મનુષ્યને એકથી એક હજાર રૂપિયા એવી શરતે આપવા કે, તે બીજે જન્મે બમણા આપે. હે સ્ત્રી! એ સાધ્વી! જન્મ જન્માં તરના કાઇ અસત્કર્મને યાંગે, આજે આપે છું દુ:ખમાં દહાડા ગાળીએ છીએ તા નવું કર્મ કયાં અંધાવે છે? પૂર્વનાં જે સાથા છે, તે આ જન્મે મહાકષ્ટ આપવાને આપે શક્તમાન નથી, ત્યારે આ નવું ત્રણ કરવાની તને કેમ કુમતિ થાય છે? આ નવું ત્રણ કરવાને મને ઇચ્છા થતી નથી. આ જન્મમાં લીધે દું દ્રબ્ય આપે હું પણ જ્યારે કષ્ટદાયી થઇ પડે છે, ત્યારે આજ જન્મમાં તે આપે હું કરેલું કષ્ટદાયી થશે, તેના તું વિચાર કર

અને તારા આશ્રદ્ધ છાડી દે. ઇશ્વર પ્રાણીમાત્રને ભ્રુપ્યા ઉઠાડે છે, પણ ભ્રુપ્યા સુવડાવતા નથી. જેણે જન્મ્યા પૂર્વે માતાના સ્તનમાં દ્વધ મૂકીને અજ્ઞાત બાળકનું રક્ષણ કરવાને ઘટના ઘડી છે, તે પરમાત્મા આપણા નિર્વાદ્ધ કરશે: પણ વાણ્યાની આવી કઠણ શરતના રુપિયા લઇને, ઉદ્યોગ કરવાના મારા વિચાર થતા નથી-તે હ્ઠઠ તું ત્યજી દે!"

શશિશેખરની સ્ત્રી અજ્ઞાન હતી, તેને ધર્મકર્મના કાઇ જાતના પાસ લાગ્યા ન હતા. તે ઇશ્વરના અગાધ મહિમાને સમજ શકતી ન હતી, જન્મના અને કર્મના ભેદને સમજવાને અશક્ત હતી-ને કેવળ માયામયી મૂર્તિ હતી. એવી સ્ત્રીને પૂર્વ જન્મના અને ઉત્તર જન્મના ऋषानुषंघ अने धश्वरना महिमाना विचार क डयांथी है।य ? તે બાલી;-"હે સ્વામિનાથ! આ તમારા જન્મ જન્માંતરના કુથલાએ! હવે તા બાજુએ મૂકા તા સારું! આપવું અને લેવું, એ થવાનું હશે તે થશે. કેાણું નેવા ગયું છે કે મુવા પછી શું થાય છે? આ ભવમાં જ દુઃખે પાપે જીવન ગાળવું અને બીજા જન્મનાં દુઃખને રહવું, એ શુ ડાહ્યા માણુસાનું લક્ષણ છે ? આજના દુઃખને જે ટાળતા નથી અને કાલના દુ:ખને જે રડે છે, તે પંહિત છતાં પણ મૂર્ખ જેવા છે. હ સ્વામિનાથ! લાકમાં કહેતી છે કે 'આ ભવ મીઠા તે પરભવ કાછો દીઢા ? આ ભવમાં દુઃખ તા પરભવમાં શાનું સુખ ?' આ તમારા શાસ-नी क वाता करानी! पैसा दशे ता अनेक पुष्यक्रमां करीने ते वािखु-યાનાં દેવાને બીજે જન્મે અદા કરી દઈશું! દ્રવ્ય નહિ લેશે, તાપણ પેટમાં તા ઓંસવાનું એઇશે કેની, ને કાઇનું દેવું કરવું પડશે કે નહિ ? ચેટલે આપણે તા હતાં તેવાં ને તેવાં જ! વાશ્ચિયાનું દેવું નહિ થશે તા બીજાનું દેવું થશે! માટે મારુ કહ્યું માની, વાણિયાની પાસે એકના ખમણા રુપિયા દેવા લખી આપીને, દ્રવ્ય લઈ આવા; તેમાંથી સૌ સારાં વાનાં થશે." પાતાની અનાં રાજનાં આવાં મહેલાં ટૂલાં ને દાખલા દલીલાથી શશિશાયનું મન ધીમે ધીમે ઢીલું થવા માંક્યું.

એક દિવસ તે પ્રભાતમાં પડાશના નગરમાં ગયા ને વાસિયાને ઘેર જઇ સા રુપિયા વ્યાજીની માંગણી કરી. વાસિયાએ બ્રાહ્મણને ઉત્તમ આસનપર બેસાડીને કહ્યું; "મહારાજ! તમે એક્શી હજાર સુધી ભલે લઇ જાવ, પણ હું વ્યાજીકાં નાણાં આપવા લેવાના વ્યવહાર કરતા નથી; હું તો ઉછીનાં નાણાં આપું છું, પણ તેમ કરતાં તમારે માસી શરત પ્રમાણે ચાલવું પહો. તમારે ભાર જન્મમાં મને એક પણ પૈ

સાપવાની નથી, પછુ ખીજે જન્મે અમધ્યા રૂપિયા આપવાના એક લેખ લખી આપવા નાઇશે. એ શરતે એકથી હજાર સુધી નોઇએ તેટલાં નાષ્યું લા."

શશિશેખરે તે વિશ્વકને અહુ અહુ રીતે સમજાવ્યા, વધુ વ્યાજ આપવાની લાલચ અતાવી, ઘણા કાલાવાલા કરિધા, પણ વાસિયાસાઇન કર્મના કીડા-સ્વર્ગસુખના-નાશવંત સુખના લાલચુ, એકના એ થયા નહિ. તે પાતાના નિશ્વયમાંથી જરા પણ ડગ્યા નહિ. પછી તે વાસિયાની ઇચ્છાનુસાર લેખ લખી આપીને, શશિશેખરે સા રુપિયા લીધા. અથાગ ચિતામાં ડુબેલા શશિશેખર, ધીમે ધીમે પાતાના ગામ વરક્ ચાલ્યા. તે પાતાના મનમાં ઘણા જ ચિંતાતુર થઇને બાલવા લાગ્યા કે, "પ્રભુ કરે તે ખરુ, તેની ઇચ્છાને આધીન થયા વિના આ સુદ્ધક પાણીએાના છટકા જ નથી."

શશિશેખરના ગામ અને પૂર્વ નગરની વચ્ચે એક નદી હતી, ત્યાં તે આવી પહોંચ્યો. તે સમયે સંધ્યાના સમય થયા હતા. સાયંસંધ્યાના પાયુ. એ જ સમય હતા. તેણે પાતાની પાસેના સા રૂપિયાના પાટલાને નદીના બાઠાની રેતીમાં ડાટ્યું ને અભિજ્ઞાન માટે, તેના ઉપર વાલુકાનું શિવલિંગ ક્રિયું. પછી તે નદીમાં સ્નાન કરવા ગયા. એવામાં એક કોતુક બન્યું.

પઉાશના ગામની ગાયા અને બેંસાનું ગાવારું, નદીમાં પાણી પીવા આવ્યું. ઢારાના સ્વભાવ છે કે, પાણી પીધા પૂર્વ

પહેલાં કૌતુક પાદળા કરે છે, તેમ સર્વે ઢારાએ પાદળા કર્યા ને તેમાં જે સ્થળે શશિશેખરે ઋપિયા ડાક્યા હતા,

તેનાપર પણ પાદળા પડ્યાં ને અભિજ્ઞાન તરીકે કરેલું શિવલિંગ દબાઇ ગયું. થઇ રહ્યું અનિચ્છાથી એકના અમણા બીજે જન્મે આપવાની શરતે, મૃદ્ધાકલેશથી આણેલા રૂપિયા પાદળા નીચે ડટાઇ ગયા. નદીમાંથી શ્નાન કરી અહાર આવીને શશિશોખર જીવે છે તો અનેક પાદળા પડેલા છે, તેથી રૂપિયા ડાંટલાનું ચિદ્ધ બસાઇ ગયું છે. શિવલિંગની શાધને માટે તેથે અહુએ ફાંફાં માર્યા, પરંતુ તેના કયાંય પણ પત્તો લાગ્યા નહિ.

પછી તે મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યા કે, 'જો હું ખાલી હાલે કર જઇશ, તા સ્ત્રી કઠણ વચન કહેશે, ને આપણે તા હતા તેવા ને તેવા જ ગણાઇશું. આવતા જન્મમાં સા સ્ત્રીપયા આપવાનું દેવું કીયું, તા લહે ખસા રુપિયાનું દેવું થાય. ચાલ છવ! ખીજા સા સ્ત્રીપયા વાલિયાની પાસેથી લઇ આવું. આવા વિચાર કરીને તે પાણા વાલિયાન

યાને ઘેર ગયેા; અને પાતાનું ઇત્થંભૂત વૃત્તાંત કહી અતાવ્યું. વાશ્ચિયાએ કહ્યું; મહારાજ ! એમાં શી ચિતા છે ! બીજા સા રુપિયા લઇ જાવ." પૂર્વની શરત પ્રમાણે શશિશેખરે બીજા સા રૂપિયા લીધા."

હવે રાત્રિ થઇ ગઇ હતી; શશિશેખરનું ગામ ચાર કેાશને અંતરે હતું. આડી નદી હતી, લુચ્ચાઓના ભય હતા, તેથી તે જ નગરમાં પાતાના યજમાન એક ખેડુત રહેતા હતા, તેને ત્યાં તે બ્રહ્મદેવ રાત-વાસા રહ્યા. ખેડુતે પણ તત્કાળ જે સેવા પાતાથી ખની શકે તે કીધી. એ ખેડુતનું ઘર ઘણું નાનું હતું તેથી ઢાર બાંધવાની કહાડ પાસે તેણે શશિખરને માટે ખાટલા હળાવી આપ્યા. થાકયા પાકયા શશિશેખર નિદ્રા લેવાની ઈચ્છાથી ખાટલાપર પડ્યો.

અહીં આં વળી એક બીજાં કાતાક બન્યું. શશિશેખર જ્યાં સતો હતા, તેની પહાશમાં ખેડતના બે બળદા બાંધેલા બાબ્હું કાતાક હતા. જેઠ મહિના હાવાથી તે આખા દિવસ, ખળદાની વાતા ખેડુતે બળદાને હળમાં સારી પેઠે તગક્યા હતા. અળદા થાકીને લાથપાથ થઇ ગયા હતા. તે બે બળ

દામાંથી એક બાલ્યા; "અરે ભાઇ! આજ તા હું ખહુ થાકી ગયા છું!" બીજો ખળદ બાલ્યા; "મને પણ તગડવામાં ખાકી રાખી નથી; પણ ભાઇ! આપણે તા હવે પરવાર્યા! મારી લેણાદેણીના આજ છેલ્લા દહાડા છે. આ ખેડુત સાથે મારા જે ઋણાનુબંધ છે તે કાલે પૂર્ણ થશે. કાલે મધ્યાદ્વે ખેડુલ જેવા મને હળમાંથી છાડશે કે તે જ ક્ષણે એક પણ તૃણ લીધા સિવાય, મારા પ્રાણ છૂટી જશે."

પ્રથમ બળદ બાલ્યા; "તારા તા જૂટકા થઇ જશે, પછ્ય, મારા, જૂટકા થવાના આરા જ દેખાતા નથી. પૂર્વ જન્મનું આ ખેડુતનું મારે સવાલાખ રુપિયાનું દેલું છે. એ ભરપાઇ થાય ત્યારે જ મારા છૂટકા થાય કેની ! ખેડુતના રુપિયા લઇને મેં મારા ઉપયાગમાં વાપર્યા નથી. રાજાના મંત્રીને કંઇક કાર્ય હાવાથી મેં આપ્યા હતા. એ મંત્રી આ ગામના રાજાના મકના હાથી થઇને અવતર્યો છે. જો કાઇ મને એની પાસે લઈ જાય ને કુસ્તી લડાવે તા હું એ હાથીને જીતી જઉ એમ ધું; અને એની પાસેથી રૂપિયા વસુલ કરું."

શશિશેખર અળદાની આ વાત સાંભાવા કરતા હતા, તેને વિચાર થયા કે, જો ખેડુતની પાસેથી આ અળદ લીધા હાય તા મારા જન્મનું હારિદ્રય દ્વર થાય. બીજે દિવસે પ્રભાવમાં બ્રાહ્મણ ઊઠયો. સ્નાન સંધ્યા કીધી ને ખેડુતના આશ્રહેથી તેને ઘેર જ રહ્યો. અપાર થતાં જ પૂર્વ દિવસે જેમ અળદે વાત કરી હતી, તેમ જ બીજે અળદ, હળમાંથી છૂટતાં જ મરસ્ય પામ્યા. શશિશેખરને નિશ્ચય થયા કે, જીવતા અળદનું રાજાના મકના હાથી પાસે ક્ષેણું છે જ. પછી તેણે યજમાનને કહ્યું; "હે ભાઇ! તારા આ એક અળદ મરી ગયા તો તારા આ બીજા અળદને પણ વેચી નાંખ. તેની શી કિંમત છે? વેચવા મરજી હાય તો એની કિંમત કરતાં હું તને પાંચ રુપિયા વધુ આપું."

ખેડુતે વિચાર કીધા કે, 'જો ગુરુદેવ આ બળદની સારી કિંમત આપે તા હું એક બીજી સારી જોડી ખરીદ કરી શકું.' હા ના કરતાં સાં રુપિયે તે બળદ લેવાના કરાવ થયા. શશિશેખરે ખેડુતની પાસે લખાવી લીધું કે, 'આ બળદની પાસે મારે આ જન્મનું, કે જન્મ-જન્માંતરનું જે કંઇ લેલ્ફદેલું હાય, તે ચુકતે કરીને આ બળદ આપું છું.'

પછી શશિશેખરે તે બળદને થાડા દિવસ રાખી ખૂબ પુષ્ટિકારક પદાર્થો ખવરાવી પીવડાવી માતેલા કર્યા અને પછી તેને લઇને રાજાને દરબાર ગયા અને તે બાલ્યાઃ ''હે રાજન્! આ મારા બળદ એવા તા બળવાન્ છે કે, આપના મકના હાથીને પણ હરાવે!''

બ્રાહ્મણના મુખથી આ વચન સાંભળીને રાજસભા હસી પડી; પણ પછી રાજાની ઇચ્છાથી બળદ અને હાથીની લડાઇ કરાવવાના નિશ્ચય થયાે. રાજાએ શશિશેખરને પૂછ્યું; "હે બ્રહ્મદેવ! તમારા બળદ હારે તાે તમે શું આપશાે ?"

શશિશેખરે કહ્યું; "રાજન્! હું તે ગરીબ બ્રાહ્મણું છું; મારી પાસે હૈાય શું કે હું આપ મહારાજધિરાજને આપું! પણ જે મકના હાથી અને મારા બળદની સાઠમારીમાં તમારા મકના હાથીના પરાજય થાય તા તમારે મને સવાલાખ રૂપિયા આપવા ને મારા બળદના પરાજય થાય તા હું આ બળદને મૂકીને ચાલ્યા જાઉં." રાજાએ તે સરત કબ્લ કીધી.

બીજે દિવસે અગડમાં હાથી અને બળદને ઊસા રાખવામાં આવ્યા. આ લડાઇ એવાને રાજા પાતે પણ હાજર થયા હતા. હાથીને મસ્ત બનાવીને માવતે બળદ ઉપર દાેડાવ્યા; પણ જેવા હ થી દાેડતા દાેડતા આવ્યા કે, બળદે કુંકાડા મારીને કહ્યું; "અલ્યા દેવાળીઆ! તું

શું મ્હોંડું લઇને મારી પાસે આવે છે ?" એમ કરીતે જેવાં છે શિગડાં તેની શૃંદમાં ભાકયાં. કે હાથી સડસડાટ કરતા પાછા કરી નાસી ગયા અને જોનારાઓ ખૂમ પાડી ઊઠ્યા કે, 'હાથી નાઠા, હાથી નાઠા !' પણ રાજા ને મન્નો બાલી ઊઠ્યા કે, આ લડાઇ કંઇ બરાબર થઇ નથી, માટે કરી લડાવા.

પૂર્વ પ્રમાણે જ લડાઇ કરતાં ખીજીવાર ને ત્રીજીવાર પણ હાથીના પરાજય થયા ને ખળદના જય થયા. સરત પ્રમાણે રાજાએ તે પ્રાહ્મણને સવાલાખ રુપિયા ગણી આપ્યા-બ્રાહ્મણે લીધા અને તે જ ક્ષણે ખળદ અને હાથી મરણ પામ્યા. હાથીએ બળદની પાસેથી લીધેલા રુપિયા રાજાને આપ્યા હતા, રાજા પાસેથી રુપિયા અપાવીને તે પાતાના ઋણ-માંથી મુક્ત થયા હતા. ખેડુતના દેવા રુપિયા અપાવીને ખળદ પણ મુક્ત થયા; બ્રાહ્મણ પૂર્વ જન્મમાં ખેડુતના વારસ હતા, તેણે વારસા લીધા. ઋણાનુબંધ પૂરું થયું અને સા પાતપાતાને માર્ગ ચાલતા થયા.

### ઋણાનુખંવ

સમશાનમાં રાજાના ખાળામાં સ્તેલા આળકુંવર, ઋણાનુબંધની આ વિસ્તૃત કથા કહી સંભળાવીને કહ્યું; ''પતાજી! આ જગતની રચના ઋણાનુબંધથી જ રચાયલી છે. એને પ્રારુપ્ધ કહાે–કર્મ કહાે– લેણા દેણી કહાે–પણ એ એ જ છે કે, જે એક બીજાને સંબંધથી સંકળાયલા રાખે છે. કર્મ–ઋણાનુબંધથી જ આ, પુત્ર, સગાંસહાદર, પૈસાટકા, રિદ્ધિલિદ્ધ સાં આવી મળે છે.\* એ ઋણાનુબંધ પૂર્ણ થયું કે, કાની સ્ત્રી ને કાના પતિ ને કાના પુત્ર ને કાના પૈસા? સાં પાતપાતાને માર્ગ પહે છે. મેં જનમાંતરના જે લેણુદેણનાં કમાં કીધાં છે તે હું લઉં છું, ભાગવું છું, આપું છું, અનેક નિમિત્ત અપાવું છું અને આ ગતિને પામું છું. તમારા પ્રતાપથી જે આત્મજ્ઞાનના બે શબ્દો મારા કાનમાં પદ્યા છે અને સ્વેચ્છાથી નહિ, પરંતુ તમારા વચનને માન આપીને ખ્રદ્યાપણ કૃષ્ણાપણ કરતાં જે વ્યવહાર મેં ભાગવ્યા છે, તેથી હું ઉત્તમ કુળમાં–રાજા કે સંતને ત્યાં–જનમું છું અર્ટ દેવું લેણું આપી અપાવી પછી મારે માર્ગ પડું છું. કરેલાં કર્માં તો ભાગવે જ છૂટકા છે. મોગારેવ જ્ઞયઃ એ કમ પૂર્ણ ન થાય ત્યાં સુધી જવ માત્રની પણ આ જ ગતિ છે. મારા પુષ્યના લેશ એાઝા હાવાથી.

<sup>\*</sup> ઋષ્ણાતુર્ગાધે આવી મળતું, ખાત્યું નવ કાઇનાથી ખળતું; જગત માત્ર તેને આધીન છે, અનાયના જે નાય સૌના શ્રી જગન્નાય. નહીં પિંડ આ પાતાતહ્યું, પાતાનું કાંઇ નવ જાણવું; સૌએ શુભાશુભ કર્મને પાતાતહ્યું જ પ્રમાણવું.

એક ખાડમાંથી નીકળીને હું બીજ ખાડમાં તુરત જ પડું છું. આ જ યમયાતના છે. બન્ને એસી દિવસા અંધારા અગારમાં-જયાં પવનના પણ સંચાર નથી, પ્રકાશને પ્રવેશનું સ્થાન નથી, જે કારાગૃહસમાન છે, ત્યાં નરકના ગારામાં લીંડળાઇને લધે મસ્તકે લટકીને અપરિમિત યાતના ભાગવું છું! ત્યાંથી છૂટકા થાય છે, ઘડી બે ઘડી કે દિવસ બે દિવસ આ સંસારના પવન ખાઉ છું કે, પાછા એનાથી વિશેષ કષ્ટકારી અંધારા અગારમાં ડટાઉં છું.\*

હે પિતા જનક! જે જીવ પરમાત્માને શાધવાને શ્રમ કરતા નથી, પરમાત્માની માયાને જાણીને તેના ત્યાગ કરવાને પ્રયત્ન કરતા નથી, રાજસી, તામસી માયામાં બંધાયલા રહે છે, આવરણશક્તિથી વીંડ-ળાયલા રહે છે અને વિક્ષેપશક્તિને ભાગે વાસનાના ત્યાગ કરી શકતા નથી, તેની મારા જેવી જ ગતિ જાણવી. ભલે તે જીવ અનેક પુષ્ય-દાન કરનારા હાેય, પરાર્થ પરમાર્થમાં તત્પર રહેતા હાેય, અને કાેના ઉપદેષ્ટા હાય, શાસ્ત્રના જ્ઞાતા હાય, અનેક પ્રકારના વૈક્ષવ ભાગવનારા હાય, અનેકાનું પાલન કરનારા હાય, પણ જ્યાંસુધી શમદમાહિકના સેવનમાં ઉત્સાહી બન્યા નથી, પૂર્ણ વૈરાગ્યને પાર્મ્યા નથી-તેની વાસન નાના નાશ થયા નથી, ખ્રહ્મને જાણી ખ્રહ્મેવ ખન્યા નથી ત્યાંસુધી તે જીવની મારા જેવી જ ગતિ જાણવી. જગતના સ્નેહ મિથ્યા, નાશવંત, સ્વાર્થપરાયણતામય છે. તે અન્યાન્યના સ્વાર્થને માટે જ છે. પુત્રપર પિતાને પ્રેમ છે, તેથી પુત્ર પ્રિય લાગના નથી, પરંતુ વૃદ્ધાવસ્થામાં પિતા માતાની તે રક્ષા-પાષણ-પાલન કરશે, એવી માયાજાળથી જ પિતાને પુત્ર પિય લાગે છે; પિતાની સંપત્તિ ભાગવવા માટે પુત્રને પિતા પ્રિય લાગે છે. પતિની શય્યાનું સેવન કરે છે, તેથી પત્ની પતિને પ્રિય લાગે છે; પત્નીને પતિ અનેક પ્રકારે રંજન કરે છે, તેથી પતિ પ્રિય લાગે છે. આ જગતની ઘટના જ એવી છે. કાઈ કાઇને અર્થે પ્રિય લાગતું નથી. પણ પાતપાતાને અર્થે જ સો પ્રિય લાગે છે.

पुनरिप जननं, पुनरिप मरणं पुनरिप जननीजठरे शयनम् ।
 इह संसारे खलु दुस्तारे कृषयापारे पाहि मुरारे ! ।।

<sup>†</sup> याज्ञवल्क्य उवाक्नःन वा अरे ! पुत्राणां कामाय पुत्राः प्रिया भवन्ति । आत्ममः नस्तु कामाय पुत्राः प्रिया भवन्ति । न वा अरे ! पत्युः कामाय पतिः प्रियो भवति आत्मनस्तु कामाय पतिः प्रियो भवति । न वा अरे ! जायाये कामाय जाया प्रिया भवति , आत्मनस्तु कामाय जाया प्रिया भवति । ..... न वा अरे ! सर्वस्य कामाय सर्वे प्रियं भवति । वृ. अ. ४. ब्रा. ६. मं. ६.

સૌ સ્વાર્થનાં સગાં છે અને આશા તૃષ્ણાથી ઘેરાઇ, માહુજાળમાં લપ-ટાઇ, ઊભા ને આડા પછડાયા કરે છે. માહુજાળની આશા એવી સ્થિતિમાં પુરુષને પક્ષાટે છે કે, તેણે ઉત્પન્ન કરેલી આશામાંથી આ વિશ્વ મુક્ત થઇ શકતું નથી, પણ એ આશા મિથ્યા છે, ઝાંઝવાનું જળ છે. જગ-તની આશાથી મુક્ત હાય તે જ મુક્ત છે, બાકી કાઇ કાઇનું નથી. માળાપ, ભાઇ ભાંડુ, આ, પુત્ર, પૈસા, કીર્તિ, કંઇ જ સત્ય (અવિનાશી) નથી; સત્ય માત્ર 'શ્રીહરિ' એ ત્રણ વર્ણ જ છે.

મામ કરા. મામાર કેવા દુ:ખદાયી છે તેનું જ્ઞાન, હે પિતાજ ! તમે પ્રાપ્ત કરા. મામાં માની આશા-તૃષ્ણા-ભાગ-વાસના ત્યજ દ્યાં. તે ત્યાજય જ્ઞાનથી જ મા સંસાર તરી જવાશે, અન્ય ઉપાયથી તરાવાનું નથી. જયાં સુધી આ મનુષ્યદેહ છે, ત્યાં સુધીમાં તમે એ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી ક્યા. સંસારનાં કલ્પિત સુખા પણ કષ્ટદાઇ થઈ પડે છે, તા સંસારનાં માની લીધેલાં સત્ય સુખા તા અતિ કષ્ટદાયી જ હાય, એમાં શંકા જ કરશા નહિ. એ ઉપર એક પુરાતન કથા કહું છું.

ધનપાળ શેઠના કલ્પિત પુત્રાની કથા

રેહતો હતો. તે સાધુ સંત અને બ્રાહ્મણોના સેવક હતા. શ્રી ભગવાનના પૂજક હતા, ભક્ત હતા ને વ્યવહારિયા પણ હતા. દેવાલયા બંધાવવાં, સ્નાન ઘાટા રચાવવા, સદાવતા આપવાં, પરણા મંડાવવી, તેમાં તેને પ્રીતિ હતી. તેમ જ યાત્રા પાખાત્રા જવાની પણ તેને હમેશાં ઇચ્છા થયા કરતી હતી, પણ તેના ઉદ્યોગ ખહુ મેટા હતા. ઘરમાં દ્રવ્ય અનર્ગલ હતું, તે છાંડીને યાત્રા જવાની તેની ઇચ્છા પૃર્ણ થતા નહિ. એક સમયે કાંઇ સન્તપુરુષના ઉપદેશથી યાત્રા જવાના તેણે (નશ્ચય કીધા. તેણે ધંધા રાજગારની સુપ્રત મહેતા મૃત્સદ્દીઓને કરી દીધી; પણ દ્રવ્ય કાંને સાંપત્રું, તે માટે તે માટા વિચારમાં પડી ગયા. તેના ઘરમાં એક ચૌદ પંદર વર્ષોની ઊમરની કુવારી કન્યા હતી તે પિતાની મુંઝવણ જાણી બાલી; "હે પિતાજ! આ દ્રવ્યનું હું સંરક્ષણ કરીશ, તમે સુખેથી યાત્રા કરી આવા. આપણા મહેતા મૃત્સદ્દી મારી રક્ષા કરશે ને હું દ્રવ્યની રક્ષા કરીશ." તે ગહસ્થના જવાના નિશ્ચય ઘઇ ગયા હતા, એટલે આ યોજનાને પસંદ કરી, પુત્રીને મહેતા મૃત્સદ્દીને સોંપીને તે યાત્રાએ વિદાય થયો.

अनित्यमसुखं स्रोकिसमं प्राप्य भजस्व माम् । गीता ९।३३

<sup>†</sup> गुहमक्त्या लभेत् झानं झानान्तुक्तिमवाप्नुयात् । शिवोपनिषत् अ७४

"હ પિતાજ ! યાત્રા યાત્રા કરવામાં પણ માટા ફેર છે. યાત્રા જવું, સંતસેવન કરવું, શાસ્ત્રશ્રવણ કરવું, પરભ્રદ્યની કીધેલી આ લાકની લીલાની પ્રતિકૃતિમાં લીન થવું, નિત્ય ધ્યાન ધરવું, એતે મૂળ ઉદ્દેશ એટલા જ છે કે, આ પવિત્ર પદાર્થોના સેવન–

યાત્રાના ઉદ્દેશ સ્મરણના લક્ષમાં જ અવસાન થાય, તા તે જીવની! હત્મ ગતિ થાય: અને ઉત્તરાત્તર ઉત્તમ ગતિ

थतां, बहूनां जन्मनामंते है। छं अणे परम पहनी प्राप्ति थर्ड लाय. यात्रा ओ ते। क्येंड नाम मात्र छे, पख्नु त्यां जवाथी ते स्थणामां वसताः महात्मा पुरुषानां हर्शना थाय छे, तेमनी पासे रहेवाथी क्यनेंड ज्ञाननी वातानुं श्रवख्नु डरवामां आवे छे क्यने तेम थतां थतां, आत्मानुं शिधन ठरवानी जिज्ञासा प्राप्त थाय छे. आत्मा वा अरे दृष्ट्वः। जिज्ञासां माने अंते, परमात्माने जाखी, लव शिवना लेहलाव टणी जाय छे. क्यनेंहने क्याणणे छे क्यने तेमां ते पाते द्ववदीन थतां, सायुजयवाने पामे छे. क्ये ज यात्राना सत्य हिंश छे. क्यनेंड महात्माकी तीर्थाटन इरता ठरवा ज, पूर्वना महात्माकीना समाणममां कावीने आत्मिनिष्ठ थछ गया छे; क्यनेंड लड्डल ने। संत पुरुषाना समाणमथी ज लगवह्नपने पामी गया छे.

પણ હે પિતાજ! આ જગતના સર્વ જીવા એવા સંસ્કારી કે અધિકારી હોતા નથી કે, જેઓ ક્ષણભરના સમાગમમાં પોતાના આત્માનું સ્વસ્પ જાણી લે. તેઓ તો અનેક પ્રકારના કુતકો કરનારા હોય છે. અધિકારી અને સંસ્કારી જીવ, જે દૃષ્ટિએ સંત મહાતમાઓને, પ્રભુલીલાને અને યાત્રાસ્થળોને નિહાળે છે, તે દૃષ્ટિ કુતકવાદીઓની નથી. કમળાના રાગથી ગ્રસ્ત થયેલા મનુષ્ય જેમ આખા જગતને પીળું જ જાવે છે અને દિવસનું અંધ ઘુવડ દિવસ નથી, એમ જ માને છે, તેમ જ કુતકવાદી મનુષ્ય પણ તીર્યાટનને અને સંતસમાગમને નિસ્થક માને છે. એ ઉપર એક દૃષ્ટાંત કહું, તે સાંભળા.

## પરમાત્માની સર્વવ્યાપકતા

તુંગલદ્રા નદીના તટપર આવેલા હરિહર નગરમાં કાઇ એક છે. મિત્રા વસતા હતા. તેમાંના એક પૂર્વ જન્મના સંરકારી, છુદ્ધિમાન, પરમાતમાના સ્વરુપનું સર્વકાળ સેવન કરનારા

સંસ્કારી અને ને પરમાત્માની લીલાપર વારી જનારા હતો. અસંસ્કારી માણક બીજો પરમાત્મા બરમાત્મા કાઇને પણ એાળ-ખતા ન હતા; માત્ર બુદ્ધિવિલાસી અને કુવર્કવાદી હતો. તેના મનથી પરમાત્માની વિભ્રતિ-મૂર્તિ આદિ સર્વ પાષાણ, સન્તાદિ મહાત્મા તે ઠગના શિરામિલ, તીર્થાટન તે મનનાં ભામાં ને વેવલાં હતું. તે તો જગતની માહજાળમાં વીંટાયલી હતો. સંસ્કારી મિત્ર પેલા અસંસ્કરીની આ પ્રવૃત્તિ જાણતા હતો, પણ તે તેના દેહ તથા આત્માની શુાહ માટે સદા આતુર રહેતો હતો. સાધુ પુરુષાનું જીવિત અનેકાનાં કલ્યાણ માટે જ છે. તે 'સ્વ'ના ત્યાગ કરી, 'પર'ના હિતમાં જ પ્રેરાયલા રહે છે. એક દિવસ ભકતે પાતાના મિત્રને કહ્યું; "ભાઇ! તું જે સાથે અમાવે તો ચાલ, આપણે તીર્થાટન કરવા જઇએ. તીર્થાટનમાં શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માએ પરમ પવિત્ર ગાકળ વૃંદાવનની દૈવી ભૂમિપર ને શ્રીરામે માક્ષપુરી અયોધ્યાની ભૂમિપર જે સ્થળામાં જે અનેક લીલાઓ કરી છે, તે જોઇશું, પતિતપાવની ગંગા–યમુનામાં સ્તાન કરીશું, રમણ રેતીમાં લોટીશું ને આપણા દેહનું ને સાથે સાથે આત્માનું સાર્થક કરીશું."

અસંસ્કારી મિત્રે કહ્યું, "અરે એા ઓલિયા ભાઇ! તું ઓલિયા તે એાલિયા જ રહ્યો! ગાંકળ, મથુરા અને વૃન્દાવનમાં તે વળી શું ખળ્યું છે; અને રામભૂમિમાંએ શું જેવાનું છે? જેવી આ ભૂમિ તેવી તો; અઢીં પણ માટી ને પત્થરા ને ત્યાં પણ તેના તે જ! જેગટા, આળસુ, હરામનું ખાનારાનાં ઝુંડ, એ જ તારા સંત ને જેગીદાસા કે કાંઈ બીજું? મનુષ્યનાં ઘડેલાં પથ્થરનાં પૂતળાં, તે જ તારા રામ ને કૃષ્ણ કે કંઈ બીજું? પરંતુ તારી ઇચ્છા છે તા ચાલ, મુસાફરી તા કરીશું; બાકી પથરા ને પહાણકા તા ઘણા જેયા છે, તે મારે જેવા નથી. તું તારે જેયા કરજે. પણ દેશાંવરના માટા માટા શેઠિયાઓની મુલાકાલ કરીશું–એ જ મારે મન યાત્રા ને પાખાત્રા!"

ભક્ત મિત્રે તો પરમાત્માની લીલાનું અવલાકન કરવાની ઇચ્છાથી યાત્રાએ જવાનું ઠરાવ્યું. વ્યવહારકુશળે દેશ પરદેશ જેવાની ને અનેક નામધારી માણુસાના સમાગમ કરવાની ઇચ્છાથી યાત્રાએ જવાનું ઠરાવ્યું. એક પરમાત્માની લીલા નીરખવામાં મસ્તાન છે, બીજો મનુ-ધ્યની લીલા જેવામાં ગુલતાન છે. બન્નેની દૃષ્ટિ નિરાળી છે. ઉમયના નીરખવામાં પણ નિરાળું જ છે. એક આત્મકલ્યાણ માટે તીર્થાટન કરવા નીકળ્યા છે, બીજો દૃષ્ટિકલ્યાણ માટે પ્રવાસે જાય છે. બન્નેના અધિકારા નિરાળા છે, દૈવીસ્પમાં બંને નિરાળું જ જીવે છે. દેવીસંપત્તિ-

परोपकाराय फर्ळन्ति वृक्षाः परोपकाराय बहन्ति नयः ।
 परोपकाराय दृहन्ति गावः परोपकारार्थमिदं शरीरम् ॥

સંપન્ન ને આસુરીસંપત્તિસંપન્નમાં આવી બિન્નતા છે. આસુરીસંપત્તિસંપન્ન ક્ર-છપાવતારમાં કાચબા ને મત્સ્યાવતારમાં માછલું જુએ છે; દેવી-સંપત્તિસંપન્ન સર્વત્ર ષ્રદ્માનાં દર્શન કરે છે. જેનું હૃદય-મન-ચિત્ત-ષ્રદ્ધિ વિશુદ્ધ છે, તેને સર્વત્ર-જગત માત્ર પ્રદ્મની લીલાથી સજાયેલ દૃષ્ટિએ પઢે છે;જે વ્યાવહારિક-પ્રપંચકુશળ છે, તે પરાક્ષ કે અપરાક્ષ કાર્યદક્ષ પ્રદ્માર્ગની સમીષમાં જશે તેા પણ અંધકાર વ્યાપશે.

થાઉ દિવસે ખંત્ર મિત્રા વૃન્દાવનની દૈવી ભૂમિમાં આવી પહોંચ્યા. ભક્ત મિત્ર ત્યાંની અલૌકિક લીલા જોઇને પ્રસન્ન થયા. 'आत्मवत् सर्वभृतेषु' ની માક્ક સ્થળે સ્થળે તે પરમ પ્રભુને રમણ કરતા જેવા લાગ્યા, તેની લીલાનું અપરાક્ષ દર્શન તેને થવા લાગ્યું. ગાપ ગ્વાલ બાલસંગે પરમ श्रद्धाने २मण् કરતા તે નીરખવા લાગ્યા. તેના આત્મા પ્રસન્ન પ્રસન્ન થઇ ગયા; વૃક્ષ ને તેના પત્રામાં પરમાત્મા ને તેની વિભૃતિ ને નૃતન नृतन बीक्षा विना अन्यनां दर्शन क तेने थयां निष्क. तेने आनन्दी. સંતાષી, લીલા નીરખવામાં એકતાર જોઈ, અસંસ્કારી મિત્ર બાલ્યા: "અલ્યા ભાઇ! તારી આ જ જાત્રા ને પાખાત્રા કે? અહીં છે શં ફે તું ગાંડા ઘેલા અની નાચવા કુદવા મંડી પડ્યો છે ? 'જ્યાં દેખું ત્યાં પાણી પથરા, ને લાેક કહે હમ કરતે જત્રા;' એ જ! શી મૂર્ખતા! આ તારી યાત્રા હાય તા પહોંચી! એક સંત મહાતમા કહી ગયા છે, ते तने याह नथी, तेथी क तं वेला डाड्या डरे छे.

વ્યથ્થર પૂજે હર મીશે, તા મે પૂજાં સારા પહાઠ; સાબસે ખચારી ચક્કી ભલી કે, પીસ ખાવે સંસાર,

તેમ જ આવા પશ્ચરનાં પૂતળાં પુજવાથી, જળમાં માછલાંની માકુક ડખકાં મારવાથી, પહાડ ને ઝાડને પગે લાગવાથી, ને કલ્યાણ થતું હાત તા આ સર્વે કયારનાએ સ્વર્ગમાં જઇ ચક્યા હાત. અલ્યા યેલા! સ્વર્ગ બર્ગ કંઈ નથી, હું ને તું બે જ! બાકી બધાં વેવલાં! 'સ્વર્ગમાં નથી સાવરણી ને સુતીયું;' એ તને ખબાર નથી, તેથી જ તું ભાળા પેરે ભટકાયા કરે છે. સ્વર્ગ તા મટામટ છે, તેથી તારું ગાંડા-પણું કહાડી નાંખ ને જરાક ડાજ્રો થા."

ખાળકુવરે કહ્યું; રાજા ા જોયું! જે સ્થળમાં વિચરતાં જ અને-કાનાં મના શીતળ સુવાસિક ચાનન્દી થાય છે, ત્યાં આ જડને પશ્યર, યહાર, ઝાર ને પાણીનાં ખાબાચિયાં જ જણાય છે.

ભક્તશિરામણિ કાઈક સંતે કહ્યું છે કે,

इन्सी तैरहसे वरप, ययपि छ्गी समाधि; तदपि भडिकी नव गइ, दुष्ट बासना व्याधि.\*

તેવી જ આ જડ યાત્રાળુની મનાવૃત્તિ હતી; અને મહારાજ! આ જગતમાં પણ એવાના લંડાર ભરેલા છે.

પછી લક્ત મિત્રે કહ્યું; "અરે એ નાસ્તિક અને કુતર્કવાદી!" તારા હૃદયમાં પરમાતમાની પરમ લીલાનું જ્ઞાન કદી પણ થશે નહિ જયાં સુધી તું પવિત્ર અની દૃષ્ટિ નહિ કરે, ત્યાં સુધી આ પરમાતમાની સોન્દર્યલીલાનું દર્શન તને નહિ જ થાય. જે જીવનું હૃદય કે મળ છે, સંસ્કારી છે, પરમ શ્રહાળુ છે, શુદ્ધ શ્રેમી છે, પરમાતમાની લીલાના લાવ સમજ શકે છે, તેને જ પરમાતમા પાતાની અદ્ભુત લીલાનું દર્શન કરાવે છે, બીજાથી તા તે લાખા કે કશ વેગળા જ છે! તેના સ્વમાં પણ તેને દુર્લભ છે, તા દર્શન તા હાય જ કયાંથી? નર્મળ દૃષ્ટિ કરી જોનાર તા જોય છે કે—

'' નઇ જાઇ મેં કનૈયા અસે, ગુલ ક્યારી મેં રાઇ: પ્યારી બસે ચંપા મેં ચતુર્ર્ક્ષજ, બીલા મેં બીહારી; કેવડા મે ગિરિવર ધારી બસે. ગુલ ક્યારી મેં રાધ: પ્યારી બસે.

અહાહા ! શી પરમ પ્રભુની લીલા વિસ્તરી રહી છે. આ પત્ર પત્ર પરમાતમા વિરાજ રહ્યો છે; વૃક્ષે વૃક્ષે વિશ્વવિહારી વસેલા છે; જાઇમાં જનાદન ખિરાજે છે; માગરામાં મધુસદન બહેકી રહ્યો છે ! અહાહા ! જયાં જોઉ છું ત્યાં મારા વહાલા કનૈયા રમી રહ્યો છે. આ રમણ દેતીમાં ગાપ ગાપાળ સંગે કેવી લીલા ખેલી રહ્યો છે. એ પરમાતમા વિશ્વપતિને હું પ્રણામ કરું છું. અલ્યા મૃઢ! તારી અસંસ્કારી છુદ્ધિ સમીપમાંથી એ સર્વ લીલા દ્વર જ છે. જેઓ અસંસ્કારી જવન ગાળે છે, આધુરીસંપતના ઉપાસકા છે, સત્ને જાણવાની ઇચ્છા ધરતા નથી, તેઓથી આ પરમ લીલાનું રહસ્ય સમજ શકાય તેમ નથી; તેમણે તા જન્મમરણના કષ્ટમાં તેના અધ્યાસદ્વારા દુ:ખની પરંપરા જ લાગવવાની છે. જે અનન્યતાને પામે છે. તે જ લીલાનું દર્શન કરવાને ભાગ્યશાળી નીવડે છે. પરમ લીલાનાં દર્શનમાં, જેના જેટલા

<sup>ં</sup> અર્થ:-તુલસીદાસ કહે છે કે, દુરાચારી પુરુષ જે કે તેરસા વર્ષો સુધી સમાહિસ્ય યક રહે તા પણ તેના ક્રષ્ટ વાસનારૂપ વ્યાધિ શ્રમે નહિ.

<sup>†</sup> यतंतो योगिनश्चेनं पश्यंत्यात्मन्यवस्थितम् । यतंतोऽप्यकृतात्मानो नैनं पश्यंत्यचेतसः॥

<sup>🕸</sup> अतस्मिन् तत् बुद्धिः अध्यासः।

વેગ, તેને તેવા ને તેટલા સાક્ષાત્કાર છે. તું મંદમતિ છે, તેથા તને એ સાક્ષાત્કાર નહિ થાય! સુરગણ કે મહંધિ કાઇ તેના પ્રભાવને જાણતા નથી, તા તું અલ્૫—આસુરીસંપતના ઉપાસક કેમ જાણે? કેમ સાક્ષાત્કાર કરવાને ભાગ્યશાળી થાય? યેમી જ તેને જેય છે, જાણે છે. પણ એ પ્રેમના પંધ જ ન્યારા છે.

चिंदकर मैन तुरंगपर, चिंठवो पावक माहि; प्रेम पंथ ऐसी कठिन, सब कोड न्यालत नाहि.

અર્ય :-પ્રેમના માર્ગ એવા વિક્ટ છે કે જેમાંથી પસાર થવા માટે જાણે મીણના ઘાડા પર એસીને અગ્નિમાં ચાલવું પડે છે, એટલે કે મીણને અગ્નિસંથાગ થતાં જ તે પીગળી જાય છે તેથી પ્રેમમાર્ગની મુસાફરી તૈવી રીતે થવી અરાક્ય છે અને પ્રેમ નભાવી રાખવા મુશ્કેલ ઢાય છે, તે માર્ગપર સઘળાઓ ચાલી રાકતા નથી.

"ર મૂઢમતિ મિત્ર! के તારે ઉપાધિ-દુ:ખના રગડાથી અચ્છત સુરક્ષિત રહેલું હૈાય, આત્મકલ્યાણ કરલું હૈાય, પરમ પુરુષના સાક્ષા-તકારના અધિકારી ખનવું હૈાય, તો તારા હૃદયમાંથી કુતક કહાડી નાંખી, વિશુદ્ધિને પ્રાપ્ત કર; તારું હૃદય પ્રેમથી ભરપૂર કર. પ્રેમી ખની જા-અનન્ય પ્રેમી થઇ જા; પછી તને પણ મારી પેઠે સાક્ષાતકાર તતકાલ શશે. નિર્મળ માયા-ઉપાધિરહિત પરમપ્રેમ જ સર્વ સુખનું કારણ છે."

સ્મશાનના બાળકુમારે પાતાના પૂર્વજન્મના પિતા જનકને ઉદ્દેશી કહ્યું:-''હે તાત! તીર્થાટનમાં, સંતસમાગમમાં, પરમપુરુષના ઉપાસનમાં, જેની જેવી દૃષ્ટિ, તેવું તે જુએ છે;\* જેના જેટલા મનાવેગ, તે પ્રમાણે તે સત્વર સામીપ્યતા પ્રાપ્ત કરે છે, તીર્થાટનના મહિમા માટા છે. પ્રેમના કીડા જ તે જાણે છે. જે જાણે છે તે જ જાણે છે; જેણે જાણ્યું છે તેણે જણાવ્યું નથી, પણ જે અજાણ છે, તે જ બહુ બકવાદ કરે છે.†

હ પિતાજ! જ્યારે તે ધનપાળ ગૃહસ્થ યાત્રાએ ગયા ત્યારે તેની પુત્રી ને મૃત્યદ્દી મહેતા તેના વેપાર ધંધાની અને ધનની સારી સાવ-ચેતીથી સંભાળ કરવા લાગ્યાં. કન્યાને ઘરમાં એકલી ને આશ્રય વગ-

રની ધારી, ચાંકીઢારાના મનમાં તેનું ધન લૂ**ડી** ધનમાળ શેઠનું લેવાની પ્રમળ ઇચ્છા થઇ. તેએાએ કેટલાએક ધન લુચ્ચાએા સાથે સંકેત કરીને, એક રાત્રિના તે કન્યાને મારીતે ધન લૂડી જવાના નિશ્ચય કર્યો.

<sup>\*</sup> यादशी भावना यस्य सिद्धिभवति तादशी ।

<sup>🕇</sup> यस्यामतं तस्य मतं मतं यस्य न वेद सः । अविद्वातं विजानतां, विद्वातमविजानतम् ॥

થેાકીવાળાઓની સહાયતાથી, ત્રસ્યુ ચારા ધનપાળ શેઠના ઘરમાં દાખલ થયા. ધનપાળની કન્યા, જે એારડામાં ધન હતું ત્યાં જ નિત્ય સૂતી હતી; તે સદા જગૃત હતી; જરા પશુ પગસંચાર થતા કે તે એતી શઇ જતી. ચારાએ તેના એારડા નજીક જઇને ખારસ્યાં હતાવ્યાં, પશુ અંદરથી સાંકળ દીધી હતી, તેથી તે ક્લાડી શકયા નહિ. દ્વાર હાલ-વાથી કન્યાને સંશય આવ્યા. તે વસ્ત્રિક યાત્રાએ ગયા પછી. કાઇપણ સમય રાત્રિના ખારસ્યાં ખખક્યાં ન હતાં, તેથી કાસ્ત્ર છે તે જાસવાને તેશે કાન માંડ્યા. કાઇના હાલવાચાલવાના ધ્વનિ સંભળાયા. પછી તે વિચાર કરવા લાગી કે, "મારા પિતાને ગયાને આજે છ મહિના થઇ ગયા છતાં આ ખારસ્યું હાલ્યું નથી, કાઇના પગસંચાર પસ્ત્ર થયો નથી; માન ન માન આજે કાઇ લુચ્ચાએા આવેલા હાવા નોઇએ. નથી; માન ન માન આજે કાઇ લુચ્ચાએા આવેલા હાવા નોઇએ. નથી; માન ન માન આજે કાઇ લુચ્ચાએ આવેલા હાવા નોઇએ. નથી; માન ન માન આજે કાઇ લુચ્ચાએ આવેલા હાવા નોઇએ.

આવા વિચાર કરીને તેણે પાતાના મનમાં એક વાત ગાઠવી દીધી. પછી તે માેટા ઘાંઉા પાડીને બાલી; "એ મા, એ મા! તું જાગે છે કે ?"

જાણે તેની મા ઉત્તર આપતી હાય, તેમ પ્રત્યુત્તર આપતાં તે પાતે જ બાલી; "હા અહેન! જાગું છું; શું કહે છે ?"

ते उन्या भिली; "भा! तुं ढ्वे भारे। विवाद उर. तुं विवाद इरशे, એटले ढुं परणीने सासरे જઇશ, त्यां જઇને ढुं भारा पितनी अहु सारी रीते सेवा इरीश; ज्यारे भारा पितथी भने प्रथम पुत्र यशे त्यारे तेतुं नाभ 'कांगे' पाडीश, जीक पुत्रनुं नाभ 'क्षेडिं।' पाडीश ने त्रीक पुत्रनुं नाभ 'थार' पाडीश. पाडी मा! એ आजहे। ज्यारे जदार सभवा जरी, त्यारे तेओने ढुं आ रीते नाभ हुछने भिलावीशः तथी क्षेडिं। अहु आश्चर्य पामशे ने भने दुसरी पण जरा."

એમ બાલતી તે કન્યા એકદમ પથારીમાંથી ઊભી થઇ ગઇ. અજિ બાજાની ખારી ઉઘાડીને અગાસીમાં ગઇ અને માટે ઘાંટે તે પ્યૂમ પાડવા માંડી કે, 'એા લાેકાે, જાગાે, ચાર! વહેલા આવાે !" આ પ્રમાણે બે ચાર વાર બ્રમ પાડવાથી, આડાેશીપાડાેશી જાગી ક્રિક્યા ને વહેલા વહેલા તે ઘર આગળ દાેડી આવ્યા.

ંત્રા કન્યા ઊંઘમાં અકે છે–તેને લવારા કરવાની ટેવ હશે, તેથી

આવું ગાંડું ગાંડું અકતી હશે; પણ ક્ષણ પછી ઊઘી જશે, એટલે એને મારી ધન લઇ જઇશું' આવેા વિચાર કરી તે ચારા ગુપસુપક બહારની બાજુએ નિર્ભયતાથી ઊભા જ રદ્યા.

ધનપાળના ઘરની ચાકી કરતા ફૂટલા ચાકીદારાએ, લાેકાને ઘરમાં જતાં અઢકાવવાના ઘણા પ્રયત્ન કર્યો; પણ ધનપાળની દીકરીની ખૂમથી લાેકાએ જાણ્યું હતું કે, કન્યાપર કંઈ માટી આફતા આવી પડી છે, તેથી તેઓએ ચાકીદારાને માર મારી દ્વર કીધા ને માળપર જઇ ચારાને પકડી લીધા.

ખીજે દિવસે આ ત્રણ ચારાને ન્યાયદરખારમાં ઊભા કરવામાં આવ્યા. રાજા સમક્ષ સર્વ વૃત્તાંત સાંભળીને, ન્યાયાધીશે તે ચારાને ભારે સજા કીધી. એ સજા સાંભળીને એ ચારા તા પાકેપાક મૂકીને રડવા લાગ્યા, પણ ત્રીને ચાર, ન્યાયસભાને આશ્ચર્યમાં ગરકાવ કરતેદ ખડખડાટ હસી પડ્યો. આ ચાર કાઇ કાઇ સમયે સંતસમાગમ કરતા. હતા. એક દિવસે કથામાં એવા પ્રસંગ આવ્યા હતા કે, 'આ લાકના જુવ, જે માયાજાળમાં અંધન પામેલા છે, તેઓને સ્વમાં જેવાં કલ્પિત ઓ પુત્રાદિક અનેક પ્રકારે દુ:ખ ઉપજાવે છે, તા સત્ય પદાર્થી-ઓ, પુત્ર, પિતામાતા, ધન, ધામ, ઐશ્વર્ય, કીર્તિ કેટલાે કલેશ કરાવે, તેના જગતની માયામાં સપડાયલા જીવે વિચાર કરી, સર્વ માયાને દાષ્ટ્રી દઇ, વાસનાબંધનથી મુક્ત થવા, સર્વના ત્યાગ કરવા નેઇએ. કલેશ-માંથી મુક્ત થવા માટે જીવે સદા સત્સંગ કરવા નાઇએ. સત્સંગથી ખુદ્ધિ નિર્મળ થાય છે, નિર્મળ ખુદ્ધિ થવાથી જ્ઞાનની ચટકી લાગે છે, સચાટ ગ્રાનની જડ બેસવા પછી વરાગ્ય વ્યાપે છે, વરાગ્યવાનના ચિત્તમાંથી જગતપરની આસક્તિ છૂટી જાય છે ને વાસના મૃતપ્રાય થાય છે. વાસનાના લય થવાથી મુક્તિ પમાય છે.' ન્યાયાસન સમીપ ઉલેલા ત્રીજા ચારને આ જ ક્ષણે તે સંત પુરુષનું ઉક્ત વાકય સ્મરણમાં આવ્યું. તેથી તે ખડખડાટ હસી પડ્યો. એ નેઇ ન્યાયાધીશે પૂછ્યું; "એદ અપરાધી! જ્યારે આ બે ચારા, જે સખત શિક્ષા કરવામાં આવી છે તે માટે રહે છે, ત્યારે તું હસે છે તેનું શું કારણ !"

ત્રીજ ચારે ધનપાળની કન્યાએ જે યુક્તિ રચી હતી, તેના ઇત્યાં જત વૃત્તાંત ન્યાયાધીશને કહી સંભળાવ્યા પછી કહ્યું; "હે મહારાજ! આજે મને પૂર્ણ જ્ઞાન થયું! આ સંસારના ક્ષુલક જીવા, જે માહાંધ- કારમાં દાહાદાહી કરી રહ્યા છે, ને નિત્ય નિત્ય સ્ત્રી, પુત્ર, ધન, ધામ્હ

ને કીર્તિ માટે હાય અક્સાસ કરી રહ્યા છે ને જગતમાં વળી હાહ્યા અનાય છે, પણ તેઓ ખરેખરા મૂર્ખ જ છે. જુઓ, આ ધનપાળની પુત્રીના કલ્પિત પુત્રાએ આજે અમને કારાગૃહના વાસી અનાવ્યા છે, તો સત્ય પુત્રા પાતાનાં માતપિતા અને બીજાને કેટલા કલેશનું કારણ થઇ પડતા હશે, તે દુઃખાના વિચાર કરતાં જ, મને ખડખડાટ હસલું આવ્યું છે. હે ન્યાયના નેતા! કલ્પિત પુત્રા કેદખાને માકલે તા પછી સત્ય પુત્રા નરકમાં માકલે, એમાં શું તમને સંદેહ છે? દૂં પંડે અપુત્ર છું. એ મારું અહાભાગ્ય સમજું છું. ધનપાળની પુત્રોના કલ્પિત પુત્રાએ, આજે મને સખ્ત મજૂરીની શિક્ષાના અનુમવ કરાવ્યા છે, ત્યારે તેને ખરા પુત્રા હોત તો મારી શી દશા થાત? ખરેખર, આ જગતમાં ધન, આ પુત્રાદિક પદાર્થો જીવને મહાન કષ્ટ આપનારાં જ એ. તેની માયામાં, તેના સુખદુઃખમાં, જે જીવા આસક્ત રહ્યા છે, તેઓ હાથે કરીને કષ્ટને વહારનારા મૃદમિત જ છે."

તે ચારનું આ અર્થવાળું બાલવું સાંભળીને ન્યાયાધીશ ચકિત ચાઇ ગયા. ન્યાયાનુસાર ચારને શિક્ષા તા કરવામાં આવી, પણ શિક્ષાને અંતે તે ચાર, કાેઇ સદ્દગુરુના પવિત્ર પદપંકજનું સેવન કરી, જ્ઞાનસંપન્ન અની વૈરાગ્ય ધારણ કરીને લે કાેમાં પૂજ્ય ગણાયા. અને કેટલેક જન્મે પાતાના અસત્કર્યના ભાગા ભાગવીને, જ્ઞાનવાન થઇ સત્કર્મથી તેજસ્વી કાંચનસમાન અની, પરમ ધામમાં ગયા.

આ દર્શત આપીને બાળકુમારે રાજા જનકને કહ્યું: "શ્રી, પુત્ર, રાજપાટ, ધન, કીર્તિ એ બધામાંથી તમારી વાસનાને કાઢી નાખા. મુજ્યંગઃ समाचर-તમે સંગત્યાગ કરા. આ લાકમાં જીવાને વાસના, એ જ અનર્થનું મૂળ છે. પરમાત્માની પ્રાપ્તિ થવામાં જગતની વાસના જ આધકર્ત્તા છે. આ નરદેહ કંઇ થાડા સત્કર્મનું ફળ નથી, એ વારે વારે આવતા નથી. ગાંધર્વાદ મહત લાક પણ એની અપેક્ષા કરે છે, કેમકે દેવાને પણ 'લીળે ઉળ્યે હત્યુરોજે પતંતિ-પુષ્ય શ્રીણ થતાં સત્યુરોહમાં પડવાનું છે.' તે લાકમાં જવાથી જન્મ સત્યુના સદેવના ત્યાગ થતા નથી; જન્મ સત્યુના કેરા તા મનુષ્ય દુશી જ મેટે છે. મહારાજાં

આ નર કાયા સાને કી, ખાર બાર નહીં આને કી. આયા જળ કયા લાયા હૈ, અપને કીસમત પાયા હે. એક દિન નવે લાખાકા, અલક પલકમેં કયા હોતા. \*

<sup>\*</sup> इत्त हिंग भरहत.

માટે અલક ને પલક પણ મિથ્યા ન ગુમાવતાં, સત્માં જ મચ્યા રહા. સત જ સત્ છે, સત્ જ નિત્ય છે, સત્ જ મુક્તિદાતા છે. એ સત્ની પ્રાપ્તિ અસત્માં લીન રહેવાથી થશે નહિ. સત્થી જ સત્ પ્રાપ્ત થાય છે; હીરાથી જ હીરા વીંધાય છે; સ્વર્ણથી કે બીજાથી વીંધાતા નથી. મન્યારહ એ ગેહ છે

આ મનુષ્યદેહ પરમાત્માએ ખાંધેલું એક નૃતન ઘર છે. ઘરમાં જેમ અનેક બારીઓ હાય છે, તેમ આ દેહગેહમાં બે નેત્રા, બે નાસિકાએા, બે કર્ણો, મુખ, ગુદા અને ઉપસ્થ ઇન્દ્રિય આ નવ ખારીએા છે; ઘરમાં જેમ સ્તંભા છે, તેમ શરીરમાં પણ નળરૂપી સ્તંભા છે; ઘર બાંધવામાં જેમ ઇંટ, ચુના ને પથ્થરાઓના ઉપયાગ થાય છે, તેમ જ દેહ સ્પી ઘરમાં રક્ત, માંસ, મેદ્દ, મજળ રૂપી કાલ, ચના ને ઈંટનાે ઉપયોગ કરવામાં આવ્યા છે; ઘરતે સુશાભિત કરવા માટે જેમ નીરાનું લીપણ કરવામાં આવે છે, તેમ દેહગેહ ઉપર પણ ચામડીસ્પી લીપણ છે. જેમ ઘરની ખારીઓદ્રારા ઘરના કચરા પૂંત્રે સાફ કરીને ખહાર કંકી દેવામાં આવે છે, તેમ જ દેહગેહની ખારીઓદ્વારા મળમૂત્ર, વીર્ય, લીંટ, લાળ, ચીપડા વગેરેને બહાર કાઢી નાંખવામાં આવે છે; જેમ ઘરને સુશોભિત કરવામાં અનેક પ્રકારના ચોરંગા, દીપકા, આર-સાંચ્યા, બેઠકા, પુષ્પનાં પાત્રા, પડદાંગ્રા વગેરે ગાહવવામાં આવે છે. અને તેથી ઘર અતિ સુંદર દેખાય છે, અને એવા ઘરના સ્વામી માટી પ્રતિષ્ઠાવાળા મનાય છે, તેમ જ દેહગેહ શણગારવામાં, કર્મરૂપી ચૌરંગા, ભક્તિરુપી આરસાએ ને જ્ઞાનરુપી દીપકા આવશ્યક છે. આવું સુસ-िंद्रत मंहिर केना राज्यमां द्धाव छे, ने ते निद्धाणी, आ द्धांडना राजा केम प्रसन्नियत्त थाय छे, तेम परमात्मा है के कगतना स्वामी छे, તે ભક્તિજ્ઞાનથી સુસર્જિત પુરુષપર ઘણા જ પ્રસન્ન ઘાય છે. જેમ લૌકિક ઘરના સ્વામીની રિદ્ધિ સિદ્ધિથી, દ્રવ્યના વ્યયથી, લૌકિક રાજા પ્રસન્ન થઇને પાતાની સમીપ-સભામાં બેસવાના તેને અધિકારી કરે છે-પાલખી, મ્યાના અને છત્રનું તુષ્ટિદાન આપે છે, તેમ જ ભક્તિ ને ज्ञानकथी धन संपादन हरेला लक्ष्त हे ज्ञानीने, परभात्मा पादाना દરબારમાં બેસવાના અધિકારી કરે છે.

હે પિતા જનક! તમે મિથિલા નગરીના અધિપતિ છા, અનેક સામંતા તમારા દરબારમાં બિરાજવાને અધિકારી થયા છે, પણ રાજા-એમોના રાજા જે પરમાતમાં, તેના દરબારમાં બિરાજવાને તમે અધિકારી થાએા, તે માટે દેહગેહ સત્કર્મોથી સ્વચ્છ કરી, यह ला न निवर्तन्ते-જયાંથી કરીને પતન ન થાય તેવે સ્થાને નિત્ય બેસાય, એવી આત્મનિષ્ઠા પ્રાપ્ત थवानं की साधन हरशा नि ती तम कन्म्या ने न कन्म्या सरभा क છા! કાગઢા પણ જન્મે છે. \* કુતરાં પણ જન્મે છે, પણ તેનું જન્મ્યું સાર્થાક છે. કે જેને વુનર્જન્મ ન વિષતે-પુનર્જન્મ નથી. સાંસારિક ઐશ્વર્ય ઉપરની માહિની જ્યાંસુધી ચિત્તના ગુદ્ધાગારમાં રહેલી છે, ત્યાંસુધી એ અધિકાર પ્રાપ્ત થતા નથી. એ અધિકાર તા તેને જ પ્રાપ્ત થાય છે કે, જેની સર્વ અહેતા મમતાના નાશ થઇ ગયા છે. જે અસંગ છે, જે શાંત છે, જે નિર્મળ છે, જે વૈરાગ્યવાન છે, જે નિર્વિકારી છે. જેનું કર્ત્તા લોકતાપણું નાશ પામ્યું છે, જે જોનાર, સાંભળનાર અને કરનારાથી નિરાળા જ અન્યા છે, જે દ્રષ્ટાના પણ દ્રષ્ટા છે, જે શ્રવણ કરનારાનું શ્રવણ કરે છે, જેનાં મન-વાણી-ચિત્ત શુદ્ધ છે, તે જ જીવ એ અધિકારને પ્રાપ્ત થાય છે. એ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવાને યથાર્થ રીતે પરમાતમસ્વરૂપને જાણવું જોઇએ; જે જાલાવાથી આવરલ-મિચ્યા જ્ઞાન અને વિક્ષેપથી થયેલાં દુઃખની નિવૃત્તિ થાય છે. આ જ્ઞાન સંપાદન કરવાને ખીજે કાેઇ પણ ઠેકાણે જવાની જરૂર નથી. એ ज्ञान आ हें ब्रिथी क संपादन करी शक्षय छे. सत्, चित्, आनंदधनने ઉપાસા; જ્ઞાનપૂર્વક પરમાત્માની ભક્તિ-પ્રેમમાં લીન થાએા; ભેદના ત્યાબ કરા; અલેદ જાઓ. અંદ્રેત અનતાં જ અદં बच्चास्म પદ પ્રાપ્ત થાય છે. જો:-

> તું હે લે કે મિલનેકા, તો હરદ લે લગાતા ન; જલાકર ખુદ્ નુંમાયીકા, સસમ તનપર લગાતા ન પકડકર ઈરકે ઝાંહુ, સફા કર એજરે દિલકા; દઇ કી ધૂલ કા લેક્ટ્ર, મુસલ્લેપર ઉડાતા ન મુસલા ફાડ તસભે તાડ, ક્તાબા ડાલ પાણીમેં; પકડૂ કરતમે પરસ્તાકા, ગુલામ ઉનકા કહાતા ન નમર્સુખા, ન રખરાન, ન ન મસ્જિદ્દમે સિજદા કર; વન્નુકા તાડ કે ફ્ન, રારાબા લેક પિતા ન ન હા મુલ્લા, નહા બંમન, દુઇકા છાડ કર પૂન; હુક હૈ સાહ કલ દરકા, અનલ—હક નું કહાતા ન. ન

तन्नाम खीवितमिह प्रवदन्ति तन्द्राः काकोऽपि जीविति चिराय विलं च मुंके।

† भने न्यांथी आ पड भाप्त थयुं छे ते ६पर भ्रभाष्ट्रेचुं छे; परंतु सुरी (वेडांत)
अन्यना अल्यासी ओड विद्वाने डब्रुं डे, ओ पड सुद्री भढात्मा अनस्रका हित छे. भें
लेखं छे तैयं क डायम रहेवा हीधुं छे. ओ पड-यहंबानी इत्पत्तिनी ड्या आ भ्रमाष्ट्रे छे.

यजीव्यते क्षणमपि प्रश्वितं मस्तुख्यैर्विज्ञानविक्रमयको भिरभज्यमानम् ।

को भहं ब्रह्मास्मि नी स्थिति प्राप्त करवामां तेनामां क खीन थवार्ज છે. એમાં આપવાનું કંઇ નથી, જવાનુંએ કંઇ નથી, પ્રાપ્ત જ કરવાનું છે. એ પ્રાપ્ત કરવામાં (પરમાર્થ પ્રાપ્ત કરનાર જ ભુદ્ધિમાન છે; વ્યવદ્વારકુશળ નહિ ) ભુદ્ધિમાન પુરુષાર્થી પુરુષને ઝાઝા શ્રમ પડતા

સુરી મનસૂરની પરમ ધામિક, આત્મરોાધનમાં મચેલી અનલ નામની પરમ પિવત્ર ભગિની હતી. તે સદા ધર્મગ્રન્યમાંનાં ઈશ્વરવચનના પાઠ કરતી હતી. તેમાં ઇ ધરનું એવું વચન આવ્યું કે. 'મને પ્રાપ્ત કરવા દ્વાય તા મારા બન્દાના (ભક્ત તા) સંગ કર!' આ વચતથી અનલનાં નેત્રા ખુલી ગયાં; તેણે ધર્મશાસ્ત્ર ને ક્રિયાવિધિના ત્યાગ ક્રીધા ને તે કશ્વરના 'બં'કા' ની શાધની પ્રવૃત્તિમાં પડી. કેટલેક કાળે 'હક' નામધારી એક સાંઇ તેના નગરમાં જઈ ચડ્યો. તેને અનલ મળા. તે તેની પાસેથી આત્મતત્ત્વ પ્રાપ્ત કરી, સ્વસ્વસ્ત્રપ અણી હકના સદ્યોષથી 'अनस-८५' अहं ब्रह्मारिम ने। जप अपवा क्षाणी. आ वृत्ताति ते नगरना राजनी જાણમાં, જેઓ ઇશ્વરના પ્રેમને અપાત્ર હતા તે શા લાગ્યા. રાજ કાંધાયમાન યથા; અને સૂક્ષી મનસૂરને કહ્યું કે, તારી બહેનને સમજાવી એ પાપાચારી હકના સંખંધ છાડાવ, એથી તારા કળની પ્રતિષ્ઠાનું સંરક્ષણ થશે; પછી હકને પૂરહ શાસન આપીશ. મનસર પાતાની ભત્રિનીને સમજાવવા હકના આશ્રમમાં ગયા; પણ હુકના ઉપદેશથી ભગિતીને પાછું વળવાનું કહેવાનું ભૂલી, આત્મજ્ઞાન સંપાદન સવાયી. તે પણ અનલહંકના આદેશ કરવા લાગ્યા.

આ ચમતકાર રાજા સમજવે અસમર્થ હતા. ને મનસુરના બાંધથી અનેક पुरुषा अनुबद्धनी लप कपवा लाज्या, तेथी राज्ये भनसूरने इांसीनी शिक्षानी આહ્રા આપી. જ્યારે મનસૂરને ફાંસી સમીપ લઈ ગયા ત્યારે પણ તે 'અનલહક' ના જાય જયતા હતા. એથી કાંધાવિષ્ટ યક રાજ્ય પ્રજનને આશા કાંધી કે, એ પાપીતે એકેક ખાસડું મારા !' મનસૂરના અંગપર જેમ જેમ ખાસડાં પડતાં अया. तेम तेम ते स्मृति आनंड पामवा बान्धाः, प्रम् ल्यारे डार्ध सत्पुरुषे, તેનાપર પુષ્પ-વૃષ્ટિ ક્રીધી, ત્યારે તેના નેત્રામાંથી અમુપ્રવાદ વહેવા માંડ્યો! આ ચમતકાર એક રાઅમે પૂછ્યું, 'ખાસડાં પડતાં તું હરયા ને પુષ્પશ્રિ થતાં રશ્ચા, તેનું કારણ કહે' એ પ્રસંત્રે મનસૂર ઉક્ત વચન બાલ્યા હતા. એના સાવાર્થ આ પ્રમાણે છે:-

**ઢ** રાજા ! જો તને (તે પરમાત્માને) મળવાના શાખ (ઇરક-પ્રેમ) **હાય.** તા હरहम (सहा) तेनामां क्षे। लगाता (सन्दीन यता) ल. तुमायीने (अह त्वमम-(વને) સરમ કરી કે અને તારા અંગપર (વિરાગની) રાખ ચાળતા ન.

પરમાત્માનું પ્રેમરુપી ઝાડુ ગ્રહણ કરી, તારા અંગને (અહંકાર, ઈર્ષ્યાં, માહ, મમતા, મારું, તારું એ રૂપી જે અનાનની જડ એડેથી છે તેને) સાર કરી નાંખ, અર્થાત મનને ચાકપાં કર; દ્વૈતરૂપી જે ધૂળ લારામાં છે તેના ત્યામ કર; મુસલ્લા (પ્રાર્થનાનું આસન અર્થાત કર્મકાંડ કે બાઇલો આમ કરવું, ક્ષત્રિયે આમ કરવું, વેશ્યે આમ, મુસલમાને આમ ને શ્વપચે આમ ધર્મ પાળવા, તે દ્વેતલાવને) પરા કરી કે-મુસલ્લાને કાડા નાંખ (કર્મની ખટપટ છાડી કે), તસળ (માળા) ને તાડી નાંખ, ક્રીતાબ (શાસનાં પાયાં) ને પાણીમાં ડુબાવી કે; ક્રેમકે તે કંઇ પરમયદના અધિકારી બનાવ-વાની યાગ્ય સાધના નથી, પણ સદ્યુરુના હાથ પકડે ને તેના કાસ ખની જા.

નથી. બુદ્ધિમાન તા તે જ છે કે, જે પુનર્જન્મ ન થાય તેવાં કર્મા કર છે. \* એ સત્તું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા પછી, પ્રારુષ્ધ કર્મે કલ્પેલી વાસનાએ! તે લલે ભાગવે. સંસારીના પેટ્ટે વિચરવાથી પણ તેને ખાધ નથી. † દેહથી તા તે કેવળ મુક્ત જ. તેવા જ જીવ જીવનમુક્ત જ છે. તે સંકલ્પ વિકલ્પથી રહિત થઇ, દેહના કર્મોના દ્રષ્ટા-સાક્ષીરૂપ રહી, સંસારમાં વિચરે છે. હે દેવ! જે તમે જગતની જંજાળાના પરિત્યાગ કરા, ઉપાધિઓને ભરમ કરા, અહંભાવ દૂર કરા, તા તમે પણ તે જ છાે. આજથી તમે જીવનમુક્ત ખના છા. એ જીવનમુક્ત દૃષ્ટિના દ્રષ્ટાને દેખતા નથી, શ્રવણના શ્રવણ કરનારનું શ્રવણ કરતા નથી, મનના માનનારાના મનાવ્યાપાર મંદ કરે છે, મનથી જ તે સર્વેશ્વર સર્વાંતમા મહાદેવને જાણે છે-विज्ञानना જાણનારાને જાણે છે. એ જ જીવનમુક્ત છે, એ જ જાહ્યું તે સત્ય, ખાકી આળપંપાળ છે. એથી અન્ય સર્વ અસત્ય છે. હે પિતાજ! આ સ્થિતિને પ્રાપ્ત કરશા કે, તમે જુવનમુક્ત થઇ, પછી વિદેહમુક્ત ખનશા અને પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર કરશા. भारे। अने तभारे। पुत्रिपताने। संअंध, तेने स्वप्न अ समक्रले. ह યુત્ર હાત તા તમારે ત્યાં હાત, તમે પિતા હાત તા આ ખાડમાં મને પંધરાવતે નહિ. પણ હું તમારા પુત્ર નથી, તમે મારા પિતા નથી. હું તા અજર, અમર, નિર્વિકારી આત્મા છું. ભવિષ્યમાં મારા પ્રતિ માર્યો રાખતા નહિ; મારા પ્રેમના વિચાર કે, મેં જ્ઞાન આપ્યું છે એવા વિચાર કરતા નહિ; માત્ર તત્ત્વના જ વિચાર કરજો; કેમકે अंतकाले या मति: सा गतिर्भवेष અંતકાળે કદાચિત્ મારું સ્મરણ તમારા પતનનું કારણ થઇ પડે. અંતકાળની વાસના-ભાવનાએ ઘણાને ભમાવ્યા છે. જન્મ જન્માંતર સુધી અનેક કષ્ટા ભાગવી આત્મનિષ્ઠ બન્યા, છતાં પણ,

કપવાસ કરી બૂખે મરતું કે રાજ (વતાદિક) રાખવા, તે વ્યર્થ છે; (તેથી પર-માત્મા મળતા નથી); તેમ મસજી માં (દેવળે દેવળે) ભટકી સેજદા (નમન-પ્રાર્થના) કરવાની કંઇ જરૂર નથી; હાથ પગ ધાવા, સ્નાનાદિ બાહ્ય શુદ્ધિનાં કર્મો કરવાનું ક્રિયાનું ઠામ ભાંગી નાંખ: શરાબ (ભક્તિ) શાખથી પી (કર), તું મુલ્લા (બાદ્મણ, આ ચાર્ય-ગુરુપણાનું ધમંડ) છે એવા ટ્વેલમાવ લાજી દે. શાહ કલ દરની આણા છે દે, એ સ્થિતિને પ્રાપ્ત પુરુષ જ 'અતલહક્ક' अहं बहारिम કહેવાના અધિકારી છે-

મનસૂરનાં આ વચનાે સાંભાળો રાજ શાંત પત્ર્યા ને તેની શિક્ષા તેણું માક કાંધી હતા.

<sup>\*</sup> स बुद्धिमान्मनुष्येषु (बस्य) पुनर्जनम न विद्यते।

<sup>†</sup> कर्मणा न स लिप्यते । श्रारीरस्थोपि कौन्तेय ! न करोति न लिप्यते ॥

અંતકાળે મૃગલીના ધ્યાનથી ભરત મુનિ જેવા મહાત્માને મૃગયાેનિમાં અવતરવું પડ્યું હતું, એ વિચાર મનમાં હઢ ઠસાવીને, સર્વ ઉપાધિના– સર્વ અહંકારનાે, સર્વ વાસનાનાે, સર્વ વ્યાવહારિક ભાવનાનાે નિત્યને માટે આપ ત્યાગ કરી દેજો. હવે હું વિદાય થઇશ ને મારાં કર્મના ભાગા બાગ તે નિર્માણકર્તાના ઇચ્છાને અનુસરીશ "

જ्यन्भुक्त य्यने विदेह्नभुक्तने। इरक

રાજા જનકે, અતિત્વરાથી, પોતાના ખાળામાં સતેલા બાળકુવરને કહ્યું; ''હે પુત્ર! હે પરમ જ્ઞાની! જરા ચાલ ને મને કહે કે જીવ-નમુક્ત ને વિદેહમુક્તમાં ભેદ શા છે?"

''મહારાજ! જીવનમુક્ત ખહારથી વ્યાવૃત્ત ને અંતરથી નિવૃત્ત છે; વિદેહમુક્ત અંતર ને ખહાર બંનેથી નિવૃત્ત છે. વિદેહમુક્તને ભેદ-દર્ષિથી ભય વ્યાપે છે ને જગતનું સુખ, દુઃખરુપ ભાસ્યું તથી દ્વર જ રહે છે. તે દુઃખરૂપ જગતને જાણી, તે પ્રતિ દૃષ્ટિ જ કરતા નથી, માત્ર અંતર્વત્તિએ જ રહે છે. જીવનમુક્ત એમ જ જાણે છે કે, જગત ભ્રાન્તિથી વિલક્ષણ ભાસે છે, પણ તે મારું જ સ્વરુપ છે-હું ને જગત્ કાંઇ જુદાં નથી\*-તેથી આંખ મીંચી તાેએ શું ને ખુલી રાખી તેાએ શું ? જ્યાં મારું જ સ્વરૂપ છે, ત્યાં ભય શાે ? તે જયાં જોય છે ત્યાં પરમાત્મ-तत्त्व क लीय छे-स्वस्वरूप क लीय छे. तथी ते करातनी भाक दे हे. વાસ્તવમાં તા તેને જે સુખ ભાસે છે, તે પાતાનું જ અનુસ્યૂત સુખ ભાસે છે, જે માત્ર વિચિત્રતામાં જ ભાસે છે અને પાતાના માનેલા જગતના સુખને, જેમ અખુટ દાેલતવાળા કીડાને અલ્પ ગણે છે તેમ, જીવનમુક્ત, તે સુખ-માજને અલ્પ ગણે છે. તેને એમ થાય છે કે, 'એ સુખ લાેગવવાથી લાભે શું ને ન લાેગવવાથી હાનિએ શી ?' એ વિચારથી, જીવન્મુક્ત બાહ્યવૃત્તિના વેગનું આકર્ષણ કરતા નથી, તેમ અંતરના નિશ્ચયને ડગાવતા પશુ નથી; અર્થાત, જીવનમુક્ત કલ્પિત પ્રારુષ્ધ પુરુષાર્થને અધીન, કલ્પિત પરમાણુજન્ય શરીરવર્તી, કલ્પિત સુખ લેવામાં નિઃસ્પૃહ રહે છે-એ કે સ્વસ્વરૂપમાં તા તે અડગ જ છે.

સ્વરુપથી વિલક્ષણ અને જન્મમરણની અનંત પ્રતીતિવાળી શંકાઓવંડ ભયને પામેલા એવા કાઇ પુરુષ, વૈરાગ્ય પામી, ચાેગ કે સ્વરુપાનુસંધાન નિમિત્ત કષ્ટ વેઠી, મનસહિત સર્વ ઇદ્રિયાના નિશ્રહ કરવાની આતુરતાથી આકર્ષાઇ, ઉપસ્થાદિ સર્વ ઇદ્રિયાને શિથિલ કરી,

सर्वे खित्वदं श्रद्धा । बासुदेवः सर्वम् । सक्लिमदमहं च वासुदेवः ।

પછી સ્વરુપાનુસંધાન સધાયું, તાેપણ શિથિલ થયલા અવયવે કરી કલ્પત સુખના ભાગ ભાગવામાં આસકત જ રહે છે ને આહ્યદ્વષ્ટિથી પ્રતીત થતું જગત્ તેને ફાઇ પણ પ્રકારે આનંદદાયી જણાતું નથી, એટલે તેની જેવી અંતર્વૃત્તિ નિવૃત્ત થઇ છે, તેવી જ આદ્મવૃત્તિ પણ નિવૃત્ત છે, અથવા કૃતકૃત્ય થઇ જડવત્ વિચરે છે. એ વિદેહમુક્ત સ્વરુપ છે.

જીવન્મુક્ત અને વિદેહમુક્તમાં ભેદ એટલા જ કે, એક અંતર વૃત્તિએ નિવૃત્ત છે ને બીએ અંતર ને બાદ્ય બંને વૃત્તિએ નિવૃત્ત છે. દશ્ય–કલ્પત જગતની પ્રતીતિ એઉને સમાન જ છે; તથાપિ સુખ લેવાનાં સાધના જીવન્મુક્ત પાસે છે અને વિદેહમુક્ત પાસે નથી; વિદેહમુક્ત સાધન છાડી સાધ્ય જ સિદ્ધ કીધું છે; અર્થાત દશ ઇદ્રિય ને અંતકરણના સમુદાયવાળા નાશવંત શરીરૂપ સાધનવંડ, સ્વરૂપાનુ સંધાન કરવા સમર્થ થવાય છે તે કલ્પિત સાધન, વિદેહમુક્તને નહિ જેવાં છે; અને જીવનમુક્તનાં તે સાધના અણ્છતાં કાયમ રહી, સ્વરૂપાનુસંધાન કરાવે છે; તેથી જ તે કલ્પિત સુખના અણ્છતાં ભાગ કરે છે. વિદેહમુક્ત હઠ-બળથી ને જીવનમુક્ત કળથી પરમપદ પ્રાપ્ત કરે છે.\*

આ વિષય સ્પષ્ટ રીતે તમારા હુદયમાં કસાવવા, હે પિતાજી! તમને એક દુષ્ટાંત આપીશ. આંધળા ને દેખતા એક સ્થળે બેઠા છે. પાસ થતું સંગીત બંને સાંભળે છે; પણ નેત્રવાળા નેત્રથી જોઈ આનંદ લે છે; આંધળા તે આનંદ નથી ભાગવતા, પણ અંતર્વૃત્તિએ અનુભવ જ લે છે. સુખ તા બેઉને સમાન છે; પણ આંધળા

આંધળા અને દેખતાના આનંદ

સંગીત કરનારના માહકપણાંથી કે પાસે થતી ગડ-ખડથી નિર્ભય છે-તેને ચારાદિના ભય નથી, માર-નારાએાના ભય નથી, સૌદર્યના માહકપણાના

લય નથી, કેમકે તે કંઈ દેખતા નથી, તેથી નિર્લય છે. પણ દેખતાને સૌદર્ય, ચાર તથા મારાને જોતાં તુરત ભય થશે; જો કે લય અણુછતો છે, તા પણ અણુછતા લય પણ છે, તે તેને તા થશે જ. એમ જેવા અણુછતાં ખાનંદ દેખતાને છે, તેવા અણુછતાં લયના પણ સાધનવઉ સંલવ છે. આંધળાને અણુછતાં સુખના કે આનંદના સંલવ નથી, તેમ અણુછતાં લયના પણ સંલવ નથી.

<sup>\*</sup> स्टारिये: प्राप्यते स्थानं तद्यारेरिय रम्बते । एकं सार्यं च योगं च यः पश्वति स पश्चिति ॥

આ દેખતા તે જીવન્મુક્ત ને આંધળા તે વિદેહમુક્ત છે. એ પરથી હે રાજા જનક! તમે તાત્પર્ય ગહાયુ કરી શકશા કે, દેખતા કરતાં આંધળા શ્રેષ્ઠ છે. માટે મેં તમને પ્રથમ જીવનમુક્તની દશા ભાગવવાનું કહી, પછી વિદેહમુક્ત થવાનું સ્વગ્યું છે; કેમકે જેણે એક વખત પણ જગતના અમુક સુખ-પદાર્થના અનુભવ નથી કર્યો, ત્યાંસુધી તેને તે પ્રતિ આકર્ષણ થવાના સંભવ-ભય છે. સ્ત્રી પુત્ર ઐશ્વર્યના ભાગ ને કે વિદેહમુક્ત ન ભાગવે, પણ તેની તેને કદાચ એષણા થઈ આવે, અર્થાત્ મિથ્યા જગતનું મિથ્યા સુખ કેવું હશે, એવી એષણા જ થઇ આવે છે. તા તંને શિખરપરથી ગખડી પડવાના પૂરેપૂરા સંભવ છે. તેથી તે સંસારથી દૂર જ રહે છે. જીવન્મુક્તને તેવું કંઇ નથી. તેણે તેા મિથ્યા સુખના અનુમવ કરી, જગતનાં સર્વ સુખાને, જગત માત્રના સકળ પદાર્થોને, દેવતાદિના લાંકાને મિથ્યા-નાશવન્ત માન્યા છે, એટલે તેને ભય નથી. તથાપ સાધનસિદ્ધિમાં તે માળા પડી જાય છે, તા જન્મ ભાગવવા પડે છે. વિદેહમુક્તની સાધના હઠમય હાેવાથી તેને ગખડ વાના લય જ આવતા નથી. તે શ્રેષ્ઠ છે. હે રાજા! તમે પ્રથમ જીવ-ન્મુક્તિ શન: શન: પ્રાપ્ત કરા ને વિદેહમુક્તિ હુકથી નહિ, પણ અનુ-ભવથી સડ્જે પમાય તેમ કરશા તા તમે પરમ છા. જેમ શરદ્ ઋતુનું આકાશ, વરસાદ વધ્યાં પછી કેવળ નિર્મળ થાય છે, તેમ જે પુરુષ ज्ञान भाज સંગે સુખ ભાગવી નિર્મળ અને છે, તે નિજાનંદમય નિત્ય રહ્યો તો તે નિર્ભય-પરમ-અને વિદેહમુક્ત છે."

## ભક્તિ-માક્ષતું લક્ષણ

રાજા જનંદે, શબરૂપી મહાત્માને પૂછ્યું; "હે મહાત્મન! તમે પૂર્વજન્મમાં ભલે મારા પુત્ર હાે, પણ તમે મહત્પદના અધિકારી છાે, ન જાણવા ચાગ્ય પણ જાણા છા, તેથી મારા મનમાં જે શંકા છે, તેનું સમાધાન કરા. પરમ માલ કેમ પમાય ? માલનું લક્ષણ શું ? મુક્તા-તમા કઇ ગાંતને પામે છે ? એ તમે મને કહા !"

શબરુપ બાળકુંવરે કહ્યું; ''હે પિતાજી! હું મહાત્મા નથી, જ્ઞાની નથી, પણ કર્મના ફળ ભાગવનારા અલ્પ પ્રાણી છું. મહાત્મા તા આપ છા! પરન્તુ જેમ કાદવમાં લપટાયલું રતન, સ્વચ્છ જળથી ધાવાયા વગર તેના પ્રકાશ પ્રકટ આપતું નથી, તેમ જ વમે પણ ઉપાધિ પી કાદવમાં લપટાયલા હાવાથી, તમારું ચિદાનંદ સ્વરૂપ નાઇ શકતા નથી! આપનું પ્રારુપ્ધ તે પુરુષાર્થ સફળ છે એમ હું માનું છું. તમ જે પ્રશ્ન પૂછ્યું તે અતિ ગૂઢ-ગૂઢનું પણ ગૂઢ-તત્ત્વના તત્ત્વસ્તપ છે, અને એનું. ઉત્તર આપવું, એ મારા જ્ઞાન બહાર છે. જયાં ઋષિમુનિની ગતિ પહોંચી શકી નથી, ત્યાં મારા જેવા તત્ત્વજ્ઞાનથી રહિત, અલ્પનું શું. ગર્જી ? તથાપિ તે પરમ ચાેગીની કૃપાપ્રસાદીથી, તમારા સ્વલ્પ સંશય છેદન કરીશ. સાંભળા.

જે સૃક્ષ, અવિજ્ઞેય, અવ્યક્ત, અચળ-ધ્રુવ, ઇન્દ્રિયોના સમૂહ વિષયમાત્ર ને ભ્રવથી રહિત છે, તે જ સર્વ પ્રાણીના અંતરાત્મા-પરમ પુરુષ પરમાત્મા-પુરાણ પુરુષ-પરમેશ છે. તેને ક્ષેત્રજ્ઞ કહે છે. \* તે જ ત્રિગુણુથી મુક્ત પુરુષ પણ વદાય છે; અને તે કંઇ કારણુરુષ કલ્પાયક્ષા નિષ્ક્રિયાતમાં સદસદાત્મક છે. એ જ પુજન-વંદન-ઉપાસન-જાણવા- જોવા યાગ્ય છે. તદ્દુષ્ત્રપથી કાઇ શ્રેષ્ઠ નથી, તેનાથી કંઇ નાખું નથી. તેના સ્તપમાં વિલીન થવું તે માક્ષ. પંચ પ્રાણ, દર્શન્દ્રિય, મન ને ખુદ્ધિથી જે મુક્ત છે, સત્ત્વાદિ ત્રણ ગુણાથી જે મુક્ત છે, પાપકર્મ કે પુષ્ટ્રયકર્મથી જે મુક્ત છે, વિરાટની પાડશ કળાથી જે મુક્ત છે, તે જ પુરુષને મુક્તિ મળે છે ને તે જ મુક્ત છે. ચિદાતમાં જ મુકતાની ગતિ છે. એ આદ્ય મૂર્તિમાં મુક્તાત્માનો પ્રવેશ થઈ, ભેદનો સર્વાશે લય થઈ જવા, એ જ મુક્તાત્માની ગતિ છે. જે પુરુષે હાથ, પગ, ઉદ્દર તે ઉપસ્થ ઇન્દ્રિયનું સંરક્ષણ કીધું છે, નિષિદ્ધ કર્મ આચ્યું નથી, તેનું અભિમાન થર્યું નથી, જે સમાન દિલ્વાળા છે-અંતઃકરણુની સાત્વિક વૃત્તિ, જેને ચરમાવૃત્તિ કહે છે તેમાં મગ્ન છે, નિર્મળ ખુદ્ધિના છે, ને સદા જ તે પરમાત્મા-અંતરાત્મા-નારાયણ-પરમપુરુષને શરણે છે, તે જ એ મોક્ષ ગતિને પામે છે.

એ સ્વરુપ શ્વેતદ્વીષમાં વસે છે. ત્યાંના મુકતાતમાં, સ્યૂલ દેહ-રહિત છે, ઇન્દ્રિયંભાગરહિત છે, ચેગ્ટારહિત છે, શુદ્ધ સત્વશીલ છે, તેજસ્વી છે, તેથી તેઓ, યિકિચિત પણ દ્વેત ભાવવાળાની દિગ્ટએ પડતા નથી. એથી પણ શ્રેષ્ઠ તે પરમ ઘનશ્યામ મૂર્તિ છે, જે આ મુકતાત્માથી જ વેગ્ટિત છે ને તે મુકતાત્મા વિના અન્યથી દર્શન કરાય એવી નથી. શ્વેતદ્વીપમાં રહેલી (રહેલી કહ્યું છે તે અસત્ય વચન છે, કેમકે તે તે સર્વમાં છે; પણ શ્વેતદ્વીપમાં તે સાક્ષાત્ છે તેથી જ રહેલી કહ્યું છું) તે દિગ્ય મૂર્તિના પ્રકાશનું તેજ કાટાનકાટી સૂર્યોના તેજથી પણ વિશેષ

इदं श्वरीरं कोंतेय ! क्षेत्रमित्यभिषीयते ।
 एतयो वेत्ति तं प्राहुः क्षेत्रक्च इति तदिदः ॥

હોવાથી તે કેવી છે તે વર્ણી શકાય એમ નથી. પણ તમારી કલ્પનામાં આવે તેનાથી તે પર છે. એ પુંડરીકાક્ષ-જનાર્દન-જગદાતમામાં વિલીન થવું, તે જ માક્ષ. એ મૂર્તિ મેં જોઇ નથી, જાણી નથી તો તે આવી છે એમ કહી કેમ અસત્ય ભાષણ કરું? જેને તેનું દર્શન થયું હાય, તે શું આ ખાડામાંથી નીકળી આ ખાડામાં પડે?

હે પિતા છ! હવે જય સચ્ચિદાનંદ! હું જઇશ. આ જગતના મારા તમારા મેળા અહીંયાં જ પૂર્ણ થાય છે. હવે, મારા તમારા મેળા નથી. ત્યાં અનંગસુખ છે ત્યાં પણ નહિ. ત્યાં હુંએ નથી ને તુંએ નથી; તા મળવું શું, ભેટવું શું, રાજ શું, પુત્ર શું, પ્રાહ્મણ શું, ચાંડાજ શું શું એક પરમ પ્રેમ-અદ્ભેત-પૂર્ણ પુરુષોત્તમ-પ્રદ્ભા જ છે; ત્યાં સા એક જ છે-અદ્ભેત જ છે. ત્યાં હું ને તમે દેતમાંથી છૂટી અદ્ભેત જ થઇશું! તે રૂપે જ અનંતકાળ રહીશું!"

આટલું બાલ્યા પછી તે આળકુંવર પૂર્વવત્ શાળ થઈ ગયા. તેનાં નેત્રા મીંચાઈ ગયાં. તેની વાણી બંધ પડી ગઇ, ક્ષણમાં તા તેની ચામડી કરમાઈ ગઇ. રાજા જનક પરમ ઉદ્દાસીન થઇ ગયે:. તે આળ- કુંવરને પુનઃ ખાડામાં પધરાવીને તેના ઉપર તેણે માટી નાંખી દીધી! મિટ્ટી મેળી મિટ્ટી મળી ગઇ. રાજા જનક પુનઃ સ્નાન કરી, વસ્ત્ર પરિધાન કરી ઉત્તમ પ્રતિનું જ્ઞાન લઇ, પાતાની રાજધાનીમાં આવ્યા.

જનકે ધારણ કરેલા ભેખ

સુવિચારશીલ તે છક્કલિંગને સંબાધી હિમગિરના યાગીન્દ્રમહા-તમા બાલ્યા; ''હે વત્સ! એ દિવસથી રાજા જનકની સ્થિતિ કેવળ બદ-લાઇ ગઇ હતી. નગર તજ્યું ત્યારે જે જનક હતો, તે જનક અત્યારે નહતો. પૂર્વના જનક સંસારી જનક હતો, વ્યવહારી જનક હતો, લોકિક જનક હતા; આજે જીવન્સુકત જનક છે—આત્મનિષ્ઠ જનક છે. તેની ચિત્તવૃત્તિ કેવળ શાંત થઇ ગઇ છે; તેના મનની ક્રદંતા છૂટી ગઇ છે; તેની ભાવનાએ નષ્ટ થઇ ગઇ છે; અસ્તિ ભાતિ પ્રિય નામ વગેરેના અંશાથી તે રાંહત થઇ ગયા છે; કામ ફ્રોધાદિક તેના દાસ ખની ગયા છે; આખું જગત્ તેને ગંધર્વનગરસમાન ભાસે છે; જનકપુરી પછ્ય તેને વરસાદથી ભુસાઇ ગયેલાં ચિત્રના જેવી જણાય છે; રાજ્યના વ્યવહાર, તે માત્ર સાક્ષીસપે જ ચલાવે છે. તે કશામાં લેપાતા નથી.

यहच्छाढाभभंतुष्टो द्वंद्वातीतो विमस्परः।

समः सिद्धावसिद्धी च कृत्वापि न निबध्यते ॥

અર્થ-દૈવેચ્છાથી પ્રાપ્ત થયેલી વસ્તુથી સંતાષ માનનારા, સુખ દ્ર:ખથી રહિત, મત્સર વિનાના અને કાર્યની સિક્કિ કે અસિક્દિને સમાન માનનારા, અનેક કર્મો કર્યા છતાં પણ બ'ધાતા નથી.

તેવી તેની સ્થિતિ અની ગઇ છે. આ નવીન અવસ્થા જોઇને રાણી મંત્રી વગેરે ચકિત થઇ ગયાં. સંસારપર રાજાને એવા તા હઢ વૈરાગ્ય વ્યાપી ગયા હતા કે, એક દિવસે રાત્રિના પાતાને હાથે માથું મુંડી નાંખી, ભગવાં વસ્ત્રા ધારણ કરીને, રાણીના નિવાસમંદિર પાસે. 'नारायण इरे' भे। बते। अन्दुप्रीने। स्वामी अले। रह्यो. राजनं आ विपरीत आयरण कोर्धने राखी परम भिन्न थर्ध गर्ध. ते राजनी પાસે આવીને બાલી; હે મહારાજ! આ તમે શું કર્યું ? પરમાત્માના વચનના લાપ કીધા ? ઠીક. પણ તમે ક્ષત્રિય છા; પ્રજાપાલનાદિક કર્મ કરવાને જન્મેલા છા, કંઈ બિક્ષકની પેટ્ટે ભીક માગવાને જન્મેલા નથી; છતાં આ વિષરીત આચરણ શું ? તમને જે જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું છે, તેથી તમારા આત્માને નવું ચૈતન્ય મળ્યું છે; સત શું ને અસત શું. તે તમે સારી રીતિએ બાણી શકયા છા; આશ્રમના ધર્મો પણ તમે જાણા છા; પણ કર્મના ત્યાગ કરવા માટે એ જ્ઞાન નથી, પરંતુ કર્મ કરતાં રહીતે જે આત્મનિષ્ઠા પ્રાપ્ત થઈ છે, તે દ્વારા પરમ પદને પામ-વાના અધિકારી ખનવા માટે છે. શું ભગવાં વસ્ત્રા પહેરી ભિક્ષા માગ-વાસી, કે વનચરપેરે વનમાં ભટકવાથી જ પરમ તત્ત્વને પ્રાપ્ત કરી શકાય છે કે નહિ જ. જેને શહ આત્મનિષ્ઠા પ્રાપ્ત થઇ છે, તે કર્મો અને અકમીંને વિચારી સ્વભાવપાસ કર્મોના ત્યાગ કરતા નથી, આશ્રમધર્મના દ્યાગ કરતા નથી, ને વેશ ટેકની આડી ગલીમાં પ્રવેશ કરી ગુંચવાઇને ક્રુઝળી જતા નથી. સ્વામિનાથ!

"જે વૈરાવ્ય દેખાઉ કરી, તે તા મન કેરી મશ્કરી; જો ઉપને સાચા વૈરાવ્ય, અંતર બહાર સર્વસ્વ ત્યાગ"

"મુજના સૌભાગ્ય રતન! તમારે તા નિત્યનાં ને આશ્રમનાં કર્મો કરવાનાં જ છે; કેમકે કર્મના ત્યાગ કરવા કરતાં કર્મો કરતાં રહી, તેમાં ન લેપાનાર જ શ્રેષ્ઠ છે. કર્મા નહિ કરવાથી તા તમારા શરીરના પણ નિર્વાહ થઇ શકશે નહિ, ને ઉલટા તમે શ્રષ્ટ થશા. \* હે મહારાજ! શા સાટ તમે એકદમ રાજ્યપાટ તજીને યાગીના વેશ ધારણ કીધા છે?

नियतं कु६ कर्म त्वं कर्म ज्यायो हाक्र्मणः ।
 शरीरयात्रापि च ते न प्रसिद्ध्येदकर्मगः ॥

ઘેર ઘેર બારણે બારણેથી મુબ્ટિ મુષ્ટિ અન્ન માગીને તેપર નિર્વાદ્ધ કરવા માટે ! તમે તે માંટે જન્મેલા નથી જ. તેથી હે પ્રભુ! આ તમારું કાર્ય તા ક્ષત્રિયાચિત ધર્મથી ને પ્રાપ્ત જ્ઞાનથી વિપરીત જ છે. કે રાજન્! આ ત્યાગ ગ્રહેથુ કરીને ઘેર ઘેર બારણે બારણે બિક્ષા માર્ગીને, ખપ્પરમાં પડેલા અનથી તમે સંતાષ માનવાનું ધારતા હશા; લલે પ્રાપ્ત જ્ઞાનના એ ઉપયોગ કરા પણ રાજાના ધર્મ તા પ્રજાનું પાલનપાષણ કરવામાં છે. તેણે અતિથિ, દેવ, ઋષિ અને પિતૃએ એ સર્વનું યજન કરવાનું છે-એ ખધું થાડા ભીખી આણેલા અજાથી શી રીતે પૂર્ણ કરી શકશા ! ત્રણ વિદ્યાઓ (ત્રણ વેદાના) ના જાણનારા અને કાેટ્યવિષ પ્રાદ્મણાના ભरख्याष्य क्रनारा येवा, या लगवा वस्त्रधारी राजा या राज्यबद्मी-ના ત્યાગ કરી રસ્તે રઝળતા શ્વાનની માફક પેટ ભરવામાં અને અધમ પુરુષાનાં મુખા જેવામાં કેમ આનંદ માના છા ? તમે ખીજાના અન્નથી પેટ ભરવાને સજાયલા નથી જ, અન્યનું પાષણ કરવાને સજાયલા છેા. પણ એા દુર્દૈવ! ખરેખર, આજથી મારાં પુજય સાસુજી વાંઝીઆંજ થયાં છે ને (પતૃઓને રડવાનું જ છે! એ। ભેખધારી રાજા! વમે રાજા છો: માટે હજારા મનુષ્યા તમારી સમ્મુખ બન્ને હાથ પહેાળા કરીને ઊભા રહેશે, પણ જ્યારે તેઓને કંઈ પણ કળ મળશે નાંહ, ત્યારે તેઓ નિરાશ થશે, તે શું તમને ખાનદ આપશે ને તેથી શું તમારું કલ્યાણ થશે ? હે જ્ઞાનેચ્છુ ! હે મુમુક્ષુ ! આશાલગનું પાપ તમે કયાં જઇને દ્વર કરશા ? ખરેખર તમારા જેવા આશ્રમત્યાગી માટે જેમ આ લાેક પણ નથી, તેમ પરલાક પણ નથી.\* ગૃહસ્થ થઇ, રાજા થઇ જે પાતે પોતાના ધર્મના ત્યાગ કરે છે, તેના ઉભય લાક ભ્રષ્ટ થાય છે. તેમાં પણ તમે આવા જ્ઞાની છતાં તમારી ધર્મપત્નીના ત્યાગ કરીને, ઘેર ઘેર ભારણું બારણું ભીખ માગીને જીવવાની ઇચ્છા કરાે છાે એ, વિપરીત કર્મનું પાપ તા અથાગ જ છે.

સાધુપણું ધારણ કર્યા છતાં પણ અને ત્યાગના વેશ ખતાવ્યા છતાં પણ જ્યારે તમારું આ ખપ્પર, તમારા આ ત્રિદંડ અને આ તમારાં ભગવાં વસ્ત્રો કાઇ હરણ કરશે, ત્યારે તમને દુ:ખ થયા વિના રહેશે નહિ; તેમ મુષ્ટિ અન્ન મેળવવાની પણ નિત્ય નિત્ય-સૂર્યના પ્રકાશ સાથે તમને અપેક્ષા પણ રહેશે જ. સાધુસંન્યાસી થાવ, એગી, જિત જંગમ કે વેરાગી થાવ, ઓને તેને તેને, પુત્રને તેને, ધનવેલવને તેને ને ક્રીતના

नायं लोकोऽस्त्ययङ्स्य, कुतोऽन्यः इरुसत्तम ! ॥

પણ ત્યાગ કરા-એ સર્વ હઠથી તજાશે, પરંતુ પેટના ખાઉા પૂરવાનું તજાશે નહિ. કાઇને અધિક ને કાઇને સ્વલ્પ, કીડીને કલ્ અને હાથીને હારા! પરંતુ પેટના ખાઉા પૂર્યા વિના કાઇને ચાલતું નથી. એ ખાઉા પૂરવા માટે, દુર્જનાની સમક્ષ હાય જેડીને ઊભા રહેતાં તમને ખેદ જ થશે! ચંદ્રની કાંતિના નાશ કરનારા મેઘમાં જેમ અધિક કાળાશ છે, તેમ દુર્જના ધમં કરે છે, તથાપિ તે બીજાઓના સત્ના નાશને માટે જ છે. જયારે કાગડાઓ સ્નાન કરે ત્યારે જાલ્યુલું કે, દુષ્કાળ સમીપમાં જ છે; અને જયારે કાગડાઓ ધાળા થાય, ત્યારે જાલ્યુલું કે અનર્થનું મૂળ લલાટલિખિત છે. દૈવયોગે, દુર્જના દાન આપશે તાપલુ નિશ્ચયપૂર્વક જાલ્યું કે, દુર્જનની સંપત્તિ કે દાન, સંતાપ, માહ ને કંપનું કારલુ થઇ પડ્યા વગર રહેતાં નથી. એવા દુષ્ટ દુર્જનાની પાસેથી પણ મુષ્ટિ અજની આશા કરવી તે શું ત્યાંગ ને સત્ની પ્રાપ્તિનું યોગ્ય સાધન ગણાશે ?

જે તમે દ્વેતના ત્યાગ કીધા હાય, રજ્ઞેગુષ્યુના અને તમાંગુષ્યુના ત્યાગ કીધા હાય, આસુરી સંપતપર વિજય મેળવ્યા હાય, શુદ્ધ સત્ત્વગુણી ખન્યા હા, અલેદમાં લીન હા, તો પછી અમારા તમારામાં અને આ પ્રજામાં શા લેદ છે ? હું અને તમે એક જ છીએ, તો કાષ્યુ કાના લાગ કરે છે ને કરશે ? તમે અનુષ્રહકર્તા કાષ્યુ અને અનુષ્રહપાત્ર હું કાષ્યુ ? હે સ્વામિનાથ! જે જ્ઞાનના અલિમાનથી સતનું લાન બૂલીને નિદાન તમે જે કૃત્ય કરા છા, તે સત્ જ્ઞાનમાં-ચિદ્યાભાસમાં આપણું સર્વ સમાન જ છીએ. ચિદ્યાભાસમાં લેદના લેશ પણ નથી.

વળી હે રાજા! ગૃહસ્થાશ્રમના ત્યાગ કરીને જે ત્યાગી થયા છે, તેઓ વાસ્તિવક રીતે ગૃહસ્થાશ્રમીના આશ્રયથી જ જીવે છે: ગૃહસ્થાશ્રમ જ માટે ભાગે તેઓનું પોષણ કરનારા છે. સત્યત્યાગી તા તે જ છે કે, જે પાતાના આશ્રમધર્મમાં પરાયણ રહી જળમાં રહેલા કમળની પેઠે નિર્લેપ રહી વ્યવહારમાં વિચરે છે; અનેકાને સમાનતાથી, જ્ઞાન, ધર્મ, દ્રાન, સત્ સમજી સમજાવી, અનેકાના પ્રાણદાતા અને છે અને સંસારની કાઇ પણ વાસના જેને બાધ કરી શકતી નથી, તે જ પુરુષ આ લાકમાં અને પરલાકમાં પરમાત્માના સાલિધ્યના—મુક્તદશાના અધિકારી છે. પણ જે મુંડીઆએા, ભગવાં વસા ધારણ કરીને પાતાનું પેટ ભરવા માટે આચાર્ય કે ગુરુ, સદ્દગુરુબાલા કે સાધુની છાયા નીચે ખેસી, દામ ને કામના બંધનમાં રહી, અનેક પુરુષાને

તારવાના સ્વયંને અધિકાર પ્રાપ્ત થયેલા માની, સંન્યાસના સ્વાંત્ર ધારછ કરે છે, તે આ જગતને ઠગનારા બકલકતા છે; પાશથી બંધાયલાં પશુએો જ છે. तेथा स्वयंना अने अन्यना आ क्षेत्र ने परवेष अगाउनारा अ છે. કારણ કે, મઠ, શિષ્ય, પુસ્તક, ઉદર ભરવાની ચિંતા તથા ધનની લા**લ**ે સાથી તેઓ મુક્ત નથી. હે મહારાજ! આ કાષાય વસ્ત્રાના ત્યાગ કરેા त्रिहंउने। त्याग क्रीने राजहंउने धारख करो, अग्निनं आराधन क्रीने केमां अने ६ विद्वाना- अध्यवानाने संतीष प्रभाडाय, परम पुरुषार्ध प्राप्त કराय तेवा सत्ना ज्ञानवाणा परभार्थ यज्ञा करा, शिह त्यांशी अलेह ગ્રહી વિશ્વ-કુંટુંબી બની જગતમાં વિચરા અને પરમ પુરુષાર્થ સિદ્ધ ન થાય ત્યાં સુધી ધર્મમાં અનુરક્ત રહી, નિરંતર પ્રજાપાલન તથા તપશ્ચર્યા કરવાને તત્પર રહાે. પરમાત્માનું સેવન, ભજન, પૂજન, દર્શન એ સો ભગવાં વસ્ત્રા ધારણ કરવાથી જ થાય છે એમ નથી: તમારા જેવા તા આ દેહ જ જ્વનમુક્તદશાને ભાગવે છે; तेथी आ त्याग छाडी, क्षत्रिये। चित धर्म વર્તી; અને દ્વેતને લિદી અદ્વેતમાં પ્રવેશ કરાે. જેઓ ભગવાં વસા ધારણ કર્યા વગર અંત:કરણમાં રહેલા ચિદાનંદમાં લીન થઇ, સંકલ્પના જ સંન્યાસ કરે છે, તેઓ જ વિશુદ્ધ સંન્યાસી છે, ને તે જ પરમપદને પ્રાપ્ત કરે છે."

પ્ટરાણીનાં આવાં સદ્દેણાધજનક વચના સાંભળીને, વત્ત્વવેત્તા મહા-તમા જનકરાયે પાતાના સ્વસ્વરૂપને ચાળખી, રાણીને આશીર્વાંદ આપી પાતાના લિખ હતારી નાંખ્યા ને રાજભવનમાં યુનઃ પ્રવેશ કરી હત્તમ રીતિએ રાજકાજ ચલાવવા માંડ્યું, તે જ્ઞાની, આત્માનાત્માના બિદ સમજનારા, પરખ્રદ્ધની લીલાવાળા ભગીચામાં વિદ્વાર કરનારા, સાંસા-રિક વિષયોથી વિમુખ થઇને, વૃદ્ધિ અને ક્ષયથી થતા હર્ષ ને શાકના ત્યાગ કરનારા પ્રદ્યાનંદના ઉપાસક અન્યા હતા; તથાપિ જવનમુક્ત દશામાં તેને જે એાછપ જણાતી હતી, તે પ્રાપ્ત કરવા માટે ઉક્ત ચાંગીન્દ્ર મુનિ યાજ્ઞવલ્કયની તેને સ્ટલા લાગી રહી હતી. મુનિ થાડા કાળમાં પધાર્યા નહિ ત્યારે તેણે પાતાના મનુષ્યદ્વારા વન, ઉપવન, મંદા, મંદિરા ને ગિરિકન્દરામાં શાધ કરાવી, પણ મુનિના પત્તો લાગ્યા निक-त्यारे ते शाक्षातुर थर्ध गया.

જનકતું વિચિત્ર સ્વપ્ત આવી સ્થિતિને પ્રાપ્ત થયેલા રાજા જનકે આ સંસારના પદા**ર્થ** भात्रपर्थी प्रीति शहाडी हीधी. तेने देशभेराभे वैराग्य व्यापी रहाते ते આ જગતને ઢાંઝવાના જળ જેવું, ગંધર્વનગર જેવું, આકાશમાં કે

પાણીમાં આળખેલા ચિત્રામણ જેવું માનવા લાગ્યા. તેને સર્વ વ્યવહારા, મનધનના પાશ જેવા જણાવા લાગ્યા. તેને ધીમે ધીમે આ લાકના આનંદ અગ્નિની જવાળા જેવા દુઃખદ થઇ પડ્યો. જન્મને અંતે મરણ, ચડતીને અંતે પડતી, ઉદયને અંતે અસ્ત, તેમ આનંદને અંતે શાક જ છે, એવા વિચાર તેને દહાઉ દહાઉ દઢ થવા લાગ્યા. તેના આમાદપ્રમાદ અસ્ત પામી ગયા. આવી સ્થિતિમાં-વિચારપ્રસ્તાવસ્થામાં એક દિવસે તે અપારના નિદ્રામાં પડ્યો. તે સમયે તેને નીચે પ્રમાણે સ્વપ્ન થયું.

ભાષો કે રાજા જનક પાતે પ્રભળ સૈન્ય સાથે શિકારે ગયા છે. એક હરહ્યુ પાછળ પડતાં તે સેનાથી વિખુટા પડી ગયા છે. તેના તેજ અશ્વ હરા યાછળ પૂરપાટ દેાડ્યો જાય છે. હરા પણ છલગપર છલંગ મારતું આધું ને આધું ચાલ્યું જાય છે, હરણુને પકડવાની ધૂનમાં રાજા એક ગીચ ઝાડીમાં પેસે છે. એક અવાવર-ઝાડીઝાંખરાથી ઢંકાયલા કૂવાપ-રથી એના અધ દ્રોડવા જાય છે. એટલામાં અધ દાકરાય છે ને રોજા તે કુવામાં પડી જાય છે! આ ભયાનક પ્રસંગથી રાજા ગભરાટ ને આશ્ચર્યમાં પડ્યો છે. પડતાં પડતાં કૂવામાંની વડડાલને તે બાઝી પ3ે છે. ઘાડા તા રાજાને પડેલા જોઇ નાસી ગયા છે ને વડડાલ પઠડીને રાજા લટકેલા છે. ઉગરવાના એકે આરા તેને જણાતા નથી. આ ક્ષણે રાજા વિચાર કરે છે કે, કાઈ રીતે આ સંકટમાંથી ઊગરાય તા પ્રભુકૃપા! તે ગદુ-ગક્તિ કહેંદ્રે પ્રભુને પ્રાર્થે છે. તત્લાણે તેની દૃષ્ટિ ઉપરના ભાગમાં કચાડે-કચડ કરતા સ્વર પ્રતિ જાય છે, અને જે વડડાલને પકડીને તે લટકે છે તેનાં મૂળિયાં, કેટલાક ઉદરા, જે રંગે કાખરચિત્રા છે તે કાતરે છે. તે સમયે રાજ વિચાર છે કે, 'જે ડાળા કતરાઇ ગઈ તા નીચે કુવામાં પડતાં સાએ વર્ષો અહીં જ પૂરાં થઇ જશે!' પણ તત્ક્ષણે નીચે દૃષ્ટિ પડી જાય છે. ત્યાં એક વિકરાળ ભયંકર અજગર મ્હાડુ ફાડી બેંદ્રા છે. એ જોઇ રાજા વધુ ગલરાય છે. તેને કાઇ દિશા ખચવાની સુઝતી નથી, એટલે તે માટે માટે ખુમા પાઉ છે. એટલામાં એક સ્ત્રી તે કુવાના કાંઠાપર આવી ઊભી રહે છે. રાજ્યએ તેને કહ્યું; 'હે જગદંએ! મારું રક્ષણ કર, મને અચાવ, હું જનકપુરના મહારાજા છું. તું મારુ રક્ષણ કરશે તા હું તને અપરિમિત સંપત્તિ આપીશ.'

તે સ્ત્રી છાહીં: 'હે રાજ! મારે તારી ધનસંપત્તિની આવશ્યકતા નથી, પણ જે તું મને પરણવાનું સ્વીકારે તા હું તારું રક્ષણ કરું. અને આ સંકટમાંથી તને ઉગારું.' તે સ્ત્રી કુરૂપા, વૃદ્ધા, પલીએલ, અંગે કુષ્ઠ રાંત્રથી ભરપૂર, મ્હાડામાંના દાંત વિનાની ને ઝુલી ગયેલા ચામડાંવાળી હતી, તેથી તેને પરઘુવાની રાજા ના પાંડે છે. પણ ઘણા કાલાવાલા કરી પુષ્કળ ધનની લાલચ અતાવી, રક્ષણ કરવા કહે છે. પણ વિરુપા સ્ત્રી એકની એ થતી નથી. હવે ઉપર ઉદ્દરા તા વડવાઇનાં મૂળા કાતર્યા જ જતા હતા, તેથી ગભરાઇ ન છૂટકે રાજા તે વિરુપાને પરઘુવાની હા પાંડે છે! કે ડાસીએ નીચા વળી, પગ પકડી રાજાને અહાર કાઢી, જમીન-પર મુકયા ને કહ્યું; 'હે રાજા! હવે તારું વચન પૂર્ણ કર ને મારી સાથે લગ્ન કર!'

રાજા બાલ્યો; 'હે ડાસી મા! જરા દયા કરા, હું તો તમારું ખાળક-' આટલું બાલતાં તો ડાસી ક્રોધથી વિકરાળ બની, પાતાનું મહોં પહાળું કરી રાજાને ગળી જવા દોડે છે, ને ઊઘતા રાજાથી ભયના માર્યા સત્ય પ્રમ પડાઈ જાય છે-કે ઑ ઑ ઑ! એ પ્રમમાં જ તે જાગુત થઇ ગયા; નેકીદારે નેકી પાકારી કે, 'જનકરાયને ઘણી ખમા!

અન્નદાતાને ઘણી ખમા!

રાજા જાગૃત થઈ ગયા. પછી તે વિચારવા લાગ્યા કે, 'આ શું? હું અહીંયાં રાજા છું, આ નેકીદારા રાજા જનકને ઘણી ખમા કહે છે! ત્યાં એક સ્ત્રી મને ગળવાને દાડી ને ગલરાટથી

આ ખરૂં કે તે ખરૂં ? મારાથી બુમ પડાઇ ગઈ! હું રાજા જનક તે સત્ય કે જગલમાં દાહતી ઉાસીના વિકરાળ સુખમાં જતા પુરુષ તે સત્ય ? એ બેમાં સત્ય શું ? અહીંયાં હું રાજા સત્ય શું, ત્યાં કુવામાં પહેલા પણ હું જ હતા-એ બેમાં સત્ય શું ? મને તે! આ બંને સત્ય અનુભવાયાં છે! હું અત્ર રાજા જનકરૂપે બેઠા છું, ત્યાં વિકરાળ વિરૂપાની કુચેષ્ટાથી ભય પામી બુમ પાડી તે પણ હું જ શું,

ત્યારે એ બેમાં સત્ય શું ?'

## क्यात् स्वप्नतुस्य छ

રાજા આમ વિચારમાં ગુંચવાયા છે; તેની ચિત્તવૃત્તિ વિદ્વા ખની ગઇ છે; તે આવરું આવરું ચામેર જીવે છે. તેટલામાં મન્નોઓ રાજ-કાર્ય માટ તેની પાસે આવ્યા રાજાની મુખમુદ્રા વિચારશ્રસ્ત એક, તેઓ નમન કરી બાલા જો ભા રહ્યા. એટલાથી અચિત્ર વેશ ધારસ્યુ કરી, હાથમાં શૈર્રડીના દંડ લઇ, ચામેન્દ્ર સુનિ ત્યાં પથાર્યા! એ યાગીન્દ્ર મુનિ તે મહાત્મા યાજ્ઞવલ્કય હતા. સહ્યાને ઉપદેશાયા માટે, ચાજ્ઞવલ્કય મુનિ, ચાગથી પાતાનું મૂળ રૂપ પલટાવી, વિકૃત વેષથી ત્યાં આવ્યા હતા. તેમનું વિચિત્ર અંગ નેઇ, મંત્રિમંડળ ખડખડાટ હસી પડ્યું. ચાગીન્દ્ર મુનિ સર્વને હસતા એઇ ચાગણા હસ્યા.

પછી છે હાથ જેડી રાજા બાલ્યા; ' હે મહાત્મન! હે દેવ! આ અસભ્ય મંત્રીએ તમારું વિચિત્ર અંગ ને વિચિત્ર ચેષ્ટા જોઇને હસ્યા, પણ આપ તેથી ચાગણા હસ્યા, તેથી મને મનમાં અતિ આશ્ચર્ય લાગે છે! કહેશા, આપ કેમ હસ્યા ?"

મુનિ બાલ્યા; "રાજા! આ સર્વની મૂર્ખાંઇ જોઇ મને હાસ્ય છૂટ્યું છે. તારા મનના જે ગુંચવાડા છે, તે દૂર કરવા માટે મારૂ આગમન છે. તારે જ્ઞાન જોઇએ છે, તે મારા મુખથી સાંભળવાનું છે; તેમાં કુચેપ્ટા કે વિચિત્રતાને શા સંબંધ છે ? જે તૃષાળુ છે તેને પાણી સાથે કામ છે, કાંઠા વાંકાચૂંકા છે કે ખરખચડા છે, તે સાથે શા સંબંધ છે ? આ શેરડીના જેને રસ ચૂસવા છે, તેશું તે વાંકી છે કે સીધી, તેના છાતરાં જાડાં છે કે પાતળાં, તે કયાં પાકી છે ને કાશ્યે વાવી છે, તે જાણવા સાથે સંબંધ નથી; પણ તેના મધુરત્વ સાથે જ સંબંધ છે. મૃઢ પુરુષ અર્થ મહારની વાર્તા કરે છે!"

મુનિનાં આ રીતનાં ચકિત કરનારાં, અર્થસ્વક, બાધક ને મર્મજ્ઞ વાયના સાંભળી જનકરાય ઊભા થઈ, તેમનાં ચરણામાં પડ્યો. પછી પૂછ્યું: "ઢ દેવ! કઢા આપ કૃપાળુ થઇ, આ સત્ય કે તે સત્ય ?"

ત્રિકાળજ્ઞાની યાગીન્દ્ર મુનિ બાલ્યા; "જેવું તે, તેવું આ! કૂવા-માંના અજગર, વડનાં મૃળા કાપતા કાળા ધાળા ઉદ્દરા, ડાકે છું જેવી આ ને તેની પરણવાની માગણી, એ જેમ અસત્ય છે, તેમ જ આ રાજપાટ, આ મંત્રિમંડળ, આ પટ્ટરાણી, રાજકુંવરા, ધનસંપત્તિ, વિદ્યાસવેલવ અને આ વિશ્વ-સર્વ અસત્ય છે. जगन्मण्या। જેમ જાગૃત ચતાં, તે સ્વમ અસત્ય છે, તેમ જ આત્મપદમાં જાગૃત થતાં આ સર્વ-વિશ્વમાત્ર અસત્ય જ છે."

સુનિનાં ઉપદેશવચના સાંભળી, જનક રાજા તેમને પુનઃ સાષ્ટાંગ પ્રણામ કરતાં બાહ્યા; 'હે દેવ! મને આત્મજ્ઞદમાં જાગૃત કરા!" રાજા જમીનપર ઊધા પડી જ રહ્યો, ઊદ્યો જ નહિ. તેના અહંભાવ મટી ગયા નહિ ત્યાં સુધી મુનિએ તેને ઊઠવાની સંજ્ઞા પણ કીધી નહિ.

જયારે તે અહુંતા મમતાથી મુક્ત થયા, ત્યારે મુનિ બાલ્યા;

રાજા ઊઠચો નહિ, પડી રહ્યો; કેમકે તે જનક ન હતા, તે કેવલ્યરુપ અન્યા હતા. પુનઃ મુનિએ કહ્યું; "રાજા ઊઠ!" નામધારી રાજાની ઉપાધિથી વેબ્ટિત જનક ઊઠચો નહિ, ત્યારે મુનિ એાલ્યા; "હે આત્મરૂપ! ઊઠ; જે તને જોઇતું હતું તે મળ્યું છે; ઊઠ!"

જનક ઊઠથો. પછી મુનિ બાલ્યા; "હે નામરૂપધારી જનક! सदेव सौन्येदमग्र आसीत् । ब्रह्म वा इदमग्र आसीत् । हे शांत गुण्री ! सृष्टि થયા પૂર્વે આ જગત્ સર્જૂપ જ – પ્રક્ષરूપ જ હતું. तस्त्रमिस – એ प्रक्र તે તું છે. પણ જેઓના હૃદયપર ગુરુકુપાકટાક્ષા પક્યા નથી, જેના ગુદ્ધાગારમાં અદ્વૈત ઉદય પામ્યું નથી, તેવા હતસાગી જીવાને જ આ મિથ્યા જગત સત્ય ભાસે છે; ને તેને જ મરણના ભય વ્યાપે છે. જે પ્રક્રા છે, તેને મરલું શું ને જન્મલું શું ? રાજપાર્થું શું ને કુરૂપાને પરથુ-વાના ભય શા ? કંઇ જ નથી. હાદ્માત્રપી વિશાળ વ્યાપક વસામાં, થકો જ-પરમાત્માએ જ પાતાની ઇચ્છારૂપી રંગની પીછીવ**ે નાના**વિધ રૂપવાળું આ જગત ચીતર્યું છે. એમાં સર્વત્ર પ્રદ્મા જ છે, તેના વિના અન્ય કંઇ જ નથી. एकमेवाद्वितीयं बच्च. જાગૃત-જ્ઞાનીને જે ભાસે છે, તે સર્વ પ્રદ્મ-પરમાત્મા જ છે. सर्व सक्तिदं बडा। હવે પરમાત્માથી (ભર્ન જે હંઇ ભાસે છે તે અવિદા છે. અવિદાને નસાડી, જે વિદ્યાસંપન્ન અન્યા છે, તેને પરમાત્માથી બિન્ન કંઇ જ ભાસનું નથી; અને એમ જે ત્રણે કાળે માં નેય છે, 'હું' અને 'આ' એ ખેતા પ્રકાશિત ખુદ્ધિથી ત્યાગ કરે છે. સર્વ અનાત્મ પદાર્થમાંથી અનાદિ કાળની વ્યાપેલી અનાનતાને જે ખેંચી કહાડી, નિજસ્વરૂપમાં તદાકાર થાય છે, તેને આ વિશ્વમાં રદ્યા છતાં, દ્વેતરહિત સર્વ દૃષ્ટિએ પડે છે, એટલે તેને કંઇ પણ વિસેપ થતા નથી. સ્થૂલ દેહમાં વસતા જગાતમા, પંચમહાભૂત, પંચતત્ત્વ, પંચકાશ અને જ્ઞાનના વિષયા-એ સર્વથી ભિન્ન છે. જે સર્વથી ભિન્ન છે, તે જ પરમાતમાં છે. જેમ નૃત્યશાળામાં રહેલા દીપ, સભ્ય, નર્તકી, પડદા, ગૃહ આદિને સમાનપણે દીપાવે છે, તેમ આખા પ્રદ્માંડને તે જ પ્રભુ દીપાવે છે. અ પરમાતમા અશબ્દ, અશ્પર્શ, અરૂપ, -અન્યય, રસરહિત, ગંધરહિત, નિત્ય, અનાદિ, અનંત તથા અ**ચ**ળ છે;‡

अझानेनाषृतं ज्ञानं तेन मुद्यंति जंतवः ।

<sup>†</sup> तमेव मःन्तमनुभाति सर्वे तस्य मासा सर्वमिदं विभाति ।

<sup>ा</sup> अशन्दमस्पश्चेमस्पमन्ययं, तथाऽरसं नित्यमगन्त्रवय गत । अनाशनन्तं महतः परं ध्रुवं, निवान्य तन्त्रत्युमुखात्प्रमुख्यसे ध

જેમાંથી ભૂતમાત્ર જન્મે છે, જેનાથી જન્મ્યા પછી છવે છે, જીવના ઘટઘટમાં જે છે, તે જ પ્રક્ષ છે ને તે પ્રક્ષ તું પાતે છે. \* તું જવે નથી, જનકે નથી, મનુષ્યે નથી, રાજાએ નથી, પણ પ્રદ્યા છે. એ પ્રદ્યા चैवन्यस्वक्ष्य, निर्भण, अविनाशी, देवरिक्षत, आनंहस्वक्ष्य छ ने ते અનુભવવડે જ જાણી શકાય છે. જેને અદ્ભેવસિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે, તે અદ્ભેત આત્મજ્ઞાનના સામર્થ્યવડે, જગતને મિશ્યા જાણી, લાેકપ્રસિદ્ધ નામરુપાત્મક દેહનું દેહીપાશું ત્યજી, વ્યવહારમાં વિચર છે: તેને. ચરાચરમાં સચ્ચિદાનંદસ્વરૂપ વિના અન્ય કાંઇ ભાસતું નથી. તે જ સદા જન્મમરખુથી મુક્ત થઇ, બ્રહ્મરુપને પામે છે. તે જાણે છે કે, સંપૂર્ણ પ્રપંચ પ્રદ્યારુપ છે, વત્વનું વત્વ પ્રદ્યા છે, ચિતન કરવા ચાગ્ય, વિચારવા યાગ્ય, કહેવા યાગ્ય-સર્વના સારભૂત પ્રદ્મા જ છે; તેને કંઇ જાણવાનું નથી, વિચારવાનું નથી, કહેવાનું નથી ને સાંભળવાનુંએ નથી. तुं तद् ने काख, अने अगवान् विसर्हे रामयन्द्रने हहां छे तेनं सम-रख-अदुख्-सेवन ५२ हे, यदा संक्षीयते चित्तमभावात्यन्तभावनात् । चित्साः मान्यस्वरूपस्य सत्ता सामान्यता तदा ॥ अलावनी खेटले आ जरातनी सर्व માહુજાળ છૂટવાની અંતરની ભાવના થવાથી, જ્યારે ચિત્તવૃત્તિ પૂર્ણ-પણે લીખુ થઇ જાય છે, ત્યારે ચિત્તની સર્વ વૃત્તિએા, પ્રાહ્યસ્વરુપને वीसरी अंतरमां प्रविष्ट थर्ध ते चित्तसामान्यवाने प्राप्त करी, वहाकार ખની જાય છે ને ત્યારે આ જગત ઓગળી, ધ્વસ્ત થઇ કે લાેપ થઈ કયાં જાય છે તે જણાતું જ નથી-એવી જે વૃત્તિ-વાસના-ભાવના તે क अझ अने से क अझ कन्मभरखुथी सुक्त करनार छे. लाखु हे अयमात्मा बस सर्वानुभू: सर्वानुक्षवरूप या भारमा छे, ते क प्रदा छे. तस्त्रमि-ते श्रद्धा तं छे."

આ યાગીન્દ્ર મુનિએ પછી જનકને ખ્રદ્ધાનું સ્વરુપ બહુ ઉત્તમ પ્રકારે સમજાવ્યું હતું. તે સ્વરુપ હુદયમાં ધારણ કરી, રાજા જનક જીવનમુકૃત ખની, રાજ્યપાટ સંભાળી રાજ્ય કરતા હતા. તે વ્યવહાર-કાળમાં દ્વેતને જોતા, તથાપિ સર્વત્ર ચૈતન્યવ્યામ હાવાથી, જ્ઞાનરૂપ આત્માથી ભિન્ન કંઇ પણ જોતા ન હતા; તે સર્વત્ર અદ્ભેવ, સમતા, પ્રેમ જ નીરખતા હતા. તેના સકળ વ્યવહાર વિકારરહિત-અહંત્વમમત્વ-રહિત હતા; તે આનંદ સ્વરુપે જ વિહરતા હતા; તે આનંદરસ જ ગ્રહણ કરતા હતા.

<sup>\*</sup> यतो वा इमानि मुतानि जायन्ते, बेन जातानि जीवन्ति, यत्त्रयन्ति, व्यभिषंविशन्ति, तक्किजासस्य । तप् बच्च ।

આમ રાજા જનક જીવન્મુક્ત અન્યા. યાગીન્દ્રમુનિને તાે તેને વિદેહમુક્ત કરવા હતા તેથી તે પ્રસંગની રાહ એતા ચાગીન્દ્રમુનિ જનકપુરીમાં રહેવા લાગ્યા, અને તેમની આદ્યાથી રાજાએ યજ્ઞ આરંબ્યા. એ યજ્ઞમાં માટમાટા પંડિતા પદ્માર્યા હતા; પણ એમાં ખરા આત્મનિષ્ઠ થાડા જ હતા. જનકના યજ્ઞ ચાલતા હતા, તેવામાં પૂર્ણાંહુર્તિને દિવસે, સકલ સમાજ ભરેલા છે તેની મધ્યમાં, ઋષિઓને પણ પાણી ભરાવે એવી વચકતુ મુનિની પુત્રી સંન્યાસિની ગાર્ગી, વર્સ્ક્રપરિધાન કીધા વિના-દિગંભર અવસ્થામાં યજ્ઞમંડપમાં આવી ઊભી રહી.♥

જનક સભામાં ગાર્ગી

સમ્પૂર્ણ બ્રહ્મરૂપ જાણવાવાળી, બ્રહ્મરૂપમાં વિલીન થયેલી સંન્યાસિનીએ અનેક તત્ત્વવિદ્ મહાત્માઓના મુખથી સાંભળ્યું હતું કે, રાજા જનકને દિવ્ય જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું છે. તેને તત્ત્વ-સત્ પદાર્થ પ્રાપ્ત થયા છે, તે સત્ના જ ઉપાસક છે. તે સત્ વિના અન્ય જાણતા નથી, સત વિના અન્ય જોતા નથી, સત્ વિના અન્ય સાંભળતા નથી, સત વિના અન્ય એાલતા નથી-માટે તેની પરીક્ષા કરવાને જનકનીય **ગ્રમ્સ**ભામાં તે આવી હવી. તેના વેશ વિચિત્ર-અદ્દુભુત હતા. તે દિગમ્ખર જ હતી. તેની ક્રાંતિ મન હરણ કરનારી, જગતના જીવના મનપર પ્રવાય-દિવ્યયણાની છાય પાડનારી હતી. તેનાં અંગના વર્ણ ગૌર, સર્વાગ લાંબા કેશાથી આચ્છાદિત કપાળપર ત્રિપુંડની સ્વાભાવિક ત્રણ રેખાઓ હતી. તેણે હાથમાં દંડ ને કમંડળુ ધારણ કીધાં હતાં. યહિકીચત્ સંક્રાચ વગર તે સભામાં આવી ઊભી રહી. તેને સભાના મધ્યમાં ઊભેલી જેવાં જ, જનક સાથે સર્વ સામન્ત વર્ગ, વિષ્કવિધ સંકલ્પથી વિચારગ્રસ્ત થઇ ગયા, અને ઋષિવર્ગ, નગરજન, ને સુદ્ધક પ્રાણીએામાંના કાઇ હાસ્યથી, કાઇ કોતુકથી, કાઇ નિર્ભત્સનાથા તેની સામા જોવા લાગ્યા, પણ ગાર્ગીના મુખમંડળમાંથી પ્રકાશતા પ્રકાશ સામે કાઇ પણ દૃષ્ટિ ઠેરવી શક્યું નહિ; તેમ ઢાઈ મણ સ્થિતપ્રજ્ઞ† રહી શક્યું નહિ. માત્ર મુનિચક્ર ચૂડામિલ યાત્રવલક્ય જ સ્થિતપ્રજ્ઞ રહ્યા. એ ગાર્ગીના સંકલ્પ હતા કે, 'મારા સ્વામી

<sup>\*</sup> આ પ્રસંત્ર બુહ્રકારણ્યક ઉપનિષદ્, તૃતીય અધ્યાય, ષષ્ઠ અને અષ્ટમ વ્યાક્ષણમાં વિસ્તારથી વર્ણ ેયા છે.

<sup>🕇</sup> प्रवहाति यदा कामान्सर्वान्पार्थ ! मनोगतान् । बात्मन्येवात्मना तुष्टः स्थितप्रकृत्त्वीच्यते ॥

ते જ થવાને ચાગ્ય છે કે જે સ્થિતપ્રજ્ઞ હાય; અને જો તે જ વસ્તપરિ-ધાન કરાવે તા તે પહેરવું ને તેની જ માત્ર લજ્જા ધરવી; કેમકે જગતના છવા તા પશુતુલ્ય છે. એ પશુતુલ્ય જીવાની તે લજ્જા જ શી?' તેથી તે સદા દિગમ્બરપણે આ લાકમાં વિચરતા હતા. યાજ્ઞવલ્કયને સ્થિતપ્રજ્ઞ એઇ, તેણે તેની પાસે વસ્ત્ર માગ્યું. યાજ્ઞવલ્કયે તે આપ્યું ને તેની લજ્જા ધરીને તે ઊભી રહી.

પછી રાજા જનક તેના પ્રતિ એક બાદયા; "હે ભગવતિ! તું મારા રાજભવનમાં આ વિચિત્ર વેશે (નગ્નાવસ્થામાં) કયાંથી આવી? તું કાે છે કે તું કાેની છે? તે મને કહે. એ કે મેં આ છત્ર ચામરાદિ ધારણ કર્યા છે, પણ હું મુક્ત છું, એમ તત્ત્વે કરીને તું જાણ. જ્ઞાનવેં મારું વાસનાષીજ ભરમ થયું છે. મને શત્રુના નાશમાં પ્રીતિ નથી અને સ્ત્રીપુત્રાદિકના પરિગ્રહમાં પણ પ્રીતિ નથી. મને કાેઇ ચંદનથી ચર્ચે કે વીંધણાથી વીંધે, એ સમાન જ છે; મને મિટ્ટી ને સાનું સમાન છે; જે દેહ તારી દબ્ટએ પડે છે, તે દેહ સર્વ સંગથી સુક્રત છે; ને સર્વ કામથી મુક્ત છે; મને ત્રિદંડધારણ કે છત્રધારણ સમાન છે; મને બંધના કારણભૂત પદાર્થમાં આસક્રિત જ નથી. મને તાે દિગમ્ખર, સામ્ખર કે ચિદમ્ખર સમાન જ છે, પણ આ સંન્યાસદ્યામાં રહી, તેં નગ્નાવસ્થામાં આ રાજભવનમાં પ્રવેશ કીધા, વ્યાવ હારિક જીવા સમક્ષ તું દિગમ્ખરપણ લજ્જા વગર ઊભી રહી, એ સ્ત્રીધર્મથી વિપરીત વર્તન જ ગણાય છે. વળી તેં આ મારા ગુરુ પાસેથી વસ્ત્ર ગહુલ કરી પરિધાન કર્યું, અન્યને અંધ કે પશુવત ગણ્યા, તેનું કારણ જાણવાની મને ઇચ્છા છે."

વિદેહ કહેવાતા રાજ જનકના મુખમાંથી આવું કર્કશ વચન સાંભળી, ગાર્ગી છે લી; આ જગતમાં વિદેહી મનાતા ને પરિચાર- કે ક્યા પૂજાતા, હે દેહદર્શી રાજ્ય જનક! છુ. હિમાન, તત્ત્વવિદ્ તે જ ગણાય છે કે, જે અક્ષર, શખ્દ ને વાકય દેષરહિત છાલે છે. છુ હિમ્સાન નિષ્પ્રયોજન કે નિર્શ્વક વાકયના ઉચ્ચાર જ કરતા નથી; તેમ કટાર, આમ્ય, ધર્મ, અર્થ ને કામથી વિરુદ્ધ, અસંગત ને અસંરકૃત, તેમ ન્યૂન અધિક વાકયો ચાર પણ કરતા નથી. અનેક મહાતમાં આના મુખયી મેં સાંભાયું હતું કે, રાજા જનક વિદેહી છે; પણ આજે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી સિદ્ધ થાય છે કે, તું વિદેહી એ નથી, આત્મદર્શીએ

<sup>•</sup> ज्ञानामि: स्वेकमाणि सहमसात्कुरते तथा ॥

નથી, પણ દેહદર્શી અલ્પ પ્રાણી છે; અને સાથે મૂર્ખ પણ છે. વિદેહી-પરભ્રદ્મમાં રમણ કરનારા પુરુષ તા સદા સદ્રૂપે જ રહે છે. તે ખ્રદ્ધા વિના અન્ય પદાર્થ દેખતા જ નથી. નટ જેમ નટવાના વેશ ધારણ કરે છે ત્યારે પણ પુરુષ છે, ને તે વેશના ત્યાગ કરે છે ત્યારે ધારાલું કરે છે ત્યારે પાલું પુરુષ છે, તે તે વશાના ત્યાં કરે છે ત્યારે પાલું પુરુષ જ છે, તેમ અદ્ભાવેત્તા, દિગમ્બર હાય કે સામ્બર હાય, ત્વામ્બર હાય કે શિદમ્બર હાય, તેમાં અધિક શું ને ન્યૂન શું, એ તારા જેવા વિદેહી ન જાણે ને તેમાં તને વિલક્ષણતા જણાય, તે તારું મૂર્ખપાલું નહિ તા અન્ય શું ? તારામાં વિદેહપાલું નથી; કેમકે જેનામાં અખંડિત સદ્ભપતા હાય છે, તેજ વિદેહી છે; સદૂપતાના આભાવ એ જ સદેહીપાલું ગણાય છે. તું સદેહી છે તેથી તેં મને નમ એઇ, પાણ સદ્ભપતા હાત તા હાલસ્થ પ જ જોત. જે સ્થિતપત્ર છે, તે જ વિદેહો છે. મારી પ્રતિજ્ઞા હતી કે, જે સ્થિતપ્રજ્ઞ હાય, તે જ મારા સ્વામી થવાને ચાગ્ય છે; અન્ય તા પશુ છે, તેની હું લજ્જા ધરતી નથી. પશુની લજ્જા કાેણ ધરે છે? આ મહામુનિ ઊંચી કાેટીના, સ્થિતપ્રસ પ્રદ્વાસ પ છે ને તેની જ મેં લજ્જા ધરી છે. તું સ્થિતપ્રસ નથી, તે એપરથી જ પ્રત્યક્ષ થાય છે કે, તે નને નગ્ન એઇ કોતુક માન્યું. ને નમાવસ્થાને દ્વાણ ગણ્યું છે. તું પૂછે છે કે, હું કે ણ છું ? એ પ્રશ્ન તારી અજ્ઞાનતા સુચવે છે. માટી ને પાણી જેમ સ્વભાવથી ભેળાં છે, તેમ આ દેહ જડ અને ચેવનથી ભેળા છે; અને એ જડ ચેવનના સંયોગથી હું નિર્માણ થયેલી છું. હવે એ જડ ને ચેતન સર્વમાં છે. જે જડ તારામાં છે તે મારામાં છે ને જે ચેતન તારામાં છે તે મારામાં છે. તું કાને પ્રશ્ન કરે છે કે હું કાેેે છું કું જડને પ્રશ્ન કરતા હાેય, તા જે રતીના કહ્યા એક બીજા સાથે લેળાયલા છતાં, એક બીજાને જાણતા નથી, તેમ જડ, જે નેત્ર શ્રાત્રાદિ છે, તે એક બીજાને જાણતાં નથી, તાે તેઓ શું ઉત્તર આપશે ? ચેતનને પ્રશ્ન કરતાે હાેય તાે ચેતન એક જ છે, જે તારામાં છે તે જ મારામાં છે, તાે પૂછ તારા ચતનને કે હું કાેણ છું ! પ્રત્યેકમાં એક જ ચેતન ને એક જ જ ક છે

તા શું પ્રત્યેક વ્યક્તિને જાદું જાદું જ્ઞાન હાઇ શકે ? નહિ જ. "હ રાજ જનક! જાણ કે જે અવ્યક્ત પ્રકૃતિ ત્રીશ કળાથી" વ્યક્તતાને પામી છે, તે હું છું, તું છે ને જગત્ માત્ર છે. તું પ્રશ્ન કરે

<sup>\*</sup> પંચજ્ઞાનના હેતુ. પંચ ઇંદિય, મન, ભુદ્ધિ, સત્ત્વ, અહંકાર, વાસનાત્મક જગત્, અવિદ્યા, પ્રકૃતિ, વ્યક્તિ દુંડ્-સુખ-દ્ર:ખ, જન્મ-મરણ,લાભ દ્રાનિ, પ્રિષ,-અપ્રિય, રાળ, પંચયહાભૂત ને સદ્ભાવ, અસદ્ભાવ વિધિ, વીર્ય ને ત્રીશમું બળ.

છે કે, 'તું કાેની છે ને મારા રાજભવનમાં ક્યાંથી આવી ?' એ પ્રશ્ન પણ મૂર્ખતાલયાં છે. જેની સ્થિતિ ક્રમે ક્રમે ને ક્ષણે ક્ષણે બદલાતી હાય, જે એક રૂપમાં ન હાય, જેના તું છે તેના જ સર્વ છે, તા હું કાની કહેવાઉ ? કેમકે સ્ત્રીના ગર્ભાશયમાં વીર્ય અને રુધિરના મિશ્રસ્થ્રી આ દેહ બંધાય છે; તેમાંથી નવમે માસે જન્મ થાય છે; ચિહ્નથી સ્ત્રી પુરુષ કહેવાય છે; બાળપણમાંથી કુમાનુસાર વધી યુવાવસ્થાને પામે છે ને પછી વૃદ્ધ થાય છે, અંતે મરણ પામે છે. ને આમ ક્રમે ક્રમે પૂર્વ પુર્વ રૂપા નાશ પામતાં જાય છે, ને દીવાની જ્યાતિપેરે નવાં નવાં રુપાને, જવાતમા ક્ષણે ક્ષણે ધારણ કરે છે. આમ રુપાંતર ને स्थित्यंतर थतं जाय छे. आ सर्व विकारी हेंद्वने धारवा पडे छे, आत्माने તેની સાથે કંઇ પણ લેવા દેવા નથી-તે તા વિકારરહિત છે. ત્યાં કાણ કાેનું છે તે કયાંથી આવ્યું, એ પ્રશ્નનું ઉત્તર શું આપું? જ્ઞાનીને એ પ્રશ્ન કેવા ? પ્રાણીને પાતાનાં હાડકાં ને ચામડાંની સાથે સંબંધ નથી, તાે પછી ખીજા સાથે તે શાનાં સંબંધ હાય ? જીવને એક સ્થિતિમાં કરવાનું નથી, તા હું જે આત્મરૂપ છું તેને કાેની મનાઉં, અને હું કાેણ છું ને કાેની છું ને કયાંથી આવી, એ કેમ સમજાવી શકું ? હે રાજા ! જો તું સમાન-પંચાના અનુભવી હત-અદ્ભૈતમાં મગ્રમસ્ત હત, તા આ પ્રશ્ન જ ઉદ્દેશવત નહિ; પણ તારામાં જ્ઞાનની ઉભ્રપ છે, તેજ તને આવા પ્રશ્ન કરાવે છે. જ્ઞાની છે તે તા સર્વને દ્રંદ્રથી નિર્મુક્ત જ જોય છે.

હવે જાણ કે, જયાંથી તું આવ્યા છે, ત્યાંથી જ હું પણ આવી છું. જે સ્થાન તારું ને સર્વનું છે તે જ સ્થાન મારું ને સર્વનું છે તે ત્યાંથી હું પણ આવી છું.

વળી તું પૃષ્ઠ છે કે, આ સભામાં કેમ આવી? કાની સભા ને કાનું મંદિર એ તું જાણતા નથી, તેથી જ એવા અભિમાનવાળા તું પ્રશ્ન કરે છે. આ મંદિર ભ્રતમાં તારું હતું નહિ ને ભવિષ્યમાં તારું રહેવાનું નથી ને વર્તમાનમાં પણ તું એના સ્વામી નથી; કેમકે મંદિરના એક વિભાગમાં જ તારું સ્થળ છે. તે વિભાગના પણ તું સ્વામી નથી, કેમકે એક પલંગપર જ તારી શય્યા છે; અને એ શય્યાના પણ તું સ્વામી નથી, કેમકે તેના અર્ધની સ્વામિની, તારી અર્ધાંગના છે. તો તારી નગરી કયાં છે, તારું મંદિર ક્યાં છે? ને તારી સભા ક્યાં છે? પણ હે રાજા! તને હજી ઉપશમની પાપિ થઇ નથી ને

<sup>&#</sup>x27; ઉપશ્રમ એટલે ઇન્દ્રિયસ યમ, તૃષ્ણાક્ષય. ઉપશ્રમ યતિના ધર્મ છે. यतेहपश्रमोधर्मः

પ્રાકૃત મનુષ્ય પેરે તું માત્ર વૃદ્ધ જ થયા છે, તેથા આવી અર્થ વગરની વાણી બાલે છે; તું ગ્રાનવૃદ્ધ નથી, તેથી જ તને દૈતપણું દૃષ્ટિએ પડે છે. તારું મન અને ઇદ્રિયા વિષયાન્મુખ છે; તેથી જ હું તારી દૃષ્ટિમાં નમ્મ દેખાઇ છું ને મને એક તને કૌતુક થયું છે. હું તા પ્રદ્યાન્મ પું, તું પણ પ્રદ્યાસ્ત્રમ છે. પ્રદ્યા પ્રદ્યાને નગ્ન કીચે પ્રકારે એક શકે છે? હે જનક! તું સ્થિતપ્ર હોત, તા તને, હું કે જે સદા જ અંબર- ધારિશી છું તેને, તું નગ્નાવસ્થામાં છું, એમ દૃષ્ટિએ જ પડત નહિ.',

ગાગીનાં આવાં અધ્યમાલ, એાધક ને તત્ત્વથી ભરપૂર વચનાં સાંભળી, તે રાજા, જે પાતાને વિદેહમુક્ત થયલા નિરિલમાનપ**ણે** માનતા હતા તેનું રહેલું સહેલું અભિમાન ગળી ગયું. તે ગાગીને પગે પડ્યો ને 'મને જ્ઞાન આપા,' એમ તેણે તેની પાસે ભિક્ષા માગી.

ગાર્ગીએ કહ્યું; "હે રાજા! આ તારા સમર્થ ગુરુસમક્ષ હું જ્ઞાન આપવાને અધિકારિણી નથી. એને જ પૂછ. તને વિદેહમુક્ત કરવાને એ જ સમર્થ છે, પણ આ મારા સ્વામીને-તારા ગુરુને હું એક પ્રશ્ન પૂછું છું, તેનું ઉત્તર તું શ્રવણ કર, તેથી જ તારા અર્થ સરશે!"

#### ગાર્ગીના પ્રક્ષ

પછી ગાર્ગોએ ઉભય કર નેડી, પ્રશામ કરી, યાજ્ઞવલ્ક્યને પૂછ્યું; "હુ ભગવન! કહેા, કનક અને કામિનીના ત્યાગથી કંઇ શ્રેષ્ઠ છે? જન્મ મૃત્યુથી કાેેેેેણ મુક્ત છે?"

મુનિચક્રચૂડામણુએ ગંભીરપણે વિચાર કરી કહ્યું; "હા, છે! કનક ને કામિનીના ત્યાગ હઠથી પણ થાય છે, ને એ સ્થૂલ ત્યાગ છે; એમાં વિશેષતા યહિકચિતે નથી. પણ જે સૂક્ષ્મ ને કારણના ત્યાગ કરે છે, તે જ શ્રેષ્ઠ છે. કામના ત્યાગ સરળપણે કરી શકાય છે; પણ 'સ્ફ્ષમ'ના ત્યાગ અતિ કડિન ને દુલિલ જ છે.

એક ઓ જન્મથી કુવારી રહી દ્વાય તેથે સાઠ વર્ષોનું અયુષ્ય બ્રહ્મચર્ચમાં વીતાડ્યું દેાય, તેને પુરુષના સંગના તેને કુવારી સ્ત્રીના શું પણ તેના અંગના રંગના પણ સંકલ્પ થયા ન દુશાંત દેાય, એવું ઉગ્ર બ્રહ્મચર્ય તે દુઠથી પાળી શકી દેાય, પણ તેનામાંથી 'સૂક્ષ્મ'ના ત્યાગ ન થયા દાય તેન

<sup>\*</sup> सर्ववर्मफलस्यागं प्राहुस्त्यागं विचक्षणाः॥

તેને પતન તા નિશ્ચય જ છે. કર્મયાગે તે માંદી પડી ને આસપાસના મનુષ્યા વૈદ્યને લાગ્યા. તે બ્રહ્મચારિણી સ્ત્રી પુરુ-

સૂક્ષ્મના ત્યાગ ધના સ્પર્શ કરતી ન દ્વાવાથી તેને પડદામાં બેસાડી હાથે દારી બાંધી. તે દારીના છેડા વૈદ્યના હાથમાં

આપ્યા, અને વૈદ્યે દારી ઝાલતાં જ, તે પ્રદ્માચારિણીના અંગને ઠંડક વળે એવી ભાવના કીધી ને તે ભાવના પ્રદ્માચારિણીને કળી: તેને શાતા વળી. પણ તે જ ક્ષણે તે સ્ત્રીના હૃદયાકાશમાં નૃતન ભાવના જન્મી કે હાથે ખાંધેલી દારીદ્વારા મને પુરુષના સ્પર્શ થતાં જ આટલી શાંતિ વળી, તો જે સ્ત્રીએ સર્વકાળ પુરુષના સ્પર્શ કરતી હશે, તેમને કેટલી શાંતિ વળતી હશે? આ વિચારને અંતે તેનું અવસાન થયું ને તેને વેશ્યાના જન્મ ધરવા પડ્યો.

તાત્પર્ય કે, હઠથી કનક કામિની તજાય છે, પણ જે 'સફમ' છે તે જ્યાંસુધી તજાય નહિ ત્યાંસુધી હઠનાં કર્મો નિરર્થક જ છે. સ્થૂલના ત્યાગ હઠથી અને છે, તેથી તે શ્રેષ્ઠ નથી, પણ સફમના જે ત્યાગી છે તે જ ત્યાગી છે છે.

હવે, હે સકળ તત્ત્વના રહસ્યને જાણવાવાળી વિદુષી ગાર્ગી! 'કારખુ' કેમ ત્યાગલું, તેની કથા કહું છું તે સાંભળ.

કાઇ એક અરજ્યમાં એક પ્રદ્માનિષ્ઠ મુનિ વસતા હતા. તેના અચળ-અટલ તપાબળથી પ્રસન્ન થઇ ઇંદ્ર, પ્રદ્મા,

કારણ ત્યાગનું વિ<sup>ત</sup>્ણુ, શંકર, દેવ ને દેવી સર્વે પધાર્યા. સર્વ દર્શાત તત્ત્વવિદ્ દેવાએ પ્રદ્ભાવેત્તાને આશીર્વાદ આપી કહ્યું: 'તમે અમારા લોકમાં પધારા.'

મુનિએ પ્રશ્ન કીર્ધા; 'હે દેવવાએ ! કહે મને, તમારા લાેકમાં નિત્યનું-શમતાવિષમતારહિત અખંડ સુખ છે?'

સર્વ દેવાએ કહ્યું; 'ના. અખંડ સુખ અમારા લાેકમાં નથી, અખંડ સુખ તા પ્રક્રાધામમાં જ છે!'

તે ખ્રદ્ધાવેત્તાએ કહ્યું; 'એમ છે તો આપ પધારા. જ્યાંનું સુખ નાશરૂપ દ્વાય ત્યાં મારે આવવાની ઇચ્છા નથી; મારે તા અખંડ સુખના ભાગી થવું છે કેમકે તે જ શ્રષ્ઠ છે!'

દેવતાએના પધારી જવા પછી, કાેઈ કાળે એ બ્રહ્મવેત્તાના હુદયાકાશમાં અભિમાન સ્કૂર્યું કે, 'અહાે! બ્રહ્મા, વિષ્ણુ, મહેશ્વર જેવા દેવાએ મને પાતાના લાેકમાં લઇ જવાને સમજાવ્યા–પ્રાથ્યો, છતાં હું નિઃસ્પૃહ થયા થકા નહિ ગયા ! મારી જગાએ અન્ય હત તા તત્ક્ષણે તૈયાર થાત.' આવું અસિમાન સ્કુરી આવતાં તેના દેહ પટી ગયા ને એ અસિમાનના યાગે કેટલાેક કાળ તેને આ લાેકમાં રગડાવું પછ્યું.

માટે હે ગાર્ગી! સફમ ને કારજુના નાશ કરી, જે પુરુષ સમ-ચિત્ત રહી વિચરે છે તે જ શ્રેષ્ઠ છે. કનક કામિનીત્યાગ શ્રેષ્ઠ નથી. અખંડિત બ્રહ્મચર્ય પાજ્યા છતાં દોરીના સ્પર્શથી પુરુષના સ્પર્શ સુખદાયી વિચાર્યાથી વેશ્યાપણું પ્રાપ્ત થાય; નાશવંત લાકના સુખને તુચ્છ ગજુવાસપી હઢ જ્ઞાન થયા છતાં, મુનિને તે નિઃસ્પૃહપણાનું પણુ અભિમાન સ્પુરે, એ એની અપૂર્ણતા છે ને તેથી અધઃ પતન થાય છે, એટલા માટે, જ્ઞાનીએ, ગમે તેટલું જ્ઞાન છતાં પણ, પુરુષાર્થ કરી-સ્થિતપ્રજ્ઞ રહેવા માટે 'સફમ' ના ને 'કારજુ'ના ત્યાગ કરવા.

એ ત્યાગ તો જેને ખ્રદ્માનંદના અજર નશા ચહેલા છે, ને ગમે તેવી ખટાશથી પણ ઊતરતા નથી તેનાથી જ થાય છે; કેમકે તેને 'સફ્મ' ને 'કારણ' બાધ કરતાં નથી. એવા ખ્રદ્ધાનિષ્ઠની પ્રજ્ઞા ત્રણે કાળામાં હઢ-સમતાવાળી જ રહે છે. તેના સ્થાનમાંથી દ્વેત આગળા જય છે, કનક ને કામિનીના ત્યાગ શ્રેષ્ઠ હાય, પરંતુ તેનાથી પણ શ્રેષ્ઠ સફમ ને કારણના ત્યાગ છે. હે જ્ઞાતા ગાર્ગી! એ ત્યાગ તેને જ થાય છે, કે જે એ 'વેદા'ના જ્ઞાતા અને છે; \* અને તે જ સર્વરૂપ આત્માને જાણી, સર્વ પદાર્થોને આત્મારૂપ જેય છે ને તે જ સફમ કરણના ત્યાગ કરવે સમર્થ છે ને તે જ જન્મમૃત્યુથી મુક્ત છે. અનેકાશહ બુદ્ધિવાળા કે જેણે ખ્રદ્ધાને આત્મારૂપે પિછાશ્યું નથી, જે અવ્યક્તના જાતા નથી, તે તપ, યાગ, દાનાદિક કરતા સતા, કાળ આવતાં દેહને જ પામે છે ને જન્મમરણથી મુક્ત થતા નથી."

આ પ્રમાણે ગાર્ગી સાથે અનેક પ્રકારે સંવાદ કરી મુનિચક-ચૂડામણિ યાજ્ઞવલ્કયે, જનકને 'વેદ્ય'(જાણવા યેાગ્ય)તું પરમ વિશુદ્ધ તત્ત્વજ્ઞાન સમજાવ્યા પછી, તે વિદેહમુક્ત થયા હતા. એવા પરમ જ્ઞાનના સંપાદનથી જ અર્થાત્ સફમ કારણના નાશ પછી જ જનક વિદેહી થઇને રાજ્ય કરતા હતા. જનક, યાજ્ઞવલ્કય, વિસાદિ જીવન-મુક્ત તેમ જ વિદેહમુક્ત હતા. તે સંસારમાં રહ્યા છતાં પણ નિલેપ

<sup>\*</sup> वेदेश सर्वेरहमेव वेद्यो वेदांतकृत् वेदविदेव चाहम्॥

હતા. એ તેમના સામાન્ય પુરુષાર્થ નહતા-પણ અસામાન્ય-અમૃતિમ-

राका अनु भरभ तत्त्वने (वशे अणंडवृत्तिने। भवाड वहेवरावी अंतिहाणे अगवहत्त्यमे यथार्थ कालीने, दैवस्य गतिने पाम्या डता.†

હે વત્સ સુવિચાર! પૂર્વ જન્મના ઋઘાનુબંધની, પૂર્વ જન્મનાં કરેલાં કર્મોની તથા વિદેહી જનકના આત્મશાધનની આ કથા, તમારું કલ્યાલુ કરા. ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહીને આ સ્થિતિને પ્રાપ્ત થયેલા જીવા કલ્યાલુ કરા. ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહીને આ સ્થિતિને પ્રાપ્ત થયેલા જીવા કલ્યાલુ કરા. ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહીને આ સ્થિતિને પ્રાપ્ત થયેલા જીવા કલ્યાલું કરા. ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહીને આ સ્થિતને પ્રાપ્ત થયેલા છતાં કલ્યાલું ક્ષાકામાં પૂજાય છે.

આ લાંગા ઇતિહાસ કહીને હિમગિરિના મહાત્માએ મૌન ધારણ કર્યું. પરમ સંતાષ પામેલા ખન્ને શિષ્યા મહાત્માનાં ચરણકમળમાં પાતાનું મસ્તક મૂકીને, આ અદ્દભુત ઇતિહાસના શ્રવણનું મનન કરતા

ેકરતા પાતાના આશ્રમમાં ગયા.

गुरवो बहवः सन्ति श्रिष्यवित्तापहारकाः । दुर्लभः स गुरुलोंके श्रिष्यवित्तापहारकः ॥

असको ह्याचरन्कर्म वस्माप्नोति पृश्वः । कर्मणेव हि संसिक्षिमास्थिता जनकादयः ॥ † बहवो ह्यानतपसा पृता मङ्गावमागताः ।।



# षष्ठ जिन्ह

-141141141141141141-

# ઇશ્વરાસિક

पुरुषः स परः पार्थ ! अकृत्या लभ्यस्त्वनन्यया । यस्यान्तःस्थानि भूतानि येन सर्वमिदं ततम् ॥

હે પાર્થ ! એ પરમપુરુષ, અનન્યભિત્રિયી—અપરાક્ષાતુલવથી લહ્ય છે—નાણી -શકાય છે, જેને વિષે સર્વ ભૂતા રહેલાં છે—જેણે આ સર્વ વિસ્તાર્ધ છે.

C4 = 080 = 100

તે પછી હાય જેડીને સુવિચાર બાલ્યા; "હે ગુરુદેવ! ઇશ્વરનું સ્વસ્પ કેમ ઓળખી શકાય? એ વિષય સંબંધ મારા મનમાં ઘણી જે લાંજલડ થયા કરે છે. અનેક ઋષિ મુનિઓએ અનેક પ્રકારે ઇશ્વરનું સ્વરુપ વર્ણવ્યું છે, પરંતુ તે સ્વરુપના સાક્ષાત્કાર હૃદયાકાશમાં કે પ્રત્યક્ષ નેત્રદ્વારા થઇ શકતા નથી. એ કેમ થઇ શકે ? શ્રુતિ કહે છે, કે, ઇશ્વર વ્યાપક છે-જેમ વાસુ વિશ્વમાં વ્યાપી રહ્યો છે તેમ ઇશ્વર પરમાતમા ચરાચરમાં વ્યાપીને રહ્યો છે. એ વ્યાપક ઇશ્વર એક સ્વરુપે પરમાતમા ચરાચરમાં વ્યાપીને રહ્યો છે. એ વ્યાપક ઇશ્વર એક સ્વરુપે કેમ દૃષ્ટિગોચર થઇ શકે ? જે ઇશ્વરને, આ જગત એવા તલસે છે, કેમ દૃષ્ટિગોચર થઇ શકે ? જે ઇશ્વરને, આ જગત એવા તલસે છે, એ ઇશ્વરમાં વ્યાપ્યવ્યાપકભાવ એઇને, તેની પ્રતિમા સક્ષ સમીપ ખડી થાય તા ઇશ્વરને સાકાર કહી શકરી. પણ આપે અનેક પ્રસંગ કહ્યું છે કે, ઇશ્વર સાકાર નથી, પણ નિરાકાર છે, નિરવયની છે, અજર

<sup>\*</sup> न तस्य प्रतिमा अस्ति यस्य नाम महत्वकः। थे. ४. १९

છે, અમર છે, સર્વવ્યાપક છે, ચિદાત્મક છે ને સર્વગુણસંપન્ન છે; તેને કર્વાપણું કે લાકતાપણું નથી. છતાં આપ બીજીવાર એમ પણ કહેા છા કે તે સાકાર છે; અને અનેક અવતારા ધારણ કરે છે. શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માએ પણ કહ્યું છે કે; 'यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत ! अम्युस्थानमधर्मस्य तदारमानं सजाम्यहम् ॥ 'लयारे लयारे धर्मने। नाश થાય છે, ત્યારે ત્યારે હું એટલે સચ્ચિદાનંદ, નિર્ગુણ, નિરવયવી, સર્વ-વ્યાપક એવા જે પરમાત્મા, તે આ જગતમાં અવતરું છું.' એ ઇશ્વરનું સાકાર સ્વરૂપ સિદ્ધ કરે છે. વળી વેદ, જે પરમાત્માની વાણી છે તે શાયદવઉ 'नेति नेति' 'એ નહિ, એ નહિ' એમ કહી, \* સ્પમાત્રના अनाहर करे छे. दवे धक्षरने निराक्षर क्षीय ते।, प्रार्थना करतां, दे પ્રભુ! તું અમારા પર દૃષ્ટિ કર!' એ શખ્દા વદીએ છીએ, તે અર્થ-રહિત થઈ પડે, કેમકે જે નિરાકાર છે-જેને હાથ, પગ, મુખ કર્ણાદ धिन्द्रिये। नथी, तेने नेत्रे। पणु द्धाय निक्ष अने नेत्रे। द्धाय ते साक्षर गखायः हवे नेत्रे। वगर क्रुपानी दिल्ट डेमे क्री शहे ? वणी साक्षर સ્વસ્ત્પ તા જીવને સાધ્ય છે, પણ (નરવયવી, નિર્ગુણ, નિરંજન, સચ્ચિદ્ધાનંદઘન સ્વસ્ત્પ જીવની દૃષ્ટિમાં કેમ ઊતરી શકે ! તેના સાક્ષાત્કાર ક્રિમ થાય ? અલિદ, મુક્ત, અજર, સર્વવ્યાપી એવું સ્વરુપ જાણવાના, સાક્ષાત્કાર થવાના પ્રકાર, હે ગુરુદેવ! આપ અમને ખતાવા. શંકરરૂપ প্রীશંકરાચાર્યે પણ 'मज गोविंदम्' ગાયું છે, तेभ नंदपाङ्गणरिंगणलोकमनायासं परमाकाकाम । नानाकविपतनानाकारमनाकारं भवनाकारम् ॥(नंहनां आंशशां विशे મંદ મંદ ગતિ કરતા, શ્રમ વિનાના, પરમ આકાશરૂપ, અનેક પ્રકારના કલિયત આકારાને ધારેલું કરનારા, નિરાકાર, ત્રણે સુવનારુપ શ્રીકૃષ્ણું પરમાત્મા છે) વગેરે ગાઇને ઇશ્વરનાં સાકાર, તેમ જ નિરાકાર બેજ સ્વરુપા દર્શાવ્યાં છે. તેમ જ ગીતા, ઉપનિષદ્ ને બીજે અનેક સ્થળે तेमने साधार, सावयव, निराधार, निरवयव मान्या छे. ये प्रमाध् મહાતમા પુરુષો પશુ પરમાતમાના સ્વરૂપનું નૃતન નૃતન પ્રકારે વર્ણન કરે છે. જે સ્વરૂપને શિવ પ્રદ્યાદિ જાણી શકતા નથી; જેઓ જાણે છે તેઓ પણ 'નેતિ નેતિ'-'એ નહિ, એ નહિ'-એ શબ્દોવડે તેનું વર્ણન કરે છે; તા પરમાતમાનું શુદ્ધ અને સાક્ષાત્ સ્વરૂપ કેવું છે, તેનું દર્શન અમને કરાવા આપ મહાતમા, સંગથી રહિત, સત્પુરુષોમાં ઉત્તમ, नित्य तथा अद्भितीय आनंहरसथी व्यापक्ष ने ह्याना समुद्र

<sup>\*</sup> यन्नेति नेति वचनैर्निगमा अवोचुः।

છા, તે અમારા ઉપર કૃપા કરા ! આપના અનુગ્રહથી અમારા અનેક પ્રકારના સંશયા છેદાઇ ગયા છે;\* અમે ભાગ્યશાળી થયાં છીએ; કૃતાર્થ થયાં છીએ; કામાદિક અગાધ ઝૂડથી ભરેલા સંસારહ્વપી સાગરથી મુક્ત થવાને જિજ્ઞાસુ બન્યાં છીએ; આપ કૃપા કરીને એ અવિનાશી, અવિકારી કૈવલ્ય સ્વરુપનાં દર્શન કરાવીને આ જીવને કૃતાર્થ કરા.''

મહાતમા ક્ષણભર મૌન ધારણ કરી નેત્રા મીંચીને બેસી રહ્યા. પછી બાલ્યા; 'હે વત્સ! તારા જેવી જ જિજ્ઞાસા પૂર્વકાળમાં કાઇ એક રાજાને થઇ હતી, તેની કથા તું સાંભળ!"

આ (વશ્વમાં કાઇએક નગરમાં, સંપત્તિમાન, વિદ્વાન, ગુણજ્ઞ, શાસ્ત્રવેત્તા, સંસ્કારી, સત્પુરુષાને સેવનારા એક રાજ રાજ્ય કરતા હતા, તે પરમ પદાર્થના જિજ્ઞાસ હતા ! પૂર્વ જન્મના સંસ્કારયાગથી એ રાજને ઇશ્વરદર્શન-પ્રદ્વાપ્રાપ્તિની જિજ્ઞાસા થઈ હતી. અનેક મહાતમાંમાં, સંત પુરુષા, પંડિતા, તેના મનનું સમાધાન કરવા માટે તેની સભામાં આવતા હતા. પણ કાઈ તેના મનનું સમાધાન કરી શકયા નહિ.

એ રાજા સર્વ મહાતમા પુરુષોને એક જ પ્રશ્ન કરતો, ''તમે ઇશ્વરને જાણા છા ? તે છે ? કેવા છે ? તે છે તા મને તે ખતાવા. ન ખતાવી શકતા હા તા તે નથી જ એમ માના. પછી પાપ કે પુષ્યે નથી. દાન, તપ, ત્રત પણ નકામાં છે. તેને માટે ભજન યજન પ્રજન શા અર્થે ?"

રાજાનું પ્રશ્ન અતિ ગૂઢ-કૂટ હતું. વિશ્વનગરમાં રહેલા જીવો, પેતાનું જ સ્વરુપ જાલુતા ન હોતા, તેા ઇશ્વર, પરમાત્મા, બ્રહ્મ, પરપ્રદ્માનું સ્વરુપ કયાંથી જાણે અને ખતાવે પશ્ચ કેમ જ જાણવાના અહંભાવ ધરાવે તે તેઓની કૃદ્ધકતા જ હતી. છતાં એ કૃદ્ધક જીવો, રાજાને કાઇ રીતનું લાધું ચતું સમજાવી તેની પાસેથી દ્રવ્યપ્રાપ્તિની લાલસાથી કહેતા હતા કે, 'અમે ઇશ્વરને સંપૂર્ણ રીતે જાણીએ છીએ અને તેને ખતાવવાને પણ સમર્થ છીએ.'

राज हिता है-"भने अतावा !"

आत्मा-परभात्माना स्वक्रपने निक्क लिखनारा अने दैवना ने अद्वेतना रक्कस्थिश अदिर्भुण अवा छवे। रालना मननुं सभाधान करीने, ते द्वारा, सत्, जित्, अने आनंद्रधन अदुं परभात्मानुं

भियते हृद्यप्रिन्थः छियंते सर्वसंशयाः ।

सत्यथी तथा असत्यथी विक्षाणु डेार्ड अन्य पहार्थना केवं, पणु दृष्टिश्री अगे। यर स्वरूप अताववाने। प्रयत्न हरता द्वता; पणु लेहरदित अझनुं प्रतिपादन हरतुं अने तेने माथिह दृष्टिथी गे। यर थाय तेम अताववामां माथिह छवे। इदील्वत थता नहता, अटेबे राज वधारे ने वधारे शंहाशीक थते। हती। ते सत्यासत्यने अहु सारी रीते जिल्लारे। हती, संसारथी अत्यंत उद्वासीन थयेथे। हती। परंतु सर्व पदायों सेवनारे। ने परमात्मानुं सत्य स्वरूप संसारमां रही, जाण्याने जिज्ञासु हती. तेनी वृत्तिओ। उत्तम स्थानमां हसती हती, ते नित्यानित्य वस्तुने। विवेदी हती, शमादिह षट्संपत्तिने। उपासह हती, पणु शुद्ध लावनाथी वेष्टित छवने के परम दिन्य स्वरूपने। साक्षात्कार थती, ते तेने न थती होवाथी, नित्य क परमात्माना स्वरूपने। साक्षात्कार हरवानी घडलांक हर्यां क हरती। हती।

એવા અધિકારી જીવ, દુનિયાદારીના વાક્પંડિતાના, વખરી વાણી ધરાવનારાઓના ને ભાગાના ભાકતાઓના વાક્ચાપલ્યથી છેતરાઇ જાય, એ અશકય જ હતું. તેના મનનું સમાધાન કરવાને આવેલા પંડિતા સાથે આત્મા અનાત્માના, પંચકાષના, જગત્જીવના, દશ્યાદશ્યના તે એવી તો સારી રીતે વિચાર કરતા કે, પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર કરાવનાર

પ્રપંચી જીવા તેની સાથના વાદમાં પરાજિત થવા.

કેદમાં પડેલા આવા પરાજિત થયેલા અનેક મહાત્માઓને તે વેદાંતીઓ રાજ, જેમ વરુણપુત્ર બંદી જનક વિદેહીની રાજ-સભામાં અનેક પંડિતા સાથે વિવાદ કરી પરાજય

કરતે. ને પછી તેમને જળમાં પધરાવતા હતા, તેમ જ આ રાજા પહ્યુ, પરાજિત થયેલા મહાત્માઓને કેદ કરતા હતા, તેમ તેના કેદખાનામાં હજારા વિદ્વાન, ગુણવાન, દ્વેત અદ્વેત શાસ્ત્ર ભણેલા ને કેટલાએક તા વળી 'બ્રહ્મને અમે યથાર્થ જાણ્યું છે' એવું કહેનારા વેદા-તીઓ કેદ પહેલા હતા. એ વિદ્વાના, ગુણવાન ને બ્રદ્મને જાણવાનું શાસ્ત્ર ભણેલા હતા ખરા, પણ પાતાની અહંવૃત્તિથી જગતની માયામાં લાલુપ હાવાથી અંધાયલા હતા. તેમને પાતાને ઇધ્વરના સાકાર કે નિરાકાર સ્વરૂપના નિશ્ચય જ ન હતા, તા સાક્ષાતકાર તા હાય જ સાના શે એવાઓ ખીજાને કેમ જ સાક્ષાતકાર કરાવી શકે જેનું પાતાનું જ

<sup>\*</sup> સંસારમાં સરસા રહે ને મન મારી પાસ; સંસારમાં લેપાય નહીં તે બણ મારા ઢાસ. ધીરા બક્ત.

પેટ ખા**લી છે**, તે બીજાને કેવી રીતે તૃપ્ત કરી શકે ? બિક્ષુક ભિ**ક્ષુકને** કેમ સંતુષ્ટ કરી શકે ? પૂર્ણુમાંથી જ પૂર્ણ થઇ શકે છે. અપૂર્ણુમાં**થી** પૂર્ણ કેમ થઇ શકે ?

આ કલિયુગના પ્રતાપ એવા છે કે સા પ્રદ્ધાના સાક્ષાત્કાર કરવા અને કરાવવા તત્પર થાય છે; સર્વે જીવા પ્રદ્ધા પ્રદ્ધા, ઇશ્વર ઇશ્વર, પરમાત્મા પરમાત્માના પાપટની પેઠે ઉચ્ચાર કર્યા કરે છે; પરંતુ જેમ જળમાં રહેલા કમળને શીતળ અને મધુરાં જળના સ્પર્શ થતા નથી, તેએ જ આ જીવાને પસ્ત્ર પ્રદ્ધાના જરાએ રપર્શ થતા નથી, તેએ લટપટ પંચી છે; માયામાં મુખ્ય છે; ઉદરપરાયણ રહી, વિષયસેવનમાં પ્રવૃત્ત રહેનારા છે; પ્રદ્ધાને જાણવાને ત્યાગની જે આવશ્યકતા છે, તેનાથી તેએ બહિર્મુખ છે. જેની પ્રજ્ઞા પ્રકટ નથી, જે જીવ જ્ઞાનામતનું પાન કરીને તૃપ્ત અને કૃતકૃત્ય થયા નથી, તે જીવ લસે અનેક શાસ્ત્રા ભણ્યો હાય, સમર્થ ગુરુમુખથી આત્મા પરમાત્માના ભેદ અને અભેદનું જ્ઞાન શ્રવણ કીધું હાય, તાપસ્ત્ર આદ્ય ઇન્દ્રિયાને આંતરમાં વાજ્યા વગર, પ્રદ્ધા–પરમેશ્વર–પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર કરી કે કરાવી શકતો નથી.\*

રાજાએ કેદખાને માકલેલા પુરુષોમાં એક પણ છવ ખરે: તત્વિત ન હતો; બ્રદ્મના સાક્ષાત્કાર પામેલા ન હતા; માર્ગ પણ ચહેલા ન હતા. સર્વ વ્યવહારચતુર હતા. તે સર્વ માયામાં મુખ્ય જ હતા. તે સર્વ માયામાં મુખ્ય જ હતા. તે સર્વ માયામાં મુખ્ય જ હતા. તે તેમાંનાં કાઇની પણ અહેતા મમતા નાશ પામી ન હતી, તેઓ અવિનાશી પરમાત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપનું દર્શન કરવાના અધિકાર ને પણ પામ્યા ન હતા. હા, તેઓ ફક્ત પરમાત્માને પામવાના રસ્તે ચક્યા હતા ખરા. વત્સ! જાણુ કે જગતમાં જે જાણતો નથી તે જ જાણે છે. જે જોણું છે તે જ નથી જાણતો. જે કહે છે કે હું જાણું છું તે નથી જાણતો: જે નથી જાણતો તે જ પરમાત્માના સ્વરૂપને જાણું છે કે, હું માર્ગ ચડેલા છું. વેદનું અધ્યયન કરનાર, અનેક ધર્મશાસ્ત્રોને જાણુનાર, જગતના કાર્યમાં અતિ કુશળ, માટાં માટાં સૈન્યના પરાજય કરનાર, માટાં માટાં સાટાં રાજયે કરનાર,

पराक्रि खानि व्यतृणत्स्वयंभूः, तस्मात्परां पश्याति, नान्तरातमन् । कश्चित् धीरः प्रत्यगात्मानमेक्षत्, आवृत्तवक्षुः, अमृतत्विमच्छन् ॥

<sup>†</sup> नाइं प्रकाशः अर्बस्य योगमायासमावृतः ।

ગુણાવગુણ શાધનાર, દ્રીપાંતરામાં કીર્તિ સંપાદન કરનાર જીવ ખુદ્ધ-તત્ત્વને જાણતા નથી. જેની ચામેર જગતની લીલા તરવરી રહી છે, જે જગતને તેના ગાંચર થતાં સ્વરૂપમાં જ 'સત્ય' જાએ છે, તેવા જીવ ગમે તેવાં મહાન કાર્યો કરનારા હાય છે, તાપણ તે પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર કરી શકતા નથી. દુનિયાદારીના ડાદ્યા પુરુષા દુનિયામાં જ ડહાપણવાળા ગણાય છે; પણ તેમનું ડહાપણ પરખ્રદ્ધાને જાણવામાં નિષ્ફળ જ છે. ઉપનિષદ્દ, ખ્રદ્ધાસૂત્ર, ને ગીતા ગુરુમુખથી સારી રીતે શ્રવણ કીધાં હાય, તા પણ જયાં મુધી આત્મા અનાત્માની અભેદ સ્થિતિ જીવને પ્રાપ્ત થઇ નથી, ત્યાં સુધી તે જીવને પરમાત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ દિવ્યે પડતું નથી. જેમ ધાતુની કડછી દાળ શાક વગેરેના સ્વાદિષ્ઠ રસને જાણતી નથી, તેમ અનેક શાસ્ત્રાના અભ્યાસ કરનારા જીવ પ્રદારવસ્ત્રપના સાક્ષાત્કાર કરી શકતા નથી.\*

રાજાએ અનેક સંત મહાત્માઓને કેદખાનામાં પુરવાથી, લોકામાં તેની અનેક પ્રકારે અપકીર્તિ થવા લાગી. દેશ દેશાંતરમાં તેની વાતો ચર્ચાઇ. તે નાસ્તિક ને અધર્મી-પ્રદ્યાપીડક ગણાયા. થાંડા કળ જતાં કાઇ પણ પંડિત, ઇશ્વરના સાક્ષાત્કાર કરાવવાને તેની સમીપ આવવાને હિંમત કરી શક્યા નહિ. કિવદંતી એવી ચાલી કે, જેઓને કેદખાને પુરવામાં આવેલા છે, તેઓને રાજા અનેક પ્રકારે દુઃખ દે છે, કાઇને ઘંડીએ બેસાડી દળાવે છે, કાઇને રંડીએ કાંતવા બેસારે છે, કાઇને અળદની પેઠે કાેશે જેડે છે અને કાેઇની પાસે બીજાં અનેક અધર્મનાં કાર્યો કરાવે છે. આવી આવી અનેક ચર્ચા લાેકાેમાં ચર્ચાવા લાગી.

સૌ રાજાને ફીટ ફીટ કરવા લાગ્યું. કેાઇ કહેવા લ.ગ્યા કે, 'ઇશ્વર કંઈ રસ્તામાં બેઠા છે કે, આવા પાપી રાજાને દર્શન દે!' ત્યારે બીજા બાલ્યા કે, 'बहुरत्नા वसंघग'-'ભલા! ભત્ની પૃથ્વી પડી છે;† કાઇ ઇશ્વરના લાલ, એનું માથું ભાંગવા નીકળી આવશ્ને;' કેાઇએ કહ્યું કે, 'હિમાચળમાં ઘણા મહાત્માઓ છે, તે આવે તેા રાજાના નાદરા ઉતારે;' અને કેાઇએ કહ્યું કે, 'આ કળિકાળમાં મહાત્માએ જ કેવા! એ તા હવે ગયા.' બીજા નાસ્તિકવાદી બાલ્યા કે. ઇશ્વર હાય તા કાઈ ખતાવે કેની! ઇશ્વર બીશ્વર એ તા મનની કલ્પના છે, તે ફાંફાં અને કુંફાં

पठन्ति चतुरो वेदान्धर्मशास्त्राण्यनेकशः ।
 मात्मानं नेव जानन्ति दवी पाकरसं यथा ॥

<sup>†</sup> कालोऽप्ययं निग्वधिर्विपुला च पृथ्वी.

છે, ઠગારાએાની ઠગ વિદ્યા જ છે;' આમ અનેક રીતે રા<mark>જાની નિંદા</mark> ને ચર્ચા થવા લાગી.

રાજાએ કેદખાનાનું વૃત્તાંત જગતથી એવું તેા ગુપ્ત રાખ્યું હતું કે, ત્યાં શું ખને છે તે કાેઇ જાણતું ન હતું. એથી બહારની પ્રજા પાતાના મનમાં આવે એવી અનેક કલ્પનાએ કરતી હતી. પણ રાજા શુદ્ધસત્ત્વન ગુણી હતો; બ્રાહ્મણોના પાયક હતા; ધર્મના પાશવડે બંધાયલા હતા; ભગવદ્ધર્મના અનુષ્ઠાનવઉ સર્વેશ્વર વિષે અખંડ ભક્તિમાન્ હતા; દયા, લજ્જા, ને ભયથી ભરપુર હતો; જ્ઞાનમાં તે કંઇક સહેજ અપૂર્ણ હતા ને તેની વૃત્તિએા વિષયમાં પ્રવૃત્ત હતી. તે મનનાે અને પંચજ્ઞાનેંદ્રિયાના આશ્રય કરીને કુવળ શण्हाहि विषयेतनं જ સેવન કરતા હતા, \* तेथा જ **પ્રક્ષનું** તત્ત્વ જાણવાથી અહિર્મુખ રહ્યો હતો. 'તત્ત્' પદ† અને 'ત્વં'પદના अर्थनं तेने यथार्थ ज्ञान थयुं न ढतं. तेम आ જગतना माथि पंडिताओ તેને એવું કસાવ્યું હતું કે, પરમાતમા નામ રૂપાદિકથી રહિત નથી પણ સહિત છે. તેના સાક્ષાત્કાર મહાત્મા પુરુષા જ કરાવી શકે છે. તેથી જ તેને આ ચેટક લાગ્યું હતું કે, 'જે મને પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર કરાવી આપે, તેના હું દાસ થઇને રહું અને આ રાજપદના ત્યાગ કરી સર્વ કાળ તેની સેવા કરું.' એ રાજા કંઈ વિવેકરહિત ન હતા, તા પછી ગુણસંપન્ન મહાત્માઓને દુઃખ દે, એ અને જ કેમ ? પણ મંદબૃદ્ધિને ચાર્ગ અજ્ઞાની પુરુષની પેરે, વ્યાપક પરમાત્માને પ્રમાણવ**ે** જા**ણવાની** ક્રચ્છા ન કરતાં, અથવા તે રૂપાતીતને દૃષ્ટિએ નિરખવાને જે શુદ્ધ સાત્વિક યેમ–સક્તિની દઢતા જોઇએ,‡ તેવી દઢતા ન થવા છતાં તે માયિક દૃષ્ટિથી તેના સાક્ષાત્કાર કરવાને ઈચ્છતા હતા. હે વત્સ! પ્રકાશક આત્માને પ્રમાણની અપેક્ષા જ નથી-તે સ્વયં પ્રકાશ જ છે. પ્રકાશક સૂર્યને જેમ પ્રકાશ માટે અન્ય પ્રકાશની અપેક્ષા નથી, તેમ સત્-ચિત્-આનંદ-ઘનાત્મક પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર કરવામાં અન્યની અપેક્ષા નથી. શુદ્ધ સાહ્વિક પ્રેમ જ દર્શન કરાવે છે. પરંતુ એ જ્ઞાનથી ते विभाभ हते।

બ્રાહ્મણ, મહાત્મા, સંત કે તપસ્વીના દ્રોહી એ રાજા ન હતા, પણ માનતા હતા કે, એ દ્વારા કાઇ પરમ પુરુષ મારું કલ્યાણ કરશે. ક્રારાગૃહમાં પૂરેલા સંત મહાત્માએમાને તે સર્વ પ્રકારનું સુખ આપતા

<sup>\*</sup> श्रोत्रं चक्षुः स्पर्शन च रसनं प्राणमेव च! अधिष्ठाय मनुधायं विषयानुपसेवते ॥ गीता १५।९

<sup>†</sup> ततः वदं तत् वरिमार्गित्व्यम् ‡ मां च योऽव्यभिचारेण भक्तियोगेन सेवते।

હતા. પ્રભાતમાં ઊઠીને તે સર્વનાં દર્શને જતા, તેમનું પૂજન, અર્ચન, પાદપ્રક્ષાલન આદિ કરીને તેમનાં ચરણામૃતનું પાન કરતા. કારાગૃહ-વાસી સંતો કાઇપણ વાતે દુઃખ ન પામે, તેની સંપૂર્ણ રીતે તપાસ રાખતા. આ સર્વ કાર્ય તે એવી તા ગુપ્ત રીતે કરતા હતા કે કારા ગૃહની અહ!રની પ્રજા કેવળ જ અજ્ઞાત રહી હતી. સંતો નિત્ય તેને આશીર્વાદ આપતા હતા કે, "હે રાજન્! અમારી ઇશ્વરપ્રતિ સપ્રેમ એવી યાચના છે કે, તારા મનનું સમાધાન થાએા."

રાજા પ્રેમપૂર્વક પ્રણામ કરીને કહેતા કે; ''હે મહાત્મા પુરુષા! હે કરુણાના સાગરા ! આપની કૃપાથી જ મારી કામના પૂર્ણ થશે. હું જે ઉત્તમ ફળની પ્રાપ્તિ ઉચ્છું છું, તે કેવળ આપનાં ચરણની કૃપાવડે જ પ્રાપ્ત થશે. મારી કામનાની મુક્તિ સાથે આ કારાગૃહમાંથી આપ સર્વની પણ મુક્તિ થશે."

રાજાએ દેશ પરદેશ ઢંઢેરા પીટાવીને જગતને જાણુ કીધું કે, 'જે કોઇ ઇશ્વરના સાક્ષાત્કાર કરાવશે, તેના મનની ઢંઢેરા વ્યાવહારિક સર્વ કામનાની તે તૃપ્તિ કરશે–તેને પાતાનું રાજપાટ સોંપી દેશે, તે તેના દાસ બની રહેશે, પણ જે કાઈ તેને છળવા આવશે, તેના કારાગૃહમાં જ વાસ થશે.' દેશ દેશાંતરથી અનેક પંડિતા, માયાના જીવડા સાધુસંતા, માટા માટા આચાર્યો ધન ને કીર્તિની લાલચે તેની ઇચ્છા તૃપ્ત કરવાને આવતા હતા, પરંતુ તેઓ નિરંતરના કારાગૃહના વાસ સાંભળીને પુનઃ ચાલ્યા જતા હતા. આવનારા પુરુષામાં એક પણ પુરુષ ચૌદ લાકોના સંન્યાસી કે વિશ્વસુખના ત્યાગી ન હતો; પણ સર્વે કીર્તિ સુખાદિકના લાલચુ હતા. કાઇની પણ ભાગવાસના નિર્જીય ન હતી, તેમ કાઇને ઉત્કટ વૈરાગ્ય પણ વ્યાપેલા ન હતો. એવા પુરુષા તે રાજાની શંકાનું જે સમાધાન કરી શકે તેમ ન હતું, તા પરાક્ષનું અપરાક્ષ (પ્રત્યક્ષ) દર્શન તા કરાવી જ કયાંથી શકે !

#### અપર અષ્ટાવક મુનિતું આગમન

પણ એક સમયે સાક્ષાત અપર અષ્ટાવક યાગી-તપસ્વી-મુનિ સંતનું રૂપ લઇ એ રાજાની સભામાં આવી ચક્યા તેનું તેજોબળ જેતાં જ રાજા દિક્-મૂઢ થઇ ગયા, સંભ્રમમાં પડી ગયા અને તુરત પાતાના આસન ઉપશ્થી ઊઠીને તે જાવિના ચરશુમાં પક્યો. પછી અર્ધ્યપાદ્યથી તેમની પૂજા કરી બે હાથ જેડીને તે બાલ્યા; 'હિ મહાત્મા ! હે દેવેશ! આપ ભલે પધાર્યા! કહા હું આપની શી સેવા કરું ? આ દાસ આપનાં ચરણ તળાંસવામાં પાતાનાં જન્મનું સાર્થક સમજે છે!'!

અપર અખ્ટાવકે કહ્યું; " હે રાજા! હું તને ઇશ્વરના સાક્ષાત્કાર કરાવવા આવ્યા છું!"

રાજાએ કહ્યું; 'હિ મુનિ! આપ મારી પ્રતિજ્ઞા જાણા છા ! જે કાઇ મને ઇશ્વરના સાક્ષાત્કાર કરાવે, તેને મારુ આણું રાજપાટ અને સકળ વૈલવ-વિભૃતિ સાંપી દેવાને હું વત્પર છું; પણ જે દંભથી, કપટથી કે છળથી મને છેતરવાના પ્રયત્ન કરે છે, તેને હું નિત્યને માટે કારાગૃહમાં માકદ્યું છું!"

અપર અષ્ટાવકે કહ્યું-"હે રાજન! તારું રાજપાટ તારી પાસે રહેવા દે, મારે તેની કામના જ નથી; કારાગૃહવાસ કરાવવા એ તો તારે માટે અતિ કડ્યું કર્મ છે! અમારે સંતને તા રાજમંદિર ને કારાગૃહ સરખાં જ છે! પયુ પ્રથમ તું પ્રશ્ન પૂછ ને તારી કામનાને સફળ કર; અને સત્વર તેં મૂહતાથી અનેક મહાતમા પુરુષોને કારાગૃહમાં પૂર્યા છે તેઓને મુક્ત કર."

રાજાએ એ હાથ જોડીને પૂછ્યું; 'હે સંત પુરુષ! પરમાત્મા છે?

तमे तेने लागे। छ। ?"

અપર અખ્ટાવક ભાલ્યા; ''હા, છે, અને તેને હું જાહું છું !'' રાજા બાલ્યા; ''હે કૃપાસિંધુ! જે આપ પરમાત્માને જાણા છા, તા મને તેમનું દર્શન કરાવા!''

અપર અષ્ટાવકે કહ્યું; "હે રાજન્! હું તને દર્શન કરાવીશ પણ હું જે આગ્રા કરું તે તું સાંભળ! આજથી આકમે દહાં તારા નગર-માંના શિષ્ટ પુરુષોની એક સભા કર; જે સંત મહાત્મા પુરુષોને તેં કારાગૃહમાં પૂર્યા છે, તેમને એ સભામાં આવવાનું નિમંત્રણ કર; એ સર્વની સમક્ષ હું તને ઇશ્વરના સાક્ષાત્કાર કરાવીશ!"

રાજાએ પ્રણામ કરીને તે મુનિની આજ્ઞાના સ્વીકાર કર્યો અને મુનિરાજ આઠમે દિવસે આવવાના વાયદા કરી તતકાલ ત્યાંથી અંતર્ધાન થઇ ગયા.\*

<sup>•</sup> कायस्त्रसंयमात्, तत् प्राह्मशक्तिमः, चक्षः प्रकाशासंप्रयोगे, अन्तर्धानम् । पातंत्रस्रयोगदक्षेत्रन्, विभृतिपाद, २१ मुं सूत्रः

આઠમે દિવસે પ્રભાવમાં રાજાએ માટી સભા કીધી. નગરના શેઠ શાહુઠારા, પંડિતા, ઝવેરીઓ, અધિકારીઓ અને સામાન્ય લોકોથી આખું દરખાર મંડળ ભરાઈ ગયું. એક બાજુએ કારાગૃહમાં પ્રદેશા સઘળા મહાત્માઓ પણ બિરાજમાન થયા હતા; તેઓ પણ કારાગૃહમાંથી મુક્તિ મળે તેને માટે પ્રાર્થના કરતા હતા કે તે પરમેશ આ મહાત્માને યશ અપાવે. સભામંડપના મધ્યમાં મૂકેલા ઊંચા સિંહાસનપર અપર અષ્ટાવક બિરાજેલા હતા. તેમનાં મુખચંદ્રના પ્રકાશથી સભામંડળ ઝળહળી રશું હતું; તેમની તેજસ્વી મૂર્તિ એઇને સર્વે દિડ્ મૂઢ થઇ ગયા હતા. તેમનાં મુખમાંથી અરકુટ ૐકારના જપ જપાતા જ જતા હતા. સાક્ષાત્ શંકર જ રાજાના મનનું સમાધાન કરવાને પધાર્યા હોય તેવી તેમની આકૃતિ શાબી રહી હતી.

સભા ભરાઇ ગઇ. મહાત્માના મુખમાંથી શાે શખ્દાેચ્ચાર થાય છે, તે સાંભળવાને જેમ ચકાેર પક્ષી ચંદ્રની સામા એકીટસે જોઈ રહે, તેમ સર્વની દૃષ્ટિ તેનાપર જ ઠરી રહી હતી. ચાેપદારે નેકી પાેકારી. સર્વ શ્થળે શાંતિ વ્યાપી ગઇ. પછી રાજ બાેલ્યા; ''હે મહા-પુરુષ! હે ચાેગીન્દ્ર! મને પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર કરાવા!''

યાગીન્દ્રે કહ્યું; "હે રાજા! જરા ધીરા થા, પ્રથમ આ સભામાં એકેલા, હીરા-માતી-માણેક પન્નાના પરીક્ષક ઝવેરીઓને મારી સમીપ એસાડ." તુરત જ ઝવેરીઓને આગળ લાવીને બેસાડવામાં આવ્યા.

તે પછી મહાત્માએ, રાજાના કંઠમાં પહેરેલા હીરાના હાર તથા બીજા સામંતા અને મન્નીએાના કંઠમાં પહેરેલા બ્રષ્ટાવક અને માણેક, રતન, લીલમ, પન્નાના હારા લીધા; અને ઝવેરીએા સમીપ બેઠેલા ઝવેરીએાને કહ્યું; 'હે મહાજના ! તમે ઝવેરાતની પરીક્ષા કરી શકા છે৷ ખરા કે!''

अवेरीक्या काल्या; " द्धा, मदाराज !"

પછી ચાેગીન્દ્રે સઘળા હારા કડાંએા વગેરે તેમને આપી કહ્યું; "આની પરીક્ષા કરા."

ઝવેરીએાએ એક એક દ્વાર હાથમાં લઇને જણાવ્યું કે, આમાંના અમુક અમુક હીરા લાખ લાખ રિવના છે-તેની કિંમત પચીસ **લાખની** છે; અમુક હીરાની કિંમત દશ લાખથી એાછી અંકાશે નદિ. અમુક ાલ અશુમાલ છે; અમુક લીલમ એવું છે કે, સા રુપિએ પણ કાઇ લે નહિ.' એમ જૂદા જૂદા હીરા, માતી, માશેક, લાલ, લીલમની કિંમત જણાવી; તેમ જ તે જવાહીરાની ઉત્તમતા, મધ્યમતા અને કનિષ્ઠતાનું પણ કેટલુંક વિવેચન કીધું.

અપર અષ્ટાવક્કે ઝવેરીઓને કહ્યું; ''આ લાલ લીલમની પરીક્ષા વર્મ ખરાબર કરી જાણા છા કે ?''

अवेरी महाकने इहां; "हा महाराज!"

યાગોંદ્રે કહ્યું, 'જબ હમકુ 'અલીકે અલી' યહ પરીક્ષા શિખા દે! તુમ નહિ શિખાયગા તા ચાંડાલકે હાથસે તુમારા શિર કટવા ડાલેગા!" આમ બાલતાંની સાથે જ યાગીનેદ્ર એવી તા ભયંકર મુખ મુદ્રા ધારણ કીધી કે, ઝવેરીએા ગભરાઇ ગયા, સભા આશ્ચર્યમાં પડી ગઇ, રાજા વિચારમાં ગાયાં ખાવા લાગ્યા.

ભુદેવા મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યા કે, 'આ યાગીરાજ રાજાને કેવી રીતે પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર કરાવશે.' ઝવેરીઓ એક બીજાના મોઢા સામું ટગર ટગર જેતા વિચાર કરવા લાગ્યા કે, હમણું ને હમણું ઝવેરાતની પરીક્ષા કરતાં કેમ શિખવી શકાય શ એ અને કેમ ?' ઝવેરીઓને થાડીવાર અન્યોન્ય વાતચીત કરતા એઇ, યાગીન્દ્રે ક્રોધ-મુદ્રા ધારણ કરીને કહ્યું કે; "અબે ઝવેરીઓ! હમકુ શિખાતા હૈ કે નહિ ? 'અબીકા અબી' હમકુ ઝવેરાતકી પરીક્ષા શિખાવ, નહિતર 'અબીકા અબી' તુમારા શિર કટવા ડાલુંગા !" એમ કહીને પાતાની પાસેના એક લઠ્ઠ ઉગામીને પુનઃ બાલ્યા કે; "શિખાતા હૈ કે નહિ!"

ખીજ ઝવેરીઓ તા થરથર કાંપવા લાગ્યા, પણ તેમાંના એક વૃદ્ધ ને હિમતવાન ઝવેરી ખેલ્યો; મહારાજ! તમારે જોઇએ તો અલી ને અલી માથું કપાવી નાંખા, પણ 'અલી ને અલી' અમારાશ્વી તમને એ પરીક્ષાશક્તિ શિખવી શ્વકાય તેમ નથી. લાલ લીલમની પરીક્ષા કરતાં કરતાં અમારા કાળાંનાં ધાળાં થયાં, પણ હ્રજી પૂર્ણ પરીક્ષાશક્તિ અમારામાં આવી નથી, તા જેણે કાેઈ દહાડા લાલ લીલમ જોયાં નથી, તેને એ પરીક્ષા કેમ શિકવી શકાય ?"

પણ મહારાજ તા હઠ લઇને એઠા કે; "અલીકા અસી શિખાવ; 'અસીકા અસી' ઇસ્કી જો ન્યૂનાધિક કિંમત હૈ ઇસઠા કારશ્રુ અવાવ, નહિતર તુમેરા શિર કટવા ડાલેગા;" અને પાતાના હાથમાંના વજકંડ ઉગામી તે ઝવેરીના મસ્તકપર પ્રહાર કરવાને વતપર થઈ ગયા. મહારાજની આ યુક્તિના ભેદ રાજ સમજ શકયા નહિ. તેમને અત્યંત દ્વેાઘયમાન થયેલા જોઇને રાજા પણ થરથરી ગયા ને મનમાં ગભરાયા કે, 'રખેને બાવાજી એકાદનું માથું કાડી નાંખે!' પછી તે કરદ્ભય જોડીને પ્રભામ કરતા બાલ્યો; ''દ્ધે મહારાજ! 'અલી ને અલી' તો આપને હીરા માતી માણેક લાલ લીલમના મૃલ્યના ભેદ, ઉત્તમ ને અધમપણું કેમ શિખવી શકે! એની પરીક્ષાશક્તિ તમને કેવી દ્વીતે શિખવી શકે! એ શિખવાને-એના ભેદ જાણવાને બહુ વર્ષે જોઇએ! આ ઝવેરીઓના બાપદાદાના જવાહીર પારખવાના ધધા છે અને બાળપણથી તે પારખવાનું શિખે છે, તાપણ હજી તે પાકા પરીક્ષક થયા નથી; તા આપ, જેણે કદાચ જ જવાહીરા જોયલાં, તેમને 'અલીકા અલી' કેમ શિખવી શકે દે"

ચાગીન્દ્ર બાલ્યા; ''હં, ઐસા હૈ! અચ્છા-એ જડ પદાર્થકી પરીક્ષા શિખનેકુ બહેાન કાળ ચૈચે, 'અભીકા અભી' ઉસંકી વિદ્યા પઢી શકાતી નહિ હૈ! અખ કે અખ'એ ભેદકા સાક્ષાત્કાર હા ન સકેગા, ઐસા ?"

રાજાએ કહ્યું; "હા, મહારાજ! એ ભેદ જોવા, જાણવા ને સમ-જવાને ખહુ કાળ જોઈએ. અનેક પ્રકારના ભારે હલકા, નાના માટા, લાલ લીલમ જોતાં જોતાં એની પરીક્ષાશક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે; તે પછી એની ઊચી નીચી જાત જાણી શકાય છે."

મહારાજને તા એટલું જ જોઈતું હતું. રાજાના મુખમાંથી એ જ વચન કઢાવલું હતું. પછી સૌમ્યદ્દિ ધારણ કરીને, ધ્રજતા કંપતા ઝવેરીઓને શાંત પાડીને રાજા તરફ કરી તે બાલ્યા; "હે રાજા! કંઇ સમજયા ! તને તારી મૃખાંઇનું કંઇ ભાન થાય છે ખરું ! આ નામ રૂપ રંગવાળા એક જડ પથરા છે, જે દિષ્ટએ આ સમાજ જોઇ શકે છે, લેઇ શકે છે, પારખી શકે છે, તેની પરીક્ષાશક્તિ પણ હુમણાં ને હુમણાં સમજાવી-ખતાવી શકાતી નથી; તો જે પરમાતમા, સચ્ચિદાનંદ પ્રભુ, જેના જેવું કાઇ નથી-જેનું રૂપ નહિ, રંગ નહિ, નામ નહિ; જે કેવળ અદ્ધિતીય જ છે; આ ચર્મચક્ષવડે નહિ દેખાય એવા જે છે; જે શખ્દાતીત છે, રૂપાતીત છે, છેંદ્રિયાતીત છે, જેને વેદ 'નેતિ નેતિ' કરીને વર્ણવે છે, તે પમાતમાના તને 'અભીને અભી' સાક્ષાતકાર કરાવવા, એ કેમ બની શકે ! અલ્યા મૂઢ! તેં આ અનેક સંત મહાતમા પુરુષ્ટાને તારી મંદ ખુદ્ધના યાંગે કેદ કર્યાં છે, તેનું કંઇ કારણ ! 'અભીને અભી' આ સર્વ મહાતમાઓને મુક્ત કર અને પછી હું તને ઇધારનું દર્શન કરાવીશ!"

રાજા ખુદ્ધિમાન હતા. તે મહાતમાના વચનના મર્મને ખહુ સારી રીતે સમજી શકયા. તેણે પાતાના મન્નીઓને બાલાવી, સર્વ સંત મહાત્માઓના તેમની યેખ્યતા પ્રમાણે સત્કાર કરીને, તેમને સંતાષ પમાડી, કારાગૃહથી મુક્ત કીધા.

સભા વિસર્જન કરવામાં આવી. પણ મહાતમાનાં વચનામૃતનું પાન કરવા માટે સર્વ બેસી રહ્યા-એક ચલ્લું પણ ત્યાંથી વિદાય થયું નહિ. અપર અષ્ટાવક તો ૐ ૐના જાપમાં લીન હતા. તેમની સામાં બે હાથ જેડીને રાજાએ કહ્યું; "હે મહાતમા! હે યાગીન્દ્ર! આપ મારી કામનાને તૃપ્ત કરા. ઇશ્વરના મને સાક્ષાતકાર કરાવા!"

થાડીકવાર માન ધારણ કરીને મહાત્મા બે!લ્યા; "હે મૂર્ખ રાજા! હુછ તારા મનમાં એવું ઘમંડ રહ્યું છે કે, ઇશ્વરના સાક્ષાત્કાર ક્ષણ-ભરમાં થઇ શકે છે ? રે અલ્પમતિ પણ જિજ્ઞાસ ! ઇશ્વરના સાક્ષાત્કાર થવા એ કંઈ સડજ નથી. જ્યાંસુધી તારી માનસિક-માયિક વૃત્તિ કેરવાઇ નથી, દિવ્ય નેત્રા પ્રાપ્ત થયાં નથી, ત્યાંસુધી ઇશ્વરના સાક્ષાત્કાર તને થઇ શકરો નહિ! ઇશ્વર ચક્ષુષના વિષય નથી, પ્રેમના-જ્ઞાનના विषय छे. भारे तं ज्ञान आप्त ४२. ज्ञानथी तने धिश्वरने। साक्षात्कार થશે. ગાનથી જ અજ્ઞાનની કર્મ માત્રની નિવૃત્તિ થાય છે. \* કર્મના હત અધ્યાસ છે-અધ્યાસ એટલે અન્યથા ખુદ્ધિ † રજ્જામાં સર્પખુદ્ધિ થવી, છીપમાં રૂપાની ખુદ્ધિ થવી, નાશવંતમાં અવિનાશી ખુદ્ધિ થવી, એ અધ્યાસનું સ્વરૂપ છે. એ અધ્યાસનું કારણ અવિદ્યા છે, तस्य हेन-रिवणा। अविद्याने। आध अरवाने तस्वमस्यादि भद्धावाअयातुं क्यांसुधी વિશુદ્ધ હ્રુદયથી અહંકારવૃત્તિરહિત થઇને જ્ઞાન થાય નહિ, ત્યાંસુધી અવિદ્યાના નાશ થતા નથી. અવિદ્યાના નાશ ને વિદ્યાની પ્રાપ્તિ થતાં કુશ્વર-પરમેશ્વર-પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર થાય છે. સુર્યથી અંધકારના નાશ થયા પછી, ગમે તેટલા જેરથી દાેડતા અંધકાર, જેમ સૂર્યના પ્રકાશને નસાડવાને શક્તિમાન થતા નથી, તેમ જ પરાવિદ્યાસ્પી સૂર્યના હુદયમાં સંપૂર્ણ પ્રકાશ વ્યાપ્યા પછી, અપરા વિદ્યાસ્થી અજ્ઞાન

<sup>•</sup> ज्ञानेन तु तद्ज्ञान येषां नाशितमात्मनः।

<sup>े</sup> तेषामादित्यवज्ञ्ञानं प्रकाशयति तत्परम् ॥

<sup>†</sup> अतस्मिन् तद्वि:-अध्यासः।

<sup>‡</sup> १ अयमात्मा ब्रह्म, २ प्रज्ञानं ब्रह्म १ तत्त्वमसि अने ४ अहं ब्रह्माहिस

તેના હુદયમાં ટકતું નથી. પશુ જેમ આ જડ પદાર્થ, હીરા માતીની પરીક્ષા કરતાં શિખવાને આખું આયુષ્ય જોઇએ-છતાં સંપૂર્ણ જાન થતું નથી, તેમ જ એ પરાવિદ્યા\* પ્રાપ્ત કરવાને આખું આયુષ્ય જોઇએ અને માટે અલ્યાસ જોઈએ. શેડિ કાળ ને શેડું સાધન પ્રાપ્ત કરેલા જીવ ઇચ્છા કરે તો તે તેનું શખ્દાતીત ને ઇંદ્રિયાતીત પરમ પુરુષને જોવાને માટે કેમ દર્શન કરી શકે તે કહે કે જેમ હીરાની પરીક્ષા શિખવી શિખવાય તેવી નથી, તે સ્વશ્રમથી-સ્વદૃષ્ટિથી જ શિખી શકાય છે- અહુ કાળે શિખી શકાય છે, તેમ ઇધરદર્શન પણ અહુશ્રમે- અહુ લીગે, શ્રવણ, મનન ને નિદ્ધિયાસનથી જ-શુદ્ધ પ્રેમથી જ શઈ શકે છે. એ વિદ્યા પ્રાપ્ત કરનારને જ પરણદ્યા-પરમાત્મા, શિવ, સચ્ચિદાનંદઘન, પ્રભુ, કૃષ્ણ, રામ નરસિંહનો સાક્ષાતકાર થાય છે. હે મૂઢ રાજા એ સર્વના સ્વલ્ય પણ વિચાર કર્યા વગર, આ મહાત્મા પુરુષોને તેં અપાર દુ:ખ દીધું, કલેશ કરાવ્યો, એ તારી મૂઢતાનું હું શું વર્ણન કરું!"

### શાંતાકારની કથા

"પૂર્વકાળમાં તારા જ જેવા એક મૂર્ખ રાજા હતા. કાઇ એક સંતે તેને 'જ્ઞાંતાજાર મુન્નગશ્યનં પદ્મનામ સુરંગ ! એ શ્લાકના, ગમે તેવા માટે પંહિત આવે તા પણ તને ત્રસ્તુ વર્ષોની અંદર અર્થ સમજાવી શકે નહિ એમ કહ્યું. તેના મર્મ ન સમજતાં આ સરળ શ્લાકના પંહિત પણ અર્થ સમજાવી શકે નહિ, એમ જ તે મૂર્ખશિરામિલના મનમાં કસી ગયું. આથી જેટલા પંહિતા તેની સભામાં આવે તેને તે પૂછવા માંડ્યો કે શાંતાજારં ઇત્યાદિના અર્થ શાે શ અર્થ તા સહેલા હતા, પરંતુ રાજામાં તેના સત્યાસત્યની પરીક્ષા કરવાની શક્તિ ન હતી, તેથી તે રાજા તારી માફક જ પંહિતાને જૂઠા, કંઇ આવડતું નથી એમ જસાવી કેદ કરતા હતા.

એક વખતે કાઇ વ્યવદારકુશળ પંડિત તે રાજાની પાસે આવી અને રાજાને કહ્યું; ''હે રાજા! તું અહુ ચતુર અને વિચક્ષણ છે. આ શ્લોકના અર્થ તું વિચક્ષણ છતાં તને સમજવા માટે આજશી ત્રણ વર્ષો જોઇએ."

<sup>\*</sup> अपरा विश्वा=१ ऋग्वेड, २ यब्बुवेड, ३ सामवेड, ४ अधिवेडेट, १ श्विक्षा, ६ ६६५, ७ ०माडरख्, ८ निरुक्त, ७ छन्ड अने १० ल्यातिष. परा विश्वा=यया तत् अक्षरमिगम्यते । सा विश्वा वा विमुक्तवे ।

રાજાના હુદયની વાત જ તેણે કહી ! 'અહા ! આ કાઇ ખરા પંડિત મને મત્યો.' એમ રાજાએ માન્યું. તેણે તેને પ્રણામ કીધા. પછી રાજા બાલ્યા; "હે ભુદેવ! આપ કુપા કરી મને એના અર્થ સમજાવા."

પછી તે વિવેકચતુર પંડિતે, રાજાને કૌમૂદી જાણાવવા માંડી ને રાજા ત્રણ વર્ષે જયારે વ્યાકરણ શિખી રહ્યો ત્યારે, 'शांताकारं'ના અર્જા કરવા બેઠા. તેણે શું જોયું ? કારાગૃહમાં પરેલા પંડિતાએ જે અહ કીધા હતા, તે જ અર્થ તેને કૃષ્ટિગાચર થયા.

પછી વિવેકચતુર પંડિતની સામું જેઇને તે બાલ્યા; "પંડિતછ! જે વિદ્વાનાએ મારી સભામાં 'જ્ઞાંતાકારં' ના જે અર્થ કીધા છે. તે જ અર્થ આ શ્લાક વાંચતાં સમજાય છે. અરેરે! તે ધૂતારા સાધુના ભાળવ્યાથી, 'આ શ્લાકના અર્થ સમજતાં ત્રણ વર્ષો થાય છે' એમ માની મેં અનેક પંડિતાને મારી મૂહતાથી કારાગૃહમાં ફાકટમાં પૂર્યા છે.''

વિવેકચતુર પંડિતે કહ્યું; "હે રાજ ! તે સાધુ ધૂર્ત ન હતા, પછ્યુ નિયુણ હતો, માત્ર અજ્ઞાનથી તારી ખુદ્ધિ હણાઇ છે, તેથી જ તું તેના કહે-વાના મર્મને સમજવા ન હતા. શાંતાજ્ઞારં મુજાગરાયનં એ શ્લાકના અર્થ કરવાને 'તને' ત્રણ વર્ષો નેકએ; કારણ કે તું વ્યાકરણ આદિથી અજ્ઞાલ હતા. પણ પંડિતા તા લાણેલા હતા, તેથી તેમને તા એ શ્લાકના અર્થ સહજ જ હતા. વ્યાકરણના તને અલ્યાસ થયા ને તેના અર્થ આજે તં કરી શકે છે, તે ઉપરથી જ તું જાણી શકીશ કે, તે સાધુની ઇચ્છા તને સત્ય અર્થ શિખવવાની હતી. રાજા છતાં, તું દેવભાષાથી અજ્ઞાની રહે તે શાભે નહિ; તને ભણવાનું કહેવાય નહિ,-તેથી આ ગુક્તિથી તને ભણાવ્યાે ને તું સ્વતઃ અર્થ કરે, એ જ તે મહાત્માનું લક્ષ્ય વચન હતું."

અપર અષ્ટાવકે કહ્યું; "હે રાજા! ઇશ્વરના સાક્ષાતકાર થાય છે. પણ તે માટે બીજે કંઇ શાધવા જવાની જરૂર નથી. કાેઇ અતાવે ત્યારે જ તેનું દર્શન થાય છે એ તા અજ્ઞાન જ છે. તું તારા હૃદયમાં ને-એ ઇશ્વર ત્યાં જ ખિરાજે છે; મારી તરફ ને, ત્યાં પણ છે! પ**્** જાતાં અર્થાત-દર્શન કરતાં શિખલું જોઇએ. યથાર્થ જોનારા જ ઇશ્વરના

साक्षात्कार करी शक्ते छे. यः पश्यति स पदयति ।

રાજાએ પૂછયું; "હે મહારાજ! પરમાત્માને હું મારા હૃદયમાં

એઈ શકતા નથી, તેનું કારણ શું !"

અપર અષ્ટાવકે કહ્યું; "અન્નમયાદિ પંચ કાષને આકાર રહેલી અવિદાશકિત જ્યાં સુધી વિદ્યમાન હાય છે ત્યાં સુધી જવશિવના ભેદ-

<sup>\*</sup> પંચકાય-૧ અતમય કાય-સરીર, ૨ પ્રાથમય કાય, ૩ મનામય કાય, ૪ વિજ્ઞાનમય કાષ અને ૫ આનંદમય કાષ.

अब्बार वियारे छे. ये अविद्याशित क्यारे निवृत्तिने पामे छे, त्यारे જ્વશિવના ભેદ નિવૃત્ત થાય છે; અને ભેદ નિવૃત્ત થયા પછી સર્વત્ર વિકલ્પરહિત આત્મરવરુપ પ્રકાશે છે. એ શક્તિ પામવા માટે પુરુષે **ુગતની** સર્વ ઉપાધિઓના લય કરવા જોઇએ, વાસનામાત્રના ત્યાગ કરવા જાઇએ, સર્વ દુશ્ય પદાર્થી ઉપર વિચારવડે મિથ્યાદિષ્ટિ કરવી એઇએ અને જ્યારે વસ્તુના અભાવ થઈ જાય ને કંઇ પણ અવશેષ રહે નહિ-નહિ માયા ને નહિ વાસના, નહિ કામના ને નહિ કર્મફળની આસક્તિ, ત્યારે ઈશ્વરનું દર્શન થાય છે. અર્થાત્ કેવળ જ કર્મસંન્યાસ પ્રાપ્ત થયે, સાક્ષાત્કાર સિદ્ધ થાય છે. સર્વ ઉપાધિરહિત સ્વયંપ્રકાશ चैतं चरवरूप प्राप्त थतां, जयारे इंड पण् व्यवशेष रहेशे निह, જાણારો નહિ, અને 'એ નહિ, એ નહિ' એમ જોતાં જાતાં છેલામાં છેલ્લું જે કંઇ રહેશે, તે જ પરમાત્માનું સ્વરૂપ છે-તે જ ખ્રદ્દારૂપ છે-તે જ અર્જીને જોયલું સાક્ષાત્ શ્રીકૃષ્ણનું વૈરાટ-વિશ્વગ્યાપી સ્વસ્ત્પ છે. કુશાગ્રણ હિના જવ જ એ ઇશ્વરસ્વરુપના સાક્ષાત્કાર કરી શકે છે. સમુદ્રને ઉલેચવા એ જેમ કઠિન કર્મ છે, તથાપિ મહાપ્રયત્નથી સમુદ્ર પણ ઉલેચી શકાય છે, તેમ જ જે જીવ, ખેદ પામ્યા વગર, यानी निश्र हरीने, हर्मासिक्तिने। त्याग हरी, अज्ञानने पुरु हरी, સમાનપણ જગતમાં વિચરે છે-સર્વ કર્મનાં ફળના સંન્યાસી ખની, દેહધારી છતાં પણ વિદેહીપણે વિચરે છે, તે જ પરમ પુરુષના ત્રેમી બની રહે છે, તે જ નૈષ્ઠિક મેમી પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર કરી : 21 કે છે. એ સાક્ષાત્કાર કરવા માટે સંકલ્પના સંન્યાસ કરીને ભગવ **ત્પરાયણ થઇ દ્વેતમાત્રના** ત્યાગ કરવા જોઇએ; ભાકતા છતે અભાકતા થવું જોઇએ; શુભાશુભ, લાભ હાનિ, સર્વમાં સમાન વૃત્તિ રાખવી चिष्ठें राग द्वेषथी विमुक्त थवुं क्रिधंका; चित्तवृत्तिने। निराध કरवे। જ્યાઈએ; મનના નાશ કરવા જાઇએ; વાસનાના ક્ષય કરવા જાઇએ અને શમાદિક ગુણસંપન્ન અનવું જોઇ છો. એ સ્થિતિને પ્રાપ્ત થવામાં પાતાના જ પુરુષાર્થ જ કામ લાગે છે. પાતાના પુરુષાર્થથી જ સાક્ષાત્કાર અહીં શકે છે-કાેઇ અન્ય ઈ ધરના સાક્ષાત્કાર કરાવી શકતું નથી. જેમ अरोरभांना राग करो क औषध पीधा विना ने हरी पाज्या विना જતા નથી અને જેમ પાતાને લાગેલી લૂખ, પાતે ખાધા વિના શાંત થતા નથી, તેમ જ ઇધર-પરમેધર-પરમાત્મા- પ્રદ્ભાના સાક્ષાત્કાર સ્વયં આલન વગર થઈ શકતા નથી ને કરાવી પણ શકાતા નથી. જેમ હીરાની પરીક્ષા જાતે જ શિખ્યા વગર શિખાતી નથી, તેમ પરમેશ્વરના સાક્ષાત્કાર માટે રાગ દ્વેષાદિકથી પૂર્ણ એવા આ સંસારને સ્વમતુલ્ય જાણવા ત્રિઇએ. પરમાત્માની ગુણમયી દેવી માયાના ત્યાગ કરીને, જેમ ચેળ ભ્રમરીના ડંખથી ભ્રમરીનું જ સ્મરણ કર્યા કરે છે અને છેવટે ભ્રમરી જ થઇ જાય છે, તેમ જે જીવ પરમાત્માને પ્રસન્ન કરીને પરમાનંદ પૂર્વક પર-માતમાનું જ રાવદહાડા રટા કર્યો કરે છે, તે જ પર પ્રદ્યાસ પતું દર્શન કરી શકે છે, અન્ય નહિ. કાઇને માથે ભાર હાય તા તે ભારને ઉતારીને તેને સુખ આપી શકાય છે, કાઇને ભૂખ લાગી હાય તા તેને ખવરા-વીને તૃપ્ત કરી શકાય છે; પણ પરમાત્માના સાક્ષાત્કારમાં અન્ય કેાઇ સહાય કરી શકતું નથી. જે પરાક્ષે નથી, જે પ્રત્યક્ષે નથી, જે અતુન માનના વિષય નથી, જે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણના વિષય નથી, જે માપરદ્ધિત છે, જેને રૂપ નથી, રંગ નથી, આકાર નથી, પણ જે સત્ય જ્ઞાનમય અનંત 'ખ્રદ્ધા' એવું સ્વયંપ્રકાશ આનંદઘન ચૈતન્યસ્વસ્પ છે, એ સ્પ दासोऽहम योने। સતત વિચાર કરવાથી જ लेઈ શકાય છે. એના માર્ગ-દરાંક માત્ર ગુરુજ છે. એ રુપ જાડું તેમ પાતળું નથી, ઊંચુંએ નથી તેમ નીચુંએ નથી. એ એક સ્થાનમાં નથી, પણ અનેક સ્થાનામાં છે; એ જન્મ મૃત્યુ જરાથી ખાધરહિત છે. એ જ આ સૃષ્ટિને ઉત્પન્ન કરે છે, પાળે છે અને સંહારે છે; એ નિર્ગુણ છતાં સગુલ છે, નિરાકાર છતાં સાકાર છે ને પરાક્ષ છતાં અપરાક્ષ છે. એ કાષ્ઠ, પાષાસ્ત્ર કે ધાતુની મૂર્તિમાં છે, તેમ તેમાંએ નથી; એ જ્ય ઉપાધિરહિત છતાં સાપાધિક છે; એ જ આ જગતની લીલામાત્રને વિસ્તારે છે; એ જ કામ્ય કર્મના પ્રેરક છે અને નિષિદ્ધ કર્મના નિવારક છે; એ જ પ્રકાશક પણ છે અને અપ્રકાશક પણ છે; એ દ્વૈતરુપે પ્રકાશે છે અને અદ્વૈતરूપે લીલા વિસ્તારે છે; એ ભક્તાના હૃદયમાં સર્વકાળ ચિરસ્થિર વસેલા છે અને અભક્ત જનને શાસન કરવામાં ઉત્સુક છે. એનાથી હ્વતમાત્ર જન્મે છે, જન્મ્યા પછી છવે છે અને જીવ માત્ર એનામાં જ પ્રવેશ પામી લીન યાય છે. એ જ પરમેશ્વર, એ જ પ્રદ્મ, † એ જ શ્રીકૃષ્ણ, એ જ શ્રીરામ. એ સ્વરુપનું દર્શન નિષ્કામ પ્રેમથી થાય છે-પરમ પ્રેમથી જ થાય છે. અજમિલાદિને એ સ્વરુપનું દર્શન પરમ પ્રેમને યાગે જ થયું હતું.

उपदेक्ष्यन्ति ते झानं झानिनस्तल्बद्जिनः ।

<sup>†</sup> यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते। येन जातानि जीवन्ति । यत्प्रयन्ति । अस्प्रयन्ति । अस्पर्ति । अस्पर्ति । अस्पर्ति । अस्परयन्ति । अस्परय

સ્પાતીતના એ સ્પમાં આળકપશું, જીવાની કે ધરડાપશું નથી; તે એક દેશમાં કે એક કાળમાં દાતા નથી. તે તો એક જ સ્વરૂપ ધારશુ કરીને રહે છે ને લિજા લિજા સ્વરૂપ પશુ ધરે છે. તેમ જ જેમ યંત્રથી ચાલતા સાંચા પાતાનું સ્વરૂપ કે વેગ અદલતા નથી, તેમ એ પાતાનું એક જ સ્વરૂપ ત્રશું કાળામાં ધારશું કરી રહે છે અને તૃતન રૂપે પશું દર્શન દે છે. એ જ પરમાતમાં પરમેશ્વર છે. એવા પરમેશ્વરને નેવા, એ વાત સહેલ નથી. જે જીવ પૂર્શ શ્રદ્ધાવાન પરમ પ્રેમી છે, જે શમાદિક ષડ્ગુણસંપન્ન છે, તેમ જે જીવ, આ જગતના અનેક કાર્યોમાં પ્રવૃત્ત થતાં પણ તેની ને તેની જ લેહમાં લેહલૂર-ચકચૂર છે, તેને જ પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર થાય છે. એ પરમાત્મા તારાથી દ્વર નથી, પણ તારી સમ્મુખ જ છે–તારામાં જ છે, પણ શુહ પ્રેમ થયા વગર તેનું દર્શન તેને થશે નહીં."

રાજ તેને પ્રશ્વામ કરીને બાલ્યા; "હે મહારાજ! એ સ્થિતિને હજી હું પ્રાપ્ત થયા નથી: આપ મારા ગુરુ થઇને મને ઉપદેશ કરા! આ રાજપાટ, ધન, ધામ, ગ્રામ, વિલાસ, વેંભવ, રાણી, કુમાર, એ કશાની પણ મને ઇચ્છા નથી. હે દયાસિધુ! મારા ઉપર કરુણા કરીને મને આપને શરણે લ્યા. કાઇ જન્મ જન્માંતરનાં મારાં સુકૃતને લીધે આપ પધાર્યા છા, તા કુપા કરીને મારી વાસનાના વેગને ટાળી આ જગતની ઉપાધિથી મને મુક્ત કરા. મારામાં જે ઉલ્પ હાય તે દૂર કરીને સંસારરૂપી ઝૂડથી મને મુક્ત કરા. મહારના વિષયોનો તેમ જ અંદરના મહંકારના લાગ કરવાને હું સમર્થ થાઉં, તેવી મારી વેરાગ્યવૃત્તિ થાય, એવા મને ઉપદેશ કરી મને આપના ચરશ્રમાં લ્યા!

અપર અષ્ટાવક મુનિએ કહ્યું; "દે રાજા! અનાત્મ પદાર્થનું ચિંતન, જે માહુરુપ ને દુઃખમય છે, તેના તું હમ્મેશને માટે ત્યાગ કરી દે અને જે શુદ્ધ પવિત્ર સ્વરૂપપર તને પ્રેમ-શ્રદ્ધા હાય, તેનું જ તું નિત્ય ચિંતન કર્યા કર અને સ્વયંપ્રકાશ, સર્વના સાક્ષીરુપ પરમાતમા તારા હૃદયમાં પ્રકાશી, શુદ્ધ સાત્વિકરૂપે દર્શન દે, એવી ભાવના કર્યાં કર. એ ભાવના દઢ થતાં સુધી જેટલા પ્રયાસ થાય તેટલા કરી, અહંકારના નાશ કરી, જગતમાં ઉદાસીનપણે વિચર. જ્યારે તારી ભાવના દઢ થશે કે તત્કાલ નિત્ય અવિનાશી અવ્યક્ત પરમાત્માના તને સાક્ષાત્કાર થશે. એ પરમાત્માનાં રૂપના તેજઃ પુંજનું દર્શન થવા માટે, પ્રથમ શમનું સેવન કર. શમ એટલે મનાનિગ્રહ. મનને જ્યાં ત્યાં રઝળતું રખડતું વારી, તેનાપર શમ એટલે મનાનિગ્રહ. મનને જ્યાં ત્યાં રઝળતું રખડતું વારી, તેનાપર

જય શ્રેળવી, તારી આજ્ઞાનુસાર વર્તવાની તેને આજ્ઞા કરવાની શક્તિ-વાળા થા ને એ કે તે તારી આજ્ઞાનું પાલન કરવાને તત્પર છે કે નહિ. મનને જીત્યા પછી દમ-ઇંદ્રિયોને જીત. તે જીતાયા પછી ઉપરતિને સેવ-કામના માત્રના ત્યાગ કરવાની ઇચ્છા કરી, સર્વ કામનાને બાળી ભરમ કર. પછી તિતિક્ષાનું સેવન કર અને પરમ વૈરાગ્યશીલ થા. પછી પૃર્ણ શ્રદ્ધાવાન બન. ગુરુ જે કહે તેપર જરા પણ શંકાને અવ-કાશ ન આપ, તેનાં વચનને જ પરમ માન્ય ગણવાથી જ જીવનું કલ્યાણ છે, એટલી દશા વટાવ્યા પછી, તું મુમુક્ષુદ્દશાને પ્રાપ્ત થઇશ; અને ત્યારે જ તેને પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર—અપરાક્ષ દર્શન થશે.

સ્મરણમાં રાખ કે, તે શખ્દાતીત છે, છતાં તેનું જ્ઞાન શખ્દથી થાય છે, ગીતા, ઉપનિષદ્દ, વેદાન્ત સૂત્ર આદિ શખ્દો છે. એ શખ્દોન્વ પરમાત્માનું અપરેક્ષ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. મુમુલ્લાને પ્રાપ્ત થતાં તે સ્થિર ન થવાતું હાય તો રૂપનું સેવન કરવા માંડજે, તેમ કરવામાં હરકત નથી. એમ ન શંકા કરતો કે, પ્રભુ તો રૂપાતીત છે, માટે તેનું જ્ઞાન આ રૂપથી કેમ થાય? જેમ શખ્દાતીતનું જ્ઞાન શખ્દવડે થાય છે, તેમ રૂપાતીતનું જ્ઞાન રૂપવડે કેમ ન થાય? એવી દઢમતિથી, તે જ રૂપમાં સર્વે ઇદ્રિયોને પરાવી, એ જ રૂપ સાક્ષાત ઇધર છે, એવી દઢ પ્રદ્ધા ને અચલ પ્રેમ થતાં, તેના સાક્ષાત્કાર થશે—એમાં લેશ માત્ર પણ શંકા નથી. એ રૂપમાંથી જ પરમ પ્રભુનું દર્શન થાય છે, માત્ર તારી દિષ્ટ નૃતન-દિવ્ય થવાની પણ જરૂર છે.

આ વ્યવહારમાં રહી પ્રભુનું દર્શન કરવાને તું કેમ સમર્થ થાય? એનું દર્શન કે છુ કરાવી શકે? આ સ્થિતિને પ્રાપ્ત થયે- લાને તારા એંધાર્યની શી પરવા કે તે તારા સમાધાન માટે તારી પાસે આવે? જેને તાલની કે રાષની પરવા નથી. જે ત્રણ લોકોના સ્વામીની સેવામાં તત્પર છે – ત્રણ લોકોના જ સ્વામી છે, તેને તારા રાજપાટની પરવા શી છે? તું પંડેજ, પરમ પ્રેમ કરતા થા અને ઉક્તકોને શમદમાદિ સાધન સેવનના ક્રમે-જા; તેને સાક્ષાત્કાર થશે. ને

यतो यतो निश्वरति मनश्चंत्रकमस्थिरम् ।
 ततस्वतो नियम्यैतदास्मन्येव अधं नयेत् ॥ गीता-६।२५

<sup>†</sup> शनैः शनैरुपरमेत् बुद्धवा घृतिगृहीतया । आत्मसंस्थं मनः इत्या न किन्यदिष् वितयेत् ॥ गीता-६।२५

તારું આરાધ્ય મૂર્તિમાં એક લક્ષ થવાથી તને સાક્ષાતકાર થશે. પશુઃ અનન્ય એક લક્ષ્યથી-અન્યથી નહિ. એ મૂર્તિજ પરમ પુરુષ છે." તુરત અપર અષ્ટાવક અંતર્ધાન પામી ગયા. દરબાર વિસર્જન થયો.

એ સમયથી રાજાએ, તે મહાત્માના ઉપદેશ પ્રમાણે, રાજપાટ એ સમયથી રાજાએ, તે મહાત્માના ઉપદેશ પ્રમાણે, રાજપાટ અને ધનધામ ગ્રામાદિક ઉપરથી પાતાની અહંકારવૃત્તિને આવરી લીધી ને પાતાના ઇષ્ટ પ્રેમમૂર્તિ પરમ પુરુષ પરમાત્મા શ્રીકૃષ્ણગંદ્રનું શુદ્ધ મને અહિનિશ ધ્યાન ધરવા માંડ્યું. જ્યાં સુધી તેની અહંકારવૃત્તિના નાશ થયા નહિ, ત્યાં સુધી તેણે કર્મકાં ડેના ત્યાગ કીધા નહિ; તે પ્રભુની પુજન, અર્થન, સ્મરણ, પાદવંદન આદિ કિયાએ કરતા હતા. એમ કરતાં કરતાં ઘણે કાળે તેની ભાવના એવી તા ઢઢ થઇ ગઇ કે, પાતાના ઇષ્ટ ઉપાસ્ય વગર અન્યને એવાને તે અસમર્થ થઇ પડ્યો. શ્રીકૃષ્ણનું સાક્ષાત્ સ્વરૂપ તેની સાથે વાતચીત કરવા લાગ્યું. એમ કરતાં કરતાં કાલાંતરે તે પાતે જ કૃષ્ણસ્વરૂપમાં વિલીન થઇ ગયા.

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

સિહાશ્રમવાસી શંકર સ્વરૂપ મહાત્માએ સુવિચારને સંબાધીને કહ્યું; ''હે વત્સ સુવિચાર! ઇશ્વરના સાક્ષાત્કાર કરવા, એ સહજ કાળનું કે સહજ શ્રમનું કળ નથી. કાળના કાળ સુધી જે જીવાની ભાવના-પરમ પ્રેમ-જ્યાંસુધી તે જ રૂપમાં લય પામતાં નથી, ત્યાંસુધી તેમને પ્રત્યક્ષ સાક્ષાત્કાર થતા નથી. જે જ્ઞાન, જે શ્રદ્ધા, મેં તમારામાં પ્રકટાવી છે, તેનું નિત્ય સેવન કરવાથી તથા જીવની મિલન ખુદ્ધિએ ઉત્પન્ન કરેલા જગતના અભાવ અને અહંકારના નાશથી-ઉપાધિઓના ત્યાંગથી, જગતની માહમાયા-મમતાના મરખ્યી, વૈરાગ્ય, જ્ઞાન ને બહિતના સેવનથી, સ્વસ્વરૂપના નિદિધ્યાસનથી, પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર થાય છે. સાક્ષાત્કાર થયા પછી જીવના જગતપ્રતિના માહ લય પામી જાય છે અને તે જીવ આ સંસારમાં રહ્યો છતાં પણ વિદેહમુક્તિને જ બાગવે છે.'

મહાત્માના મુખથી ઇશ્વરના સાક્ષાત્કારનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને, સુવિચાર અને છજ્ઞલિંગ મહાત્માની સમાધિના સમય નેઇ, તેમને પ્રથામ કરીને પાતાની પર્થું કુટી પ્રતિ વિદાય થયા. મહાત્માએ જે સાક્ષાત્કાર કરાવ્યા, તેથી તેઓ ઇશ્વરના સ્વરૂપને પાતાનાં હૃદ્ધયા-કાશમાં નિહાળીને પાતાને અહાભાગ્ય માનવા લાગ્યા.

तदेवार्थमात्रनिर्मासं स्वद्भपञ्चन्यभिव समाधिः।



# સપ્તમ બિન્દુ

- 社会社会社会社会

#### भननानन्द

कस्मित्रु भगवो विज्ञाते सर्विमिदं विक्वातं भवतीति ॥ विचारतः ॥ प्रश्न-हे भगवन् ! शाना क्रानिशी आ (क्रक्ष) सर्वेनुं क्रान याम छे हैं इतर-विचारिशी

ज्ञानं तेऽहं सविज्ञानमिदं बक्ष्याम्यशेषतः। यज्ज्ञात्वा नेद भूयोऽन्यज्ज्ञातव्यमविश्विते॥

અર્થ:-હું તને (મારા સ્વરૂપનાં આ) અનુભવ જ્ઞાનની સાથે શાસ્ત્રીય શાન-પણ સંપૂર્ણ રીતે કહીશ, જે નણવાથી (આ કલ્યાણકારી માર્ગમાં રહેલા પુરૂષને). કરીને નણવા જેવું કેક પણ બાકી રહેતું નથી.

આ ચારા છે. લગવાન સર્યનારાયણ દેવનો આ ચારા થયો છે. લગવાન સર્યનારાયણ દેવનો આ ચારા થયો છે. લગવાન સર્યનારાયણ દેવનો આ કે આ ચારા કરવાને હુ વિલંભ કે આ સાસારિક જેવા નિત્ય નૈમિત્તિક કર્મમાં વ્યાપૃત થાય છે. સત્યુરુષે હરિલજનથી દિગંત પર્યત પ્રદેશને ગળવી મૂકે છે. ઋષિકુમારે સ્વાધ્યાયની પ્રવૃત્તિમાં પડ્યા છે. કેટલાએક શિષ્યો આશ્રમ વાળી, ઝાડી, લીંપી ગુપી ઋષિસેવા માટે તત્પર અની ગયા છે.

સુવિચાર અને પ્રકટપ્રજ્ઞા તે સુપ્રભાતમાં પરભ્રદ્યાનું ધ્યાન કરતા કરતા જાગૃત થયાં. અત્ર પદ્ય પ્રકટપ્રજ્ઞા પોતાના સ્વામી સુવિચાલની સેવામાં નિત્ય તત્પર રહેતી હતી, તે સ્નાન કરી, પતિની સંધ્યા સામગ્રી તૈયાર કરી, તેની સમ્મુખ આવી છેઠી. સુવિચાર પરભ્રદ્યના ધ્યાનમાં નિમગ્ર હતો: ગુરુએ કહેલા પૂર્વ દિવસોના જ્ઞાનનું તે મનન કરતા હતો અને ગુરુના આશ્રમમાં જવાને હજી વિલંભ છે, એમ વિચારીને દંતધાવન, સ્નાન, સંધ્યાહક નિત્ય કર્મમાંથી પરવારી પ્રકટપ્રજ્ઞા સંથીષ્ટ સદ્દગુરુએ આપેલાં ગ્રાનના રહસ્યની ચર્ચા કરવાના વિચાર કરતો હતો. હતે નામના જપ કરતો તે પ્રકટપ્રજ્ઞા સમીષ્ટ જઇને બેઠેડ

ત્યારે પ્રકટપ્રજ્ઞા કરદ્રય જેડી તેની સામે બેઠી. થાડી ક્ષણ પછી પ્રકટપ્રજ્ઞાએ કહ્યું; "હે મહાત્મન્! હે દેવ! હે સુવિચારશર્મા! આપ શા વિચાર કરા છા ?"

સુવિચાર કહ્યું; "હે સુશીલે! હે પ્રિય પ્રકેટપ્રજ્ઞા! આપણા ઉપર સદ્ ગુરુદેવે જે અઠળક કૃપા કરી છે, તેના જ માત્ર હું વિચાર કરું છું. અહા ! આપણા ભાગ્યના પાર નથી. કાળના કાળ જતાં, અનેક સદ્ ગુરુઓના સમાગમ કરવા છતાં પણ, જેવું જ્ઞાન સંપાદન કરવાને આપણે ભાગ્યશાળી થાત નહિ, તેવું જ્ઞાન સંપાદન કરવાને આજે આપણે ભાગ્યશાળી થયાં છીએ. આપણને ઉત્તમ જ્ઞાન અનાયાસે પ્રાપ્ત થયું છે, તેને માટે, હે દેવિ! મારે કાને ધન્યવાદ આપવા ? હે દેવિ! એ બધા તમારા જેવી પ્રકટપ્રજ્ઞાએ મને કર્મ કરવાની

પ્રેરણા કીધી નહેાત, તેા શંકરનું તપ કર્યાં, દિવ્ય-સિહાવલાકન મણિની પ્રાપ્તિ કર્યાં, દિવ્યમણિના સંયાગથી અનેક દાનપુર્યા કરવાં કર્યાં, મહાત્મા મુનિનું કુરક્ષત્રમાં

યધારલું કયાં, તેમના જ્ઞાતાપદેશ કયાં, તમારાપર એ મહાતમાના અનુ-ગ્રહ્ઠ કયાં, મારું હિમગિરિમાં આવલું કયાં, આ દિવ્યજ્ઞાનનું પ્રાપ્ત થલું કયાં અને એ જ્ઞાનને યોગે જવન્મુક્ત દશાની સ્થિતિ કયાં! એ સર્વ કયાં હતું ? એ સર્વ આપણા પ્રારબ્ધનું બળ છે કે પુરુષાર્થનું બળ છે, એ સમજવાને હું અસમર્થ છું. હે દેવિ! એ સર્વ પ્રતાપ તમારા– પ્રકટપ્રજ્ઞાના જ છે. જે ખર્ચ્યું ખૂટે નહિ, વાવે બમાણું થાય, લુટારા કે ચાર ચારી જાય નહિ, તેલું ધન તમારાવઉ જ મને પ્રાપ્ત થયું છે.\* મહાત્માએ જે મહાન ઉપદેશ કીધા છે, તેનું જ મને મનન થયા કરે છે. એ આનન્દમાં મને જગતના સર્વે આનન્દો ક્ષદ્ર અને સ્વલ્પ જણાય છે.

એક दिवसे ६ पहेश हरतां महात्माओं इह्यं हतुं है, संतोष एव सर्वस्य परं निधानमा

સંતાષ જ સર્વ સુખનું મૂળ છે

એ જ સત્ય છે. આ જગતમાં જે જીવા સંતાષી નથી, તે જીવા લાવા લુંટારાની માફક દાેડધામ જ કરતા રહે છે અને ગમે તેટલું પ્રાપ્ત

न बोरहार्य न च राजहार्य न आतृभाज्यं न च भारकारि ।
 व्यये कृते वर्धत एव नित्यं विद्याधनं सर्वधनप्रधानम् ॥

<sup>ां</sup> सर्पा: पिबन्ति पवनं न च दुर्बलास्ते छुष्कैस्तृणैर्वनगजा बलिनो भवन्ति । कन्देः फलैर्मुनिवराः क्षपयन्ति कालं सन्तोष एव पुरुषस्य परं निधानम् ॥

કરે છે, વથાપિ તેઓની તૃષ્ણા સંતાષાતી નથી અને જેને સંતાષ નથી, तेने पारलौंिक साधन सिद्ध करवानुं स्वभ पणु क्यांथी द्वाय है ते ते। લૌકિક જંજાળમાં જ અમૂલ્ય મનુષ્યદેહ એળે ગુમાવી દે છે. રળશું, વાવરવું, સંગ્રહવું, ખાવું, ખેલવું, સહેવું, અન્યની અધિકતા જોઇ ઇર્ષ્યા કરવી, પાતાની અધિકતાથી અહંકારને જગાડવા, નવા ખટરાગ જગાડી રગડવું અને રગડાવું, પ્રાપ્ત પદાર્થપર સંતાષ ન માનવા, તેમ જ અપ્રા-પ્યને માટે વલખાં મારવાં, અસંતાષમાં ગુંચવાઇને વધારે ને વધારે રગડામાં પડવું-એ આ જગતના અલ્પર્જ્ઞ જીવાની નિત્યની કોડા છે. પણ સંતાષ વિના સુખ કયાં ? પુરુષાર્થ વગર પ્રાપ્તિ કયાં ? આત્મારામ विना भेक्ष ४यां ? सह्युरु विना सत् असत्नुं ज्ञान ४यां ? अज्ञानी જીવના સ્વભાવ એવા પ્રબલ હાય છે કે, પ્રાપ્તમાં તૃપ્તિ નહિ, પણ नूतन नूतन तृष्णानी जागृति थवा हेवी ने अप्राप्य-हुर्सक गणाता નાશવન્ત પદાર્થપર પ્રીતિ કરી, તે મેળવવાની આશા તૃષ્ણામાં માહાંધ થઇ, અધાગતિના ખાડામાં પડી, તેમાં જ કુતાર્થતા માનવી. એ આશા નુષ્ણા કેવી ખાધરી છે, તેનું મને અપરાક્ષ દર્શન થયું છે. આશા તૃષ્ણામાં જ કુતાર્થતા માનનારાને, તે ગાયાં ખવરાવીને એવા તા માહિત કરી દે છે કે, તે જીવ નથી આ લાકનાં સુખને પામતા, તેમ જ નથી પરલાક માટે પુષ્યપુંજના સંચય કરી શકતા.

ક્રેાઇએક પુરુષને દૈવયાગે સાનામહારથી ભરપૂર પાંચ ચરુએ! પ્રાપ્ત થયા. આટલાથી જ તૃપ્ત ન થતાં તેની તૃષ્ણાએ તૃષ્ણાદાશ અને છઠ્ઠો ચરુ પ્રાપ્ત કરવાની પ્રેરણા ક્રીધી† અને છ ચરુ

ા કું કરવાની આશામાં તે તૃષ્ણા કાધા મન છ ચરુ કું કરવાની આશામાં તે તૃષ્ણાદાસે પાતાનાં સર્વ સુખના ત્યાગ કરી, અતિમહાકળ્ટે ધન મેળવી, છઠ્ઠો

ચરુ પૂર્ણ કરવાના પ્રયાસ આરંભ્યાે. ક્ષ્દ્રક જવથી કેટલી પ્રાપ્તિ થઇ શકે? જે દ્રવ્ય તેને પ્રાપ્ત થયલું હતું, તેમાંથી દાન ધર્મ કરવાનું તાે આનું એ રહ્યું, પરંતુ તેના ઉપલાગ કરવા પણ તજી દઇને, તે જીવડા જે સુખ લાગવતા હતા, તેમાં પણ ચ્યાે કરી. વિશેષ દ્રવ્યસંગ્રહ કરવાની તૃષ્ણાથી, અનેક સંકટા સહન કરવા લાગ્યાે. તે લાંઘણા ખેંચે, સ્ત્રી પુત્રાદિને પૈ આપે નહિ. અતિથિ નિર્મુખ જાય તેની પરવા પણ

<sup>े</sup> ब्रुक्या पृष्ठ २ क्यी ४२ सुधीतुं भाशाविशक्षुशीनुं आण्यान. † '' इदमरा मया लब्धमिमं प्राप्टये मनोरथम्।

<sup>† &</sup>quot; इदमय मया लब्धिममं प्राप्टये मनोरबम् । इदमस्तीदमपि मे भविष्यति पुनर्धनम् ॥

ન કરે, એમ છઠ્ઠો ચરુ પૂર્ણ કરવાની તૃષ્ણામાં ચગદાયા; પણ તેના છઠ્ઠો ચરુ ભરાયા નહિ. દૈવેચ્છાથી ચારા તેના સાનામહારાથી ભરેલા પાંચ પૂર્ણ ચરુએા અને છઠ્ઠો અપૂર્ણ ચરુ ઉપાડી ગયા. તે જેવા હતા તેવા નાગા (ભખારી થઇ ગયા. પછી તે છએ ચરુએાને માટે રડવા લાગ્યા.

ત્યારે એક મહાત્માએ કહ્યું; 'અરે એ! મૂઢ! તારી પાસે ધન હતું. ત્યારે તે નહિ કાઇને દાન દીધું, નહિ ધર્મ કીધા, નહિ પરમાર્થ કીધા કે નહિ પાતાના સુખ માટે તે વાપમું; પરંતુ વિશેષ ધન મેળવવા માટે તે તારા સર્વ સુખના નાશ કીધા. એ ધન માર્ગના આ કાંકરાના તાલનું હતું, આવાં નિરુપયાગી ધનના નાશ થયા છે, \* તેમાં તને શા માટે શાક થાય છે? જે જીવ પ્રાપ્તથી તૃપ્ત નથી તથા અપ્રાપ્ય માટે વલખાં મારે છે, તેની સર્વદા એ જ ગતિ થાય છે. જીવને જે પાતાને અનાયાસે પ્રાપ્ત થાય, તેના ઉપર તેણે સંતાષ રાખવા. † હે દેવિ! ઉદ્યમા હજાર કરા, પણ કર્મ વિના કાહી પણ મળતી નથી, ત્યારે

## શું પ્રાયમ્ધ શ્રેષ્ઠ છે?

ના. તેએ શ્રેષ્ઠ નથી. પૂર્વ જન્મમાં કરેલાં કર્મો, જે આ જન્મમાં ક્ર્યાસ્પે પ્રાપ્ત થાય છે તે જ પ્રારુષ્ધ-દેવ છે, પૂર્વ જન્મમાં કરેલાં કર્મો આ જન્મે ફળરુપે વિસ્તાર પામે છે, ને પ્રત્યક્ષ થાય છે. જેવાં કર્મો હાય છે તેવી ખુદ્ધિ, તેવા વ્યવસાય, તેવી પ્રાપ્તિ, તેવાં ફળા અને તેવી સહાયતા મળી આવે છે. જીવને જે ઠેકાણે સુખ કે દુ:ખ ભાગવવાનું હાય છે તે ઠેકાણે દેરીથી બંધાયલા ખળદની માફક તેનું ભાગ્ય-પ્રારુષ્ધ ખળાત્કારે ઘસડી જાય છે. પૂર્વ જન્મમાં ઉત્તમ કર્મ કરનાર ઉત્તમ ફળ મળવે છે, અધમ કર્મ કરનાર અધમ ફળ મેળવે છે. જીવે પાતાનું પ્રારુષ્ધ ઉત્તમ કરવા માટે પરમ કર્મ-સત્કર્મ-ઉચ્ચ કર્મ કરવું જોઇએ. કેમકે કર્મેકમે એ જ સત્કર્મ પ્રયુદ્ધિત થઇને જીવને નવાં સત્કર્મને માટે ઉત્તજિત કરે છે, પારુષ્ધ વિના ફળપ્રાપ્તિ થતી નથી, દાડાદાડી કરવાથી ફળપ્રાપ્તિ થતી હાય તા ધાન અત્યંત દાડાદાડી કરે છે, ને વૃષ્ભ- લાંચીના છેલ ઘણા પુરુષાર્થ કરે છે; પણ તેને કંઈ પણ પ્રાપ્તિ થતી નથી.

वानं भोगो नाशस्तिको गतयो भवन्ति वित्तस्य । यौ न बदाति न अक्ट्रे तस्य मृत्येका वितर्भवति ॥

<sup>ं</sup> यस्टिकालाभवेतुहः ।

I पूर्वजनमञ्जतं कर्म तहैवमिति कथ्यते

વળી આ જન્મે કરેલાં સંચિત કર્મનું કળ જીવને તેના યાગ્ય સમયે જ આવી મળે છે. માટે જીવે પ્રત્યેક ક્ષણે એવાં સત્કમોંના સંચય કરવા એઇએ, કે જે સંચયના પરિષ્ણામે તેને ભવિષ્યમાં ઉત્તમ ફળની પ્રાપ્તિ થાય. હે દેવિ! આ દેહને જે ઉત્તમ ફળની પ્રાપ્તિ થઇ છે, તે પૂર્વ-જન્મના સુકૃતને પરિષ્ણામે થઇ છે, એવું મારું માનવું છે. જો એમ ન હાય તા તમારા જેવી પતિપરાયષ્ સ્ત્રીના મુખશી ધનની લાલસાના ઉચ્ચાર પણ થાત નહિ. પણ જેમ પ્રારુષ્ધ અળવાન્ છે, તેમ

## પુરુષાર્થ પણ બળવાન્ છે.

ગાડું જેમ બે ચદ્દા વગર ચાલી શકતું નથી, એક હાથે જેમ તાળી પડી શકતી નથી, સૃષ્ટિની વૃદ્ધિ જેમ એકથી થતી નથી, તેમ જ પુરુષાર્થ અને પ્રારબ્ધ એ બે વિના ફળની પ્રાપ્તિ પણ થતી નથી.\* જીવરૂપી એક ગાડાને વહન કરનારાં બે ચક્રા છે: પ્રારુષ્ધ અને પુરુષાર્થ. છવ-રુપી ગાડાનું એક ચક્રથી વહુન કરી શકાતું નથી. તેના **વહનમાં** પ્રારુષ્ધ ને પુરુષાર્થ એ બે ચક્રાની આવશ્યકતા છે, તેથી જીવે બંનેની સહાયતાથી જ સંસારમાર્ગ કાપવાના છે. પુરુષાર્થને આધારે પ્રારુષ્ધ છે અને પ્રારુષ્ધને આધારે પુરુષાર્થ છે. પુરુષાર્થ વગર પ્રારુષ્ધ ફળતું નથી અને પ્રારુષ્ધ વગર પુરુષાર્થ કળતા નથી. એ બન્નેના અન્યાન્યાશ્રય છે. જગન્નગરમાં વસતા અનેક જીવાનાં સત્ અસત્ કર્મોનું હું અવલાકન કરતા હતા. ઘણા પુરુષા પુરુષાર્થના સેવક હતા, વિદ્યામાં શ્રેષ્ઠ હતા, વિદ્વાનામાં મુક્રુટમણિ હતા, ચતુરાઇમાં પારંગત હતા ને સાહસમાં સમર્થ હતા, પરંતુ તેઓનું પ્રારુષ્ધ નિર્ભળ હાવાથી, તેઓને યશ પ્રાપ્ત થતા નહિ. ઘણાનાં પ્રારુષ્ધા તેજસ્વી પણ હતાં; પણ તેઓ જ્યાં સુધી પુરુષાર્થને આધીન થયા નહિ ત્યાં સુધી તેમનું પ્રારંબ્ધ પ્રકાશી શક્યું ન **હતું**. આપણી સ્થિતિના વિચાર કરાે. તમારા વચનથી દુઃખિત થયેલા હું, શંકરતું આરાધન કરવા ગયા, તા આજે પ્રકટ શંકરનાં મુખામૃતનું પાન કરવાને આપણે ભાગ્યશાળી બન્યાં છિયે.

#### કર્મ અને ઉપાસના

જ્યાં સુધી જીવની આત્મા પરમાત્મામાં સંપૂર્ણ એકવૃત્તિ થઇ નથી, ત્યાં સુધી જીવને કર્મ ચોંટેલાં રહે છે. કર્મ અને ઉપાસના કરવાં કરતાં જ્યાં સુધી જીવની વાસના સત્ ચિત્ત આનંદ **વનધાય થાય નદિ**,

\* यथा होकेन चक्रेण न रथस्य गतिभवत् । एवं पुरुषकारेण विना देवं न सिद्धचिता।

ત્યાં સુધી જીવે કમોં કરવાનાં છે અને તે કર્મોના ભાગા પણ ભાગવવાના છે. એટલા માટે, જીવે નિત્ય થ્યેવાં કર્મોના સંચય કરવા કે, જે કર્મા તેને નિજાનંદના સ્થાનપ્રતિ લઇ જવામાં સહાયભત થાય. કર્મથી ને ઉપા-સનાથી જ જીવને અધિકારપદ પ્રાપ્ત થાય છે. અધિકારપદ પ્રાપ્ત થયા વિના જ્ઞાનમાર્ગ તરફ દાેડી ગયેલા છવા 'अतो भ्रष्टास्ततो श्रष्टाः' થઇ પડે છે. જે જીવને ઇંબ્ટપ્રાપ્તિની કામના છે, તેણે ધીમે ધીમે કર્મને ગૌષ્યુ કરી ઉપાસનાને પ્રાધાન્યપદ આપતું. જ્યાં સુધી જીવ એકલાં ઠર્મના ખટાટાપમાં આથક્યા કરે છે, ત્યાં સુધી મુક્તિના દ્વારનું તેને દર્શન પણ થશે નહિ. જેમ શરીરસંપત્તિ સંપાદન કરવા અર્થે પ્રથમ રેચ આપવામાં આવે છે, તે જ પ્રમાણે પ્રદ્માનંદસંપત્તિ સંપાદન કરવા અર્થે કર્મ એ રેચને સ્થાને છે; નીરાગી શરીર કરવા અર્થે જેમ રાગનાશક ઔષધ આપવામાં આવે છે, તેમ બ્રહ્માનંદસંપત્તિ પ્રાપ્ત કર વાનું રાેગનાશક, અર્થાતુ સંસારના કલેશ, અને ખટરાગના નાશ કરનાર ને સ્થિરતા પ્રાપ્ત કરાવનાર ધર્મ-કર્તવ્ય અને ઉપાસના છે; શરીરમાં એ અશક્તિ પ્રાપ્ત થઇ હાય તા તે દ્વર કરવાને, કાંચન જેવું શરીર કરવાને માલતી ચંદ્રોદય આદિ જેમ ઔષધા છે, તેમ ખ્રદ્યાસપી સંપત્તિ સંપાદન કરવાને જ્ઞાનરુપી ઔષધ લેવું જોઇએ. એકલા કર્મના ખટાટાપમાં પડેલા જવાને સત્ની પ્રાપ્તિ થઈ શકતી નથી. જેમ રેચ લીધેલાે મનુષ્ય શ**રી**રસંપત્તિવાળા થઇ શકતા નથી, તેમ જ પર-ખ્રદ્ધાના જ્ઞાનમાર્ગ પ્રતિ કર્મેઠ જઇ શકતા નથી, છતાં જ્યાં સુધી જીવ સંસારમાં છે, ત્યાંસુધી તેને કર્મો કરવાનાં સજેલાં છે. વ્યવહારનાં કર્મી નિષ્કામપણે કરવાનાં છે. એ કર્મથી અંતઃકરણની શુદ્ધિ થાય છે. વધુ કંઈ નહિ, પણ જે કર્મમાં અઠમ ને અકર્મમાં કર્મ દેખે છે, તે જ ખુદ્ધિમાન્ ને સત્કર્મી છે. યજ્ઞ, દાન, તપ આદિ કર્મો ત્યાગ કરવા ચાગ્ય નથી; કેમ કે એ કર્મો નિષ્પાપ કરનારાં છે. પણ કર્મથી માક્ષ નથી; માલ તા જ્ઞાનથી જ છે. તથાપિ કર્મ નિષ્પ્રયોજન નથી. પણ हान, पुष्य, જप, श्रवाल, भनन, निहिध्यासन, अपासना, यभ, निय-

<sup>\*</sup> यज्ञ-दान-तप:कर्म ... पावनानि मनीषिणाम ।

<sup>ं</sup> कर्मण्यकर्म यः पश्येदकर्मणि च कर्म यः । स बुद्धिमान्मनुष्येषु स युक्तः कृतस्नकर्मतृत् ॥ यद्म दान-तपःकर्म न स्थाज्यं कार्थमेश तत् । यशे दानं तपश्चेष पाव-नानि मनौषिणाम् ॥ एतान्यपि तु कर्माणि सङ्गं स्थवस्या फलानि च । कर्तव्यानीति मे पार्ष ! निश्चितं मतमुक्तमम् ॥

માદિ વિના જ્ઞાનપ્રાપ્તિ થતી નથી; જ્ઞાન વિના અંત:કરણની શુદ્ધિ થતી નથી અને અંત:કરણની શુદ્ધિ નિષ્કામ કર્મથી જ થાય છે; સકામ કર્મથી થતી નથી. અંત:કરણની શુદ્ધિ પછી ચિત્તની શુદ્ધિ આવશ્યક છે. ચિત્ત- શુદ્ધિ ઉપાસનાથી પ્રાપ્ત થાય છે. સંસારમાં રહેલા જીવ અર્થાત્ માહ માત્રામાં ખરડાયેલા જે જીવ, માહમાયાના ઉપાસક છતાં અદં ब्रह्मास्मि, अદં ब्रह्मास्मिનો લવારા કર્યા કરે છે, તે આ લાક અને પ્રદ્ધાલાક અને માંથી ભ્રષ્ટ થાય છે. એ ઉસયબ્રષ્ટ જીવને અતીવ ચાંડાળ ગણી, તેના હંમેશને માટે ત્યાંગ કરવા.

કેવાં કર્મા કરવાં?

અધિકારી જીવે કમોં એવાં કરવાં કે, જે કર્મના સંચયથી ઉત્તરા-ત્તર પ્રાપ્ત થતા જન્મમાં તે હામા પક્ષીની માક્ક લાંચા ને લાંચા જ વૃધ્યે જાય. જેમ જેમ તે લાંચા ચડતા જશે, તેમ તેમ તેની વાસનાએ નિર્ખળ થતી જશે; સંસારના ખટરાગથી અને જગતની જંજાળથી તે અતિ દૂર થતા જશે. દૈવવશાત્ તેના અંતઃકરણના કાઇ ખૂણામાં રહેલી તે વાસનાનું ખળ જારાવર થઇ, તેને નીચે પાડવાના પ્રયત્ન કરશે, તા પણ, જેમ હામા પક્ષીના ખચ્ચાંઓ પૃષ્વીને અડતાં પૂર્વે સજવન થઇ પુનઃ લાંચે લાંકી જાય છે, તેમ જ અધિકારી ખનેલા જીવ, વાસનામાં પાછા રગડાયા પૂર્વે, સંસારમાંથી મુક્ત થઇ, લાંચે જ ચડ્યા જશે.

આવા ઉચ્ચ સ્થાનને પામતા જીવને માટે પરમાત્માએ સપ્ત ભૂમિકાએ નિર્માણ કીધી છે.

સપ્ત ભૂમિકાઓ

૧ ક્રાઇને ઉદ્વેગ ન કરવા, પુષ્ય કર્મનું સેવન કરવું, પાપથી નિર્લેપ રહેવું, ભાગની અપેક્ષા ન કરવી, મન, વાણી અને કર્મવડે સત્પુરુષના સમાગમ કરવા અને જ્ઞાનની પ્રથમ ભવિકા અપેક્ષા કરવી, એ પ્રથમ ભૂમિકા છે. એને યાગ નિર્દોષ અંત:કરણ રાખવું, સદ્દુગુરુના આશ્રય કરવા, ભૂમિકા કહે છે. ર મદ માહાદિના ત્યાગ કરવા, સંતપુરુષાના સમા-દ્વિતીય ભૂમિકા ગમ કરવા અને તેમની વાણીનું તાત્પર્ધ મહા નામક દ્વિતીય ભૂમિકા છે. ક સંત પુરુષાના કરતું, એ વિચાર પ્રતિપાદન કરેલા સિદ્ધાંતાને ભુદ્ધિમાં ઠસાવી નિશ્વય તૃતીય ભૂષિકા કરી, પાવત્ર આચરણે રહી, દબ્ટિને જે જીવ નિર્મળ કરે છે, તે જીવ અસંસર્ગા નામની તૃતીય લામકાને પહોંચે છે. એ

ભામિકામાં પ્રવેશ કરેલા જીવ હું કર્ત્તન્ય-ભાક્તન્ય-રહિત છું; આધ્ય-ખાધક-રહિત છું; સુખ દુ:ખ, પ્રારુષ્ધ કર્મવે આવે છે અને જાય છે, તે તા માત્ર ઇશ્વરાધીન છે; વિષયભાગા દાવાનલરુપ છે; સંયોગ વિયાગને માટે છે; સંપત્તિ પરમ આપત્તિ છે અને ચિતાદિક રાગા ખુદ્ધિને જ લાગેલા છે—એવા નિત્યના વિચારથી ચિત્તને વિષયમાત્રથી સંકચિત કરી, વિષયોથી જે જીવ અસંગ રહે છે, તે સામાન્ય અસંસગી છે. ઉપર્યુક્ત ભાવનાના શુદ્ધાંતઃકરણથી ત્યાગ કરી, જે મૂક અને શાંત છે, તે શ્રેષ્ઠ અસંસગી છે. જવના જયારે એ તૃતીય ભૂમિકામાં પ્રવેશ થાય છે, ત્યારે અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થઇ પરમ તત્ત્વને અતુભવે છે ને કમે કમે ચતુર્થ ભૂમિકામાં તે પ્રવેશ કરે છે. ૪ એ ભૂમિકામાં પ્રવેશ કરે છે. ૪ એ

રાશા સ્વમ પાતાની પૃછડીના ખરી જવાથી જળમાં પણ રહી ભૂમિકા શકે છે અને સ્થળમાં પણ રહી શકે છે, તેમ જ અજ્ઞાન-અવિદા-અહંજ્ઞપી વળગેલા પૃછડાના વિના-

શથી, તે જીવ પરખ્રદ્ધાધામમાં જવાના અધિકારી થતો જાય છે, આ ચતુર્થ ભૃમિકાનું નામ સ્વપ્તભમિકા છે. સ્વપ્તભૂમિકાના જીવ જગતને સ્વપ્તવત જાવે છે. પ એથી શ્રેષ્ઠ ભૃમિકામાં પ્રવેશ

પાંચમા મુધુસિ કરનાર જીવની ચિત્તવૃત્તિ સવગુત્ત્ર શિલ અને બહુ ભૂમિકા અળવાન અને છે, તે જીવન્મુક્ત છે, અંતર્મુક્તિવાળા છે અને બહિવૃત્તિવાળા પશુ છે. આ સુધુપિ ભૂમિકા

પંચમ છે. દ એ ભૂમિકામાં રહેતા જીવ, દિન પ્રતિદિન પાતાની

વૃત્તિસ્થિતિને સંકુચિત કરતા કરતા, જીવન્મુક્તની છકી ભૂમિકા પારપકવ થયેલી અવસ્થાને પામે છે. એ સ્થિતિમાં

તે ઉઘરેટા જેવા દેખાય છે. સ્થિતિના પરિપાક થતાં જ તેની ષષ્ઠી અને સપ્તમી ભૂમિકાના ઉદય થાય છે. ૭ સપ્તમી

જ તના ષષ્ઠા અન સપ્તમાં ભામકાના ઉદ્દય થાય છે. ઉ સપ્તના ભૂમિકા વાણીના અવિષય–અગમ્ય છે, સર્વ ભૂમિ-

સાતમા ભૂમિકા કાનું તેજીબિંદુ છે.\* જે જીવ, લાેકવાસના, દેહવા-સના અને શાસ્ત્રવાસનાના ત્યાગ કરી, સર્વ બ્રાંતિને

परि ४री, ॐ क्वारने तेना सारित्वक स्वरूपमां हृहय विश्वे धारख्य ४रे

क ज्ञानमृभिः शुभेच्छाख्या प्रथमा समुदाहता। विचारणा द्वितीया स्यात्तृतीया तनुमानसी ॥ सत्त्वापत्तिश्चतुर्थी स्यात्ततोऽसंस्रिकामिका। पदार्थभादना पष्टी सप्तमी येगा स्मृता ॥

છે, તે નિત્યશુદ્ધ, સુકત, વિશુદ્ધ અદ્ભેતને પહોંચી, પશ્માત્મરૂપ ચિદાનંદમાં સ્વયંના લય કરે છે.

#### निरिक्सानी यट्डी

હવે પંચમી સ્થિતિને પ્રાપ્ત થનાર જિજ્ઞાસુએ જગતમાં રહ્યો છતે, જગતના જ નહિ, પણ વિશ્વના 'અહમ્'ના ત્યાગ કરવા જોઇએ, વિષય માત્રના ત્યાગ કરી વૈરાગ્ય ધારણ કરવા જોઇએ. જેનાં પ્રારુષ્ધ કર્મોના સંયહ પુષ્યના પુંજરૂપ છે, તે જેરાશિ છે, તે જ જીવ આ સ્થિતિને પ્રાપ્ત કરવાના અધિકારી અની જાય છે.

ગુરુમુખથી શ્રવણ કર્યું છે કે, કાેઈ એક જિજ્ઞાસુ સંત મહાત્મા, ઇશ્વરપૂજનમાં બંધાયલા હતા. એક સમયે તેઓએ માર્ગે જતા કાેઇ અન્ય સંતને મુખેથી સાંભળ્યું કેઃ-

> अमानिस्वमदंभित्वमहिंसा श्रांतिरार्जवम् । आचार्योपासनं शौचं स्थैर्यमात्मविनिग्रहः ॥ इन्द्रियार्थेषु वैराग्यमनहंकार एव च । जन्ममृत्युजराव्याधिदुःखदोषानुदर्भनम् ॥ असक्तिरनभिष्वंगः पुत्रदारगृहादिषु । नित्यं च समचित्तत्त्विष्टानिष्टोपपत्तिषु ॥ मिय चानन्ययोगन भक्तिरव्यभिचारिणी । विविक्तदेशसेवित्वमरतिर्जनसंसदि ॥ अध्यात्मज्ञाननित्यस्वं तस्वज्ञानार्थदर्शनम् । एनज्ञानमिति प्रोक्तमञ्चानं यद्तोऽन्यथा ॥\*

શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માનું આ વચન સાંભળી તે સંતે નિશ્ચય કીધા કે 'પુરુષને પાતાનું સ્વરુપ શુદ્ધ, નિર્મળ, ઉન્નત કરવા અથે', નિરભિમાની, અદંભી, ક્ષમાશીલ, નિષ્કપટી થવું જોઇએ,' આજથી હું ક્ષમાશીલતા ધારણ કરીશ, ઉક્ત શખ્દ તેને કાને જતાં જતાં પડ્યા હતા, તેમાંથી તેણે પણ એ નિશ્ચય કરી લીધા. તે આખા દિવસ તા સાધુખાવાએ ક્ષમાવૃત્તિમાં પૂર્ણ કીધા.

<sup>\*</sup> સ્વગુણના ન પ્રશ્વંસા કરવી, ન દંભ ધરવા, ન હિસા કરવી, સહનશાળતા, સરળતા, આચાર્યસેવા, બાહાંતર શુદ્ધિ, સન્માર્ગનિષ્ઠા, સંયમ, ઇન્દ્રિયાદિ વિષયમાં પૈરાગ્ય ને અહંકારરહિત થવું, જન્મ સૃત્યુ જરા વ્યાધિમાં નિત્ય દેષ જેવા, પુત્ર સ્ત્રી ગૃહાદમાં પ્રેમ ન કરવા, સમચિત્ત રહેવું, હવે શાક ન ધરવા, પરમાતમા પર સર્વાત્મદૃષ્ટિ કરી, એકાંત લક્તિ કરવી, એકાંતમાં વાસ કરવા, અજ્ઞાનીમાં પ્રેમ ન કરવા, આત્મતત્ત્વમાં નિષ્ઠા રાખવી, જ્ઞાનનું કળ મોક્ષ છે એમ નહ્યુનું, આ સર્વને જ્ઞાન કહેવું છે અને તેનાથી વિપરીતને અજ્ઞાન કહ્યું છે.

ખીજે દિવસે 'નારાયળ દરે' કરતા કાે ગૃહસ્થને ત્યાં તે ભિક્ષાર્થે જઇ ઊભા રહ્યા. ગૃહસ્થની સ્ત્રીએ ભિક્ષા આપી, પણ દૈવયાંગે તે ગૃહસ્થની સ્ત્રીના પાત્ર સાથે મહારાજશ્રીનું પાત્ર અથડાયું ને તેના સંન્યાસનું અભિમાન જાગૃત થઇ આવ્યું! રગે રગે ફ્રેાધ વ્યાપી ગયા અને અતિ ઘણા તિરસ્કાર સાથે તડુકીને સાધુખાવા એાલી ઉઠ્યા; "હે દુષ્ટા! મારા પાત્રને તું અડકી કે? ધિક્કાર છે! સંતપુરુષાની આમ સેવા કરશે?" આમ કહી ફ્રોધાંધ અની જઇ અન્નસહિત તે પાત્રને ફેંકી કીધું અને ફ્રોધાવષ્ટ દૃષ્ટિ સાથે સાધુખાવા ત્યાંથી વિદાય થઇ ગયા. નદીમાં જઈ સચૈલ સ્નાન ક્રીધું ત્યારે તેમના ફ્રોધ કંઈક અંશે શાંત પદ્યો અને આશ્રમમાં જઈને એકા ત્યારે તે ક્રોધ નિર્મૂળ થઇ ગયો.

ते मनमां विचार हरवा लाज्या है; "रे आ शुं थयुं ? में ढुळ गई हाले ज प्रतिज्ञा लीधी ढती है, मारे क्षमा गुष्य धारण हरवी, पख् ते प्रतिज्ञाने ते। ढुं आजे ज खली गये। मने मारां लगवांनु अलिमान आज्युं! ते स्त्री मारा पात्रने अपड़ी तेमां शुं थयुं ? ढुं ते। संन्यासी छुं. मारे ते। चारेय वर्षों समान छे, तेमां अलडाववानुं शुं छे ? ढुं आद्माख नथी, वैश्य नथी, क्षत्रिय नथी, हे शूद्र नथी. पख् ढुं ते। चैतन्य खद्मा छुं, छतां मारु अलिमान ढळ गयुं नथी, ते। मारां आ लगवांमां धुण पड़ी! मारा हरतां ते। ते गृहस्थनी स्त्री श्रेष्ठ छे, लेखे मारां अने ह हु वचने। सांलज्यां, छतां पख, भरेभरे। क्षमा गुष्य धारख हीधे। अने ले हाथ लेडीने हीन वहने अली जरही हती! तेज मारी गुरु! ते ज मारी अहिंदा! ते ज मने तारशे!"

આમ વિચાર કરતા સાધુખાવા તે ગૃહસ્થને ઘર જઇ અચાનક તે સાધ્વીનાં ચરશોમાં પડીને બાલ્યા; "હે અંગે! હે જગજજનનિ! તારા મેં ઘારતમ અપરાધ કીધા છે, તેની તું મને ક્ષમા કર. તું. આજથી મારી ગુરુ છે. તારામાં જે ક્ષમાગુષ્ણ છે, તે આ ભગવાંમાં નથી. હે સતિ! હે માતુશ્રી! મને આશીર્વાદ આપ કે, હું મારે માર્ગે ચાલ્યા ભાઉ."

હાવરી ખાવરી થયેલી તે સ્ત્રો મૌન ધારણ કરી, હાથ જેડીને ઊભી જ રહી; અને સંત તેની આગ્રા માગી વિદાય થયેા. એ દિવસથી તે સંત મહાત્માને એવી સચાટ ચટકી લાગી કે, તે ક્રોધ-રહિત થઇને સંપૂર્ણ તત્ત્વજ્ઞાની ખની ગયા; તેનું ભગવાંનું અભિમાન ટળી ગયું, એટલે તે શુદ્ધ સાત્ત્વિક ખની ગયા. આમ જીવને પૂર્વજન્મનાં કે પૂર્વાશ્રમનાં અભિમાના સમયે સમયે કલેશકારી થઇ પડે છે. એ અહંકારની વૃત્તિએા, તેને આઢ માર્ગે દારી જય છે, પણ એમાંથી અટકી લાગી જય છે તેા તતકાળ તે જીવ નિરભિમાની બની તરી પણ જય છે.

હે દેવિ! આવું જ એક બીજું દૃષ્ટાંત મને સ્મરઘુમાં આવે છે.' જીવને સ્રી યુત્રાદિમાં માહ નથી, પઘુ

## સૌંદર્યમાં માહ છે.\*

સ્વાર્થમાં માહ છે, દૃષ્ટિએ જન્મ આપેલી સૃષ્ટિમાં માહ છે. દૃષ્ટિસૃષ્ટિના લાપ થતાં જ, સૌંદર્યસૃષ્ટિના નાશ થાય છે ને તેની સાથે માહ પણ નષ્ટ થઇ જાય છે. સ્વાર્થ નષ્ટ થતાં, માયિક પ્રેમીપણું નષ્ટ થાય છે, ને માયિક પ્રેમ નષ્ટ થતાં તે સન્માર્ગમાં સંચરે છે.

કાઇ એક નગરમાં ધર્મપાળ નામના એક શાહ વસતા હતા. તેને ધર્મશીલા નામની એક રુપવતી કન્યા હતી. ધર્મપાળ અને આ કન્યાને પૂર્વ જન્મના યાગે યાગની સિદ્ધિ પ્રાપ્ત તેના છુકિ- થઇ હતી.† એક દિવસે તે માર્ગમાંથી જતી હતી, શાળા પુત્રી તેટલામાં નગરના તે રાજના કુમારની દૃષ્ટિએ તેનું નાશવન્ત શરીર પડ્યું. એના અંગના રંગ-સોંદર્યથી તે કુમાર અત્યંત માહાંધ થઇ ગયા અને રાત દિવસ તેનું જ રટષ્ડ્ર કરવા લાગ્યા. રાજકુમાર તા સઘળી માજ શાખ મૂકી દૂધ શાકસાગરમાં તહ્યાવા લાગ્યા. ખાવું પીતું ને આનંદ ઉત્સવમાં ભાગ લેવા, એ સઘળું તેણે લાજ દીધું, આ માઢાંધપણાંથી તેનું શરીર દિનપ્રતિદિન સુકાતું ગયું. આ વૃત્તાંત તેના પિતા અને નગરની પ્રજાના પાલણહાર રાજને થતાં, રાજાએ ધર્મપાલનના વિચાર કારણે મૂકી, તે કન્યાના પિતાને કહ્યું; "તારી પુત્રીનાં મારા કુમાર સાથે લગ્ન કર."

તે ગૃહરથે કહ્યું; "હે રાજન્! આ કાર્ય માટું છે, તેથી પંદર દિવસ પછી હું એનું ઉત્તર આપીશ." તેણે ઉત્તર તેા આપ્યું, પણ તે દિવસથી તે ગૃહસ્થ ભારે ચિંતામાં પડ્યો કે, 'મારે શું કરવું <sup>9</sup> રાજા ક્ષત્રિય છે, હું

<sup>\*</sup> Infatuated attraction, wrongly called Love, is skin-deep. Divine Love is soul-deep.

<sup>†</sup> तम तं बुश्चिवंनोगं समते पौर्वदेश्चिम् । यतसे व क्लो स्वः वंधियौ प्रकादन ! ॥ ३३

વૈશ્ય છું, મારી કન્યા વ્રતાચારવતી ને સાધ્વી છે. તેને જે રાજકળમાં આપું તા તે અનેક દુઃખાની ભાકતા થશે.' એવા વિચારમાં ને વિચારમાં છે દિવસમાં તેનું શરીર સુકાઈ ગયું ને તે સરડા જેવા બની ગયા.

પિતાની આ સ્થિતિ નિહાળી, તેની પ્રતાપી અને બુદ્ધિશાળી ધર્મશીલા પુત્રીએ પૂછ્યું; "હે પિતાજી! આપને શું કષ્ટ છે?"

પિતાએ ઇત્થંભૂત વૃત્તાંત પાતાની પુત્રીને કહી સંભળાવ્યા ને તે એ લિયા; "રાજાના ને આપણા વર્ણ જાદા છે, તેથી તેના કુમાર સાથે તારું લગ્ન કરતાં, મારા ધર્મશીલપણાને દ્ભાલ લાગે ને નગરમાં મારી પ્રતિષ્ઠાને પણ ઝાંખપ લાગે. લાકા નિંદશે કે, 'આ ધર્મપાલ નામધારી, અધર્મને માર્ગે દ્રવ્યની લાલચથી સંચર્યો છે ને અજીગતા વિવાહસંબંધ કર્યો છે."

પિતાના મુખથી સકલ વૃત્તાંત સાંભળીને કન્યા ખડખડાટ હસી પડી. પછી બાેલી; ''હે પિતાજી! આટલા માટે જ આપ ગમરાઓ છે! કે? એમાં શું મહાભારત કાર્ય છે, કે તમે આટલા અધા ચિતાતુર યાઓ છે! ? રાજાની આજ્ઞાનું પાલન કરીને, કુમારની ઇચ્છા થશે તો હું તેને વરીશ, તમે જરા પણ ગભરાઓ નહિ. હું ધર્મશીલા છું, મારા ને તમારા ધર્મને જરા પણ ખાંપણ આવવા દઇશ નહિ."

પછી તે કન્યાએ પંદર દિવસમાં પાતાનું શરીર કાેઇ સંત મહા-તમાની પ્રસાદીના પ્રતાપે એવું ગાળી નાંખ્યું કે, તે હાડપિંજર જેવું બની ગયું. જેનાં મગલી જેવાં નેત્રા હતાં, તે ખાડામાં ઊતરી ચક્લી જેવાં બની ગયાં. ચંદ્રના જેવું મુખ બંદર જેવું થઇ ગયું; પયાંધરને સ્થાને ચીમળાયલા માંસના લાેચા દેખાવા લાગ્યા; કેળ જેવી જંઘા સરકટીઆ જેવી થઇ ગઇ; ગંડસ્થળ જેવા નિતંબા બેસી ગયા અને સિંહ જેવી કટીપર માત્ર ચામડી જ રહેલી દેખાવા લાગી.

રાજપુત્ર તો હોંસ ને ઉમંગમાં આવી તે કન્યાનું જ ધ્યાન ધરતો હતો. તેના સમીપમાં તે કન્યા પંદરમે દિવસે ગઈ, પણ તે લાવણ્યમય મૂત્તિની મુખાકૃતિ એતાં જ રાજપુત્ર ચમકીને તેનાથી દ્વર નાઠા! તે વિમાસણ કરવા લાગ્યા કે, ''આ કાેણુ શ્લુત કે પ્રેત શ''

તે કન્યાએ કહ્યું; "હે રાજપુત્ર! હું ભતે નથી ને પ્રેતે નથી, પણ તું તે જ ધર્મપાળની પુત્રી છું કે, જેનાપર તમે માહિત થયા છા. મને એતાં આજે તમને માહ દેમ થતા નથી, ને તમે કેમ દ્વર નાસા છા ? જેનાપર તમને માહ થયા છે, જેની પ્રાપ્તિ માટે આપે અન્ન ,જળ તજ્યું છે, જેને માટે ધર્મ ત્યજવા ને ત્યજાવવા તત્પર થયા છા, તે જ હું તમારી સમીપ તમારી આજ્ઞાનું પાલન કરવા આવી છું. આવા, બેસા, જે ઇચ્છા હાય તે તૃપ્ત કરા!"

રાજપુત્રે કહ્યું; "તું આવી ભિદ્ધામણી ને ભયંકર કેમ !" ધર્મશીલાએ કહ્યું; "કુમાર ! તમે મારામાં ક**યે સ્થળે ભ**યંકરતા જાએા છા ? હું તાે જે છું તેની તે જ છું."

કુમારે કહ્યું; "જે સૌંદર્ય જોઇ મને લગ્ન કરવાને માહ થયે! હતા તે સૌંદર્ય કયાં છે?"

કન્યા બાેલી; "જે દેહમાં તમે સાદય જાયું હતું તે જ દેહ એ! છે, પણ મહારાજ! તમતે મારામાં કયાં સાદયનું દર્શન થયું હતું કે, તમે મારી સાથે લગ્ન કરવા તૈયાર થયા હતા? જો મારી સાથે લગ્ન કરવાની આપની ઈચ્છા હાય તા હું તૈયાર છું. પૂર્વે હું જે હતી તે આજ પણ છું. પૂર્વે સ્ત્રપે રંગે હું આવી જ હતી ને ઉત્તરમાં પણ સ્ત્રપે રંગે હું આવી જ થઇશ."

રાજકુમારે કહ્યું; "તું તે৷ પરમ સુંદરી હતી, તે આવી ઉદરી, હાકણી ને પિશાચણીના જેવી કેમ અની ગઇ !"

કન્યાએ કહ્યું; ''હે રાજકુમાર! મારી સુંદરતા ઠંઇ જતી રહી નથી, જે માંસ અને લાહીથી આ અંગમાં સુંદરતા તમને सीन्हर्य अने माद जीवामां आवती हती, तेने क तमे सुंहरता इहेता है। ते। ने ते क तमारे निर्धती है।य ते। ते ચાંડાળવાડામાં છે, પણ તે સુંદરતા જોતાં તમને વમન થયા વગર રહેશે નહિ. હે કુમાર! જરા સાંભળા. સૌંદર્યમાં જેને માહ થાય છે, તે સૌંદર્ય નષ્ટ થતાં તેના માહ પણ નષ્ટ થાય છે. આજે હું લાણી શકી છું કે, તમને મારાપર માહ ત હતા, પણ મારા સૌંદર્યપર માહ હતા; અને સૌંદર્થપર જે માહ રાખે છે તે મૂહમત છે; કેમકે સૌંદર્ય પથ ત્રિકાલાખાધિત નથી. આજે જેને તમે સૌંદર્યવાન જાએ છા તેને એક કાળે સાંદર્યથી જર્જરિત થઇ આજની મારી સ્થિતિમાં નેશા, ત્યારે શું તમારા અજ્ઞાનપણાંપર લજ્જા આવશે નહિ? તેથી, હે મહારાજ! એકલા સૌંદર્ધપર માહ કરવા એ ડાહ્યા મનુષ્યનું કર્તવ્ય नथी. जो भारापर तमने भाड थये। द्वाय ते। तमे भारे। पालि ત્રહાલું કરા; અને મારા સૌંદર્યપર જ તમને માહ હાય તા હું તમારી ધર્મપત્ની થવા ઈચ્છતી નથી."

પછી ક્ષણભર મૌન ધરી, તે પ્રતાપી સાધ્વી બાલી; "હે રાજ-કુમાર! આ માર્ગપ્રતિ દૃષ્ટિ કરા. તમારી દાસી આવે છે તેને જુઓ. જ્યારે તમે આળક હતા ત્યારે એ દાસીને તમે જોઈ હતી?"

રાજકુમાર બાહ્યા; "હા, મને ઝાંખું ઝાંખું સ્મરણ થાય છે કે, તે સમયે તે ઘણી રૂપાળી હતી!"

તે કન્યાએ કહ્યું; "આજે તેનાં ડાચે ડાચાં મળી ગયાં છે, દાંત પડી ગયા છે, માથાના વાળ અગલાની પાંખ જેવા ધાળા થઇ ગયા છે, શરીરપર કરચલી પડી ગઇ છે—આજે તે એવી તા કુરુપા દેખાય છે કે, તમને નેવી પણ ગમતી નથી. પૂર્વકાળમાં એ સુંદરી હતી. એનું તે સોંદર્ય આજે કયાં ગયું કે, જે સોંદર્યપર તમારા પિતાએ તુષ્ટમાન થઇ, તમારાં લાલન પાલન માટે એને નીમી હતી? મહારાજ! તે સોંદર્ય કયાં છે? એ તા તેની તે જ છે?"

રાજપુત્ર વિચારગ્રસ્ત જ રહ્યો, ત્યારે તે સાધ્વીએ કહ્યું; 'ન સમજાતું હોય તો સમજો. તે સોંદય માત્ર દુષ્ટિના વિકાર જ હતા. સોંદય કંઈ વસ્તુ નથી, તેમ તે સ્થિરે નથી: જેવું આજે દેખાય છે તેવું તે આવતી કાલે દેખાનું નથી; કેમકે દુષ્ટિમાં ક્ષણે ક્ષણે પરિવર્તન થયા કરે છે. જે આજે બાળ છે, તે કાળે અન્નાદિકના આહારથી તરુલ, પછી વૃદ્ધ, પછી જર્જરિત ને પછી કાકસ્તપ થાય છે. એમ સોંદર્ય-લાવણ્યનું પણ પરિવર્તન જોઇ, સાની પુરુષા તેના સદાના જ ત્યાગ કરે છે. હે રાજ-

પુત્ર! કાળની ફ્રોડાનું તમને જ્ઞાન નથી, તેથી સોંદર્યથી સોન્દર્ય શું છે? માહાંધ થઇ તમે તમારા ધર્મથી વિપરીત આચરણ કરી,

હાથે આંખો બંધ કરી કૂવામાં પડા છો. સોંદર્ય શું છે? આ નાશવન્ત શરીરમાં રક્ત, માંસ, મેદ વગેરે ઉત્પન્ન થાય છે. એ જ રક્ત, માંસ, મેદ તે જ સોંદર્ય! એનાથી મનુષ્ય કાંતિમાન જણાય છે. એના યોગે જ સ્ત્રીઓની મુખાકૃતિને કવિઓએ કમળમુખી, ચંદ્રમુખી, નૃગનયની, અને માંસથી ભરેલી જંઘાને કદળીસ્તંભની, તેમના પયોધરાને દાયોના કુમ્ભસ્થળની અને તેમની કેંડને સિંહની કરિની ઉપમા આપી છે. હે રાજકુમાર! એ તો માત્ર કવિઓની કલ્પના છે. સ્ત્રી માત્ર માંસ, મજળ, રક્ત અને ચર્મના ખનેલાં જેવાં ખીજ પ્રાણીએ છે, તેવી જ ચામડાની પૂતળી છે. તેનામાં વધુ કંઇ નથી. જે સૌમાં છે તે જ તેનામાં છે.

<sup>\*</sup>दंहिनोऽस्मिन्यथा देहे कीमारं, यौधनं, अरा।

મારામાં જે હતું તે જ આ તમારી દાસીમાં છે ને તમારી થીજી રાણી-ઓમાં પણ છે. તે ગયું કંઇ નથી, તો પછી તમારા માહ આજે તેમના પરથી કેમ ઊતરી ગયા છે? હવે કહા, હે કુમાર! શાપર તમને માહ હતા? મારાપર કે મારા રક્ત માંસપર? જે મારાપર તમે માહિત થયા હતા તો હું તો જે છું તેની તે જ છું અને જે પદાર્થથી હું સુંદરી ગણાતી હતી, તે પદાર્થ તો ચાંડાળવાડામાં પણ દિવ્યો પડે છે. તમને તેનાપર માહ નથી. કેમકે, તેમાં તમે સૌંદર્ય જેતા નથી, તો પછી સૌંદર્ય કયાં છે? સૌંદર્ય એ દિવ્યના વિકાર જ છે કે કંઈ બીજું છે? એક જેને સૌંદર્ય માને છે, તે બીજાની દિવ્યમાં કુરૂપ ગણાય છે. અજ્ઞાનીઓ જ દિવ્યસ્થિમાં સુખ માને છે.\*

"હે રાજકુંવર! આ વિષયમાં તમને એક પારાશ્વિક દૃષ્ટાંત કહું છું, તે સાંભળા! તમે વિચાર કરા, અને રાજ્યની પ્રજા તે તમારાં પુત્ર પુત્રીએ છે, એમ માનીને પ્રજાના પુત્ર પુત્રીએ ઉપર માહ ન પામતાં તમારા ધર્મનું પાલન કરા.

### મને માનેલા માહ જ અંધ ભનાવે છે

પૂર્વે દિવાદાસ નામના એક રાજા હતા. અનેક શાસ્ત્રાના શ્રવણથી ને મહાત્માએમાના સમાગમથી તેની મતિ નિર્મળ દિવાદાસ રાજાનું હતી. તે સદાચારી અને ધર્મનિષ્ઠ પ્રજાપાળ રાજા દર્શત હતા. મહાત્મા પુરુષોના સંગથી તેના નિશ્ચય થયો હતો કે, આ દેહના ત્યાગ પછી જીવ પાતાની અંતકાળની વાસના પ્રમાણે ગમે તેવા દેહને ધારણ કરે છે. સામ્પ્રતથી ઊંચી યાનિમાં જન્મે છે ને નીચી યાનિમાં પણ જન્મે છે. મહાત્માએમાં મુખથી આવે વૃત્તાંત સાંભળીને, સૃત્યુ પછી કેવા જન્મ થશે, તે ન જાણી શકાવાથી તે રાજા પરમ એદ પામ્યો.

એક પ્રસંગે તેણે પાતાના પાટવીકુમારને કહ્યું; ''કદાચ મારે જન્મ જે કેાઇ નીચ યેતનમાં થાય, તેા વતકાળ મારું મસ્તક કાપી નાંખજે.''

પુત્રે પ્રક્ષ કર્યો; "પિતાજ! તમે નીચ યાનિમાં અમુક સ્થાનમા જન્મ્યા છા, એ હું કેમ જાણી શકુ !"

<sup>\*</sup> मुखमेव सर्वभविवेकिनः । दुःखमेव सर्व विवेकिनः ।

રાજાએ કહ્યું; "મારા કપાળમાં શ્રીવિષ્ણુનું ચરણ ચિક્ર તિલક જોવામાં આવશે, તે ચિદ્ધ જોઇ તું મારા નાશ કરજે, કે જેથી મારા અધમ ચાનિમાંથી ઉદ્ધાર થાય!"

થાડે દહાડે દિવાદાસ રાજા મરાષ્ટ્ર પામ્યા. અંતકાળ સમયે શિકા. રના સ્વરમાં વાસના રહેવાથી તે સકરની (ડુક્કરની) યાનિમાં અવત્યોં અને અનેક સકરીએ સાથે ઉકરડાપર ફ્રીડા કરવા લાગ્યા. આ સુકર સુકરીએ ફ્રીડા કરતાં હતાં, એવામાં દિવાદાસના પુત્રની તેનાપર અકરમાત્ દબ્ટિ પડી, અને પૂર્વે તેના પિતાએ કહ્યું હતું, તે પ્રમાણે તેણે એક સ્વરના કપાળમાં તિલકચિક એઇને, તેને મારવા માટે તરવાર કહાડી.

ભયથી કંપતા પૂર્વ જન્મના દિવાદાસ રાજાએ મનુષ્યવાણીથી કહ્યું; "ઢાં ઢાં! આ શું અધર્મનું કૃત્ય કરે છે ?"

રાજકુમાર બાહ્યા; "તમારી આજ્ઞાને અનુસર છું!"

દિવાદાસ સૂકરે કહ્યું; "મને અહીં જરાપણ દુ:ખ નથી; હું આ સકરીઓની સાથે વિહાર કરું છું, જે મને દિવ્યાંગનાસમાન લાગે છે અને કાદવના આહાર અમૃતના આહાર કરતાં પણ અધિક સ્વાદ્ધ લાગે છે. આ નાની સકરી કેવી સુંદર છે? તેને હું કાલે જ લઇ આવ્યા છું. આવી સુંદર સૂકરી અમારી જાતમાં એક પણ નથી. એની સાથે ક્રોડા કરવાથી મને જેવા આનંદ થાય છે, તેવા આનંદ કાઈ પણ લાકમાં નથી,"

ાંદવાદાસ સકરની આવી વાણી સાંભળીને રાજકુમાર ચકિત થઇ ગયા. અને વિચારવા લાગ્યા:-"રાજાના રાજમહેલમાં સ્વરુપવતી સુંદરી એક ભાગવવામાં જે આનંદ થાય છે, તે જ આનંદ સુવરને ઉકરડામાં રહીને સકરીઓની સાથે કીડા કરવામાં પણ છે. આ સુકર, આ સુકરીને સાંદર્યવતી સમજે છે. મનુષ્ય પણ સ્ત્રીઓને સુંદર માનીને તેમાં મોહ પામે છે. ખરેખર, સોંદર્યના કે કુરૂપતાના આધાર પ્રાકૃત દૃષ્ટિમાં રહ્યો છે. સોંદર્યનું કંઇ માપ કે ધારણ નથી. જેનાં મને જે સોંદર્ય માન્યું, તે સોંદર્ય વળી એકને જે સોંદર્ય લાગે છે, તે બીજાને લાગતું નથી. અમુક જ સુંદર એમ કદી પણ કહી શકાય તેમ નથી. એ ઉપરથી નક્કી યાય છે કે, સોંદર્ય જેવી કાઇ વસ્તુ નથી. એકના એક જ પદાર્થ તેના એનારની નજર પ્રમાણે ત્રણ પ્રકારના બને છે. રસ્તે ચાલતી એક સ્ત્રી કામી પુરુષને એક સ્વરૂપવાન્ કામિની જેવી લાગે છે, એક કૂતરા એને માંસપિડ સમજે છે, અને ચાગી પુરુષ એને હાલનું ચાલતું સુડદું એને માંસપિડ સમજે છે, અને ચાગી પુરુષ એને હાલનું ચાલતું સુડદું

સમજે છે.\* માટે મન જ બંધ અને માહ્યતું કારણ છે,† સૌંદર્યના સૌંદર્યને અને આનંદના આનંદને એટલે પરમાનન્દને તા માત્ર જ્ઞાતા પુરુષ જ જોઈ જાણી શકે છે, અન્યને તેના અધિકાર નથી."

મૂળ વાત પર આવતાં તે કન્યાએ માહિત રાજકુમારને કહ્યું; "હે રાજપુત્ર! તમે મારાપર માહિત થયા છા, તા કહા, તમે મારામાં વિશેષ શું જોયું? તમને અનેક રાણીઓ છે, તે મારાથી કાઇ પણ પ્રકારે ન્યૂન નથી, પણ અધિક છે; તથાપિ જે સૌંદર્ય જોઇને તમે માહિત થયા છા, એ તમારી દૃષ્ટિના વિકાર જ છે કે બીજાં કંઇ? એ વિકાર કાઢી નાંખા, એટલે તમે સર્વને સમાન જ જોશા. સુકર સુકરીમાં જેવી સુંદરતા જોય છે, તેવી જ મનુષ્ય સ્ત્રીમાં પણ જોય છે. એમાં શાલાને જ માહ થતા નથી. હું જે પદાર્થથી ભરપૂર હતી ને ધું, તે જ પદાર્થમય જગતની સ્ત્રીએ પશુ છે. મારાપર માહ દ્વાય તો લો, આ સૌંદર્ય તમારી હજીર હાજર છે!"

તે કન્યાનું આવું વૈરાગ્યપૂર્ણ સંભાષણ સાંભળીને રાજપુત્રનાં પ્રાકૃત-અજ્ઞાનમય નેત્રપટલાે દૃર થઇ ગયાં; તેના હૃદયમાં વૈરાગ્યના સંચાર થયા અને તેને સર્વ પ્રદ્રામય દીસવા લાગ્યું. તે પછી તેણે અવસાન પર્યંત પાતાની પ્રજાનું પુત્રવત તથા પુત્રીવત્ જ પાલન કીધું હતું.

## સત્પ્રાપ્તિ પ્રસંગ ઝડપી લેવા

સુવિચારે પ્રકટપ્રજ્ઞાને કહ્યું; "સોંદર્ય એવા કાઇ પણ પદાર્થ જ નથી; છતાં અનેક જીવા અનેક પ્રકારનાં સોંદર્યને વશ થઇને, અનેક વાસનાઓમાં લપટાયા કરે છે. કાઇ ધનને, કાઇ કીર્તિને, કાઇ લાગને સોંદર્યનું સ્થાન સમજી, તે પાછળ ગાંડા થાય છે. એવા સંસારી રગડામાં પણ જો તેને કાઇ અમૃલ્ય પ્રસંગ પ્રાપ્ત થાય અને ચટકી લાગી જાય, તા તેલે પાતાના દેહનું અને આત્માનું સાર્થક કરી લેવું ઇષ્ટ છે. જીવને એવા પ્રસંગા મળે તા તે ઝડપવામાં ચૂકવું નહિ. દેવકૃપાથી જ એવા પ્રસંગા આવી મળે છે; અને તે પ્રસંગા જવા દેવાથી જીવને હંમેશાંના સંતાપ થાય છે. એટલું જ નહિ પણ જન્મે જન્મ તે જીવને ચાર્યાસીના ફેરામાં અટવાવું પડે છે.

<sup>\*</sup> एक एव पदार्थस्तु त्रिधा भवति वीक्षितः। कामिनी कुणपं मांसं कामिभियोंगिभिः श्वभिः॥ † मन एव मनुष्याणां कारणं बंधमोक्षयोः।

ભગવાન્ નારદ મુનિ કાઇ એક વચાવૃદ્ધ ગૃહસ્થને ત્યાં પધાર્યાં અને તેમણે તેને કહ્યું: "હે અધિકારી જવ! તું વયમાં નારદજી અને આવ્યા છે, તારે ઘેર પુત્ર પુત્રીએ છે, તે સંસાર માયાના જવડા સાગવ્યા છે, ખાધું પીધું છે ને આનન્દ કીધા છે, હવે તું પ્રભુભજન કરીને આત્માનું સાર્થક કરી લે."

આ મૃઢમતિ સંસારી જીવડા નિત્ય સત્સંગ કરતો, મહાત્માઓનું પૂજન કરતો, દાનધર્મપરાયભુ રહેતો, પરપીડનથી સદા દૂર નાસતો, તથાપિ માયાના જીવડા હતો. સંસારપર એ અભાગિયાને બહુ પ્રીતિ હતી. સત્સંગશિરામિણ નારદ જેવા પરમભક્ત તેને ઘેર પધાર્યા, તેના લાભ લેવાની તેને ઇચ્છા થઇ નહિ. તે બાલ્યા; "હ મહારાજ! આપનું કહેવું સત્ય છે. આ છેલા ચાર દહાડામાં જે સુકૃત્ય થાય, તે કરી લેવાની મારી ઘણી ઈચ્છા છે; હવે તા મારે પ્રભુભજનમાં પ્રીતિ કરવી જ જેઇએ. પણ શું કરું ? મારી ઇચ્છા તો ઘણીએ છે, પણ હજ આ રામ નાની અવસ્થામાં છે, શંકર ઠેકાણે પડ્યો નથી. એ જરા માટા થાય, એટલે મારા નિશ્ચય છે કે, પ્રભુભજનમાં લાગી જઇશ."

નારદજીએ કહ્યું; "અરે માયાના જીવડા! તારાથી આ માયાના ત્યાગ થશે નહિ! રામ અને શંકર કાળે કરીને માેટા થશે, એટલે તને વળી બીજી જંજાળ વળગશે; એટલામાં તારું અવસાન પૂરું થશે અને તું જેવા ને તેવા જ આ લાકમાંથી હાથ ઘસતા ને કપાળ કૂટતા ચાલ્યા જઇશ. તારે હજી ઘણાં સંકટા વેઠવાનાં છે, તેથી તારાથી આ ભવમાં પ્રભુભજન થવાનું નથી ને માયા છુડવાની નથી." આમ કહીને નારદમુનિ અંતર્ધાન પામી ગયા.

માયામાં રચ્યાપચ્યા રહેલા મૂર્ખાની સ્થિતિ જેવી ને તેવી જ રહી ગઈ પાછળથી તેને ઘણાએ પસ્તાવા થયા, પણ જે ઘડી ગઇ તે પાછી આવી નહિ.

જગજાગરના જીવાએ પરમાત્માનું ધ્યાન કરવામાં - આજે નહિ તે કાલે કરીશ, ખાલ્યાવસ્થામાં નહિ પણ તરુણાવસ્થામાં તે પછી વળી વૃદ્ધાવસ્થામાં પ્રભુભજન કરીશ, તત્ત્વાનુસંધાન કરીશ, માયાને પરાસ્ત કરીશ, સંસારની મમતા તજીશ, એવા વિચારમાં ક્ષણ પણ ગુમાવબી નહિ. કાલે કરવાનું કાર્ય આજે કરા અને આજનું હમણાં જ કરી લેયે. સમય (કાળ) કાઈની પણ રાહ જોતો નથી.\*

श्वः कार्यमद्य कुर्वीत पूर्वोहे चापराहिकम् ।
 न हि प्रतीकृते मृत्यः कृतमस्य न वा कृतम् ॥

#### કાજળની કાેટડીમાં કાેઇક જ ડાધ વગરના રહે છે

ઘણા જીવા એમ સમજે છે કે, 'અમે જનકવિદેહી જેવા છિયે' અને એમ માનીને તેઓ પાતાને સિદ્ધવત જ સમજે છે. તેઓ માને છે કે, 'જેમ જનક, યાન્નવલ્કય, વસિષ્ઠાદિ મહાત્માંઓએ સંસારમાં રહીને પછ પરમાર્થ સાધ્યા હતા, તેમ અમે પણ પરમાર્થ સિદ્ધ કરીશું!' પણ માહ-જાળમાં પડેલા અજ્ઞાની જીવડાએ જાણતા નથી કે. જનક તે જનક જ द्वताः याज्ञवल्ड्य ते याज्ञवल्ड्य क ह्वताः विसष्ठ ते विसष्ठ क ह्वताः ખીજે જનક, વસિષ્ઠ કે યાજ્ઞવલ્કય થયા નથી ને થવાના પણ નથી. તેમની તુલનાએ આવી શકે, એવા કાેેે માનવી છે ? જે જનકે સુલક્ષાને કહાં કે, મારા એક હાથને કાેઇ ચંદન ચર્ચ ને ખીજાને વાંસલાથી વીંધે, તાે પણ મને આનંદ કે શાક નથી! મૈત્રેયીને ને કાત્યાયનીને ત્યજ યાજ્ઞ-વલ્કયે જ્ઞાની છતાં અરણ્ય સેવ્યું હતું ને વસિષ્ઠના સા પુત્રાની પ્રાથહાનિ થઇ, તા પણ સતી અરુન્ધતીને કે સુનિને ક્રાધ, શાક કે માહ થયા નહાતા. તેવી સ્થિતિને પહાંચનાર ને ઇશ એમની વચ્ચે શા બેદ છે ? આ સ્થિતિને પામેલા મતુષ્ય જીવ નથી પણ શિવ છે; ઈશ જ માત્ર નથી, પણ પરમેશ જ છે. આ સ્થિતિને જે પામ્યા નથી, रे જેમને તેના દ્વારનાં પણ स्वप्ने दर्शने थयां नथी, तेवास्मा 'अहं ब्रह्मास्म' स्थने 'तत्त्वमसि'ने। काप જપ્યા કરે છે! પરંતુ તેઓ જગતની હાંસીનાં પુતળાંઓ જ છે!

આ સંસાર એક કાજળની ક્રાેટડી સમાન છે. તેમાં ડાઘ વગર ડ્યુદ્ધ રહીને પરમાર્થ સિદ્ધ કરવા, એ કામ ઘણું કડિન છે. એક મહાત્માએ કહ્યું છે કે:-

> "રામ ત્યાં નવ કામ ભાસે, કામ ત્યાં નવ રામ: તલસ્ત્રી એક નહી મળે, રવિ રજની એક ઠામ."

જયાં માયાના વિલાસરૂપ જગત છે ત્યાં પરમાતમાં નથી, અને પરમાતમાં છે ત્યાં જગત નથી. પરમાતમાને અને જગતને એક જ સ્થળમાં લાવવાના પ્રયત્ન કરનારા અજ્ઞાની છે. માયાના વિલાસરૂપ આ જગતના મિથ્યા પદાર્થીની સાથે યથેષ્ટ વ્યવહાર કરનારા અને કામ ક્રોધાદિકને વશ થયેલા મનુષ્યા જે ત્યાંગ દર્શીવે છે, તે તેઓના મિથ્યા દંભ જ છે: 'અંહ બ્રહ્મ, અંહ બ્રહ્મ' એ તેઓના જગત્ઠગણા પ્રપંચ છે અને પરમાતમાં પણ તેવા બ્રહ્મકોોથી કાંટાનુકોડી કાશ દૂર જ રહે છે.

એક ગૃહસ્થ સંસારત્યાગના હાળ કરી 'અં बहा स्मि' બની, પોતાના ઘરના એકાંત ભાગમાં રહેવા લાગ્યાે. દંભી સંસારત્યાગી તેણું ઘરના ખટરાગ સ્ત્રી પુત્રને સોંપી દીધા. તે લાકાને કહેવા લાગ્યાે કે, 'હવે આપણે સર્વ જંજાળ છાડી દીધી છે; હવે તા તત્ત્વાનુ સંધાન કરીને આત્માને શાધીએ છિયે; લાક સારું કહા, નરતું કહા આપણે કંઇ લેવાદેવા નથી; આપણે તા પ્રદ્રા છિયે! પ્રદ્રાને શું ?' છતાં તેના કંદારેથી કૂંચી છૂટી ન હતા!

આવા સંસારી બેરાગી જ્ઞાની પાસે એક પ્રસંગે એક અર્થી જ્વે જઇને કહ્યું કે, "હે લાઇ! મને પૈસાની ઘણી જરુર છે, માટે પચાસ રુપિયા આપો."

રામને અને કામને એક આસને એસાડનારા, 'અહું બ્રહ્માસ્મિ'ના જીવડાએ કહ્યું; "ભાઇ! હું તો પૈસાને હાથ પણ લગાડતા નથી; મારું છે શું કે તને આપું ર મેં સર્વના ત્યાગ કીધા છે?"

આમ વાત કરે છે, તેટલામાં એક દેશુદાર સાથે તેના પુત્રને પંચાતી થઇ, એટલે રામકામદાસ તડૂકી ઊઠ્યા કે, 'પૈસા તારા ખાપના હતા કે લઇ ગયા ને આપતાં પંચાત કરે છે? પૈસા કંઇ પથ્થરા કે કંકરા નથી કે તે છેાડી દેવાય?'

પૈલા દેણદાર આજ સુધી જેને બ્રહ્મનિષ્ઠ જાણતા હતા, તે અત્યારે તેને બ્રહ્મઠગ ભારયા; અને તેણે ઊંડા નિઃસાસા નાંખીને કહ્યું કે, 'લાકા કહે છે તેવા કળિજીગીયા વેદાંતીએ!\* આજે મેં નજરે દીઠા

કહેવાનું તાત્પર્ધ એ છે, કે, જેઓ ત્યાગીના વેશ ઉપર ઉપરક્ષી ધારણ કરે છે, પણ અંદરખાને સંસારના ખડરાગામાં માર્ય મારે છે, તેઓ જનક, યાજ્ઞવલ્કય અને વસિષ્ઠના એહાં નીચે રહી, સંસારમાં વિચરતા કાદવથી લપટાયલા અલ્પ જીવડા જ છે. કનક, કાન્તા ને કીર્તિના ત્યાગી તે જ ત્યાગી, ને તે જ સંન્યાસી છે. સંસારમાત્રના ત્યાગ તે જ ત્યાગ, પદાર્થમાત્રપર વિરાગ, તે જ વિરાગ ને સંકલ્પમાત્રના સંન્યાસ તે જ સંન્યાસ.† એવા પુરુષમાં ને પરમાત્મામાં અંતર જ નથી. માક્ષાબિલાષી જીવે જગતની જંજાળના નિત્યને માટે ત્યાગ કરી દેવા જોઇએ. અહં પ્રદ્માસ્મિને પહોંચેલાને ઘરે નથી, ધને નથી, સંગે નથી, જગતે

<sup>\*</sup> कलो वेदांतिनो भांति फालगुन बालका इत ।

<sup>ં</sup> સંત્યાસની અને ત્યાગ**ની સમજણ માટે ગીતા** છના ૧૮ મા અધ્યાયના આરં**લના ^હો**ઠા અને તે **પરતું ભાષ્ય જ** જોવું.

નથી, પુત્રે નથી, દારાએ નથી, પરંતુ અહં પ્રદ્માસ્મિના મિથ્યા હાળ માલનારાઓને તો તે સર્વ છે. જનક વિદેહીનું આવા પુરુષો વાતવાતમાં જે ઉદાહરણુ આપે છે, તે દંભપર છત્રછાયા છે. તે મહાત્મા પુરુષ તે સંસારમાં રહ્યા છતાં સંસારથી મુક્ત હતો; વવવત્રમિત્રાંમના—જળકમળ-વત્ સંસારમાં રહી, સાંસારિક વિષયાથી અલિપ્ત હતો; વૈરાગ્યાદિક વિષયા તેમના સમીપ દાસવત્ થઈ ગયા હતા; તેમની આત્મસત્તા પરમ શ્રેષ્ઠ હતી; તે આત્મરસાયનના આસ્વાદ કરનારા હતા. જેનું આત્મળળ શ્રેષ્ઠ હાય છે, તે જ સંસારના ત્યાગ કરી શકે છે; બાકીના તેના પાંજરામાં પૂરાયલા અને મુખે રામરામ બાલતા સુડલાએન જ છે.

#### સત્સંગ જ તારે છે

જગન્નગરના જીવાએ, નિત્ય સત્સંગ કરવા. સત્સંગ આત્મિક અળ આપે છે, સર્વે દૈહિક પાપને ભસ્મ કરે છે. ચેતનને સત્સ્વરુપના અનુસંધાનમાં પ્રેરે છે. સત્સંગના પ્રતાપથી અનેક કુમાર્ગગામી જીવા પણ તરી ગયા છે.

એક સંત મહાત્માના ટાળામાં કાઇ એક અસાધુ પેસી ગયા. તે ઘણા જ દંભી હતા, છતાં સંતસેવામાં ઉત્સાહી હતા. અસાધુ છવ સંતાની સાથે રહેતાં રહેતાં તેને અલપત્રલપ ગ્રાન પણ થયું, પરંતુ તે જ્ઞાનથી તેનું હૃદય રંગાયું ન હતું. આ જીવ બહારથી સાધુતા દર્શાવતા, સંતસેવામાં દાહતા, પ્રેમથી સંતને પગે પડતા પણ અંત:કરણમાં અનેક પ્રકારની કુકામનાએ કર્યા કરતા. અસાધુ તે અસાધુ!\* તે સત્સાધુ એક તહાકે કેમ અને ? એ અસાધુ દ્રવ્યને જોતા કે તે ગ્રહણ કરવાને આતુર થતા; સ્ત્રીને જોતા કે ભાગવિલાસની ઇચ્છાને આધીન થઇ જતા. પ્રભાતમાં સ્ત્રાનસંધ્યા કરીને ગાયત્રીના જાપ જપતા. ત્યારે તેના મનમાં એવા સંકલ્પ વિકલ્પા પણ થતા કે, 'આદિત્ય ભગવાન રાજગાદી આપે તા હું અહાભાગ્ય થાઉ!' તેના હૃદયની આવી ઘટનાએ થી કેટલાક મહાત્માં એ અજ્ઞાત ન હતા, પરંતુ આ અનિધ-

<sup>\*</sup> इंसः श्वेतो बकः श्वेतः को मेदो बकहंसयोः । नीरक्षीरिविभागेन हंसी इंसो बको बकः ॥ काकः कृष्णः पिकः कृष्णः को भेदः पिककाकयोः । प्राप्ते वसन्तसमये काकः काकः पिकः पिकः ॥

<sup>†</sup> ॐतत् सवितुर्वरण्यम्, भर्गो देवस्य धीमहि, थियो यो नः प्रचोदयात

કારી જીવ સંતાની સેવા ઉઠાવવાને સદાય વત્પર રહેતા હતા, તેથી દયાળુ મહાત્માં એ તેને ઉન્નવ સ્થાનમાં લઇ જવાની કામના કીધી.

કરતું કરતું આ સંત મહાત્માઓનું મંડળ કાઇ એક રાજાના રાજ્ય-માં આવી પહોંચ્યું. તે રાજાને એક કન્યા હતી. તે રાજા ધર્મશીલ, સંતાના સેવક ને સાંસારિક વિષયાને ધિક્કારનારા હતા. તે પાતાની કન્યા કાને પરણાવવી, તેના વિચારમાં ગુંચવાઇ ગયા હતા. તેણે વિચાર કર્યા કે, ૧ કાઈ રાજકુમારને મારી કન્યા આપીશ તા રાજાએ! માટે ભાગે એવા દુષ્ટ હાય છે કે, તેઓ અનેક કુઠમાં કરવામાં સદા તત્પર રહે છે અને તેઓના રણવાસમાં અનેક સ્ત્રીઓ હાવાથી મારી યુત્રીને અનેક સંકટા વેઠવાં પડે. ર જો હું સામંતપુત્રને કન્યા આપીશ તા તે મારા એશ્વર્યથી અહંકારી ખની, સજ્જન હશે તા પણ દુર્જન અની જશે. ૩ પ્રજ્ઞજનમાંથી કાઇને આપીશ તા રાજાના જમાઇ થવાથી તે મદ-મત્સરમાં લીન થઈ અનેક પ્રકારનાં કુલાંડા કરવાને તત્પર થશે. આવા વિચાર થવાં, તે રાજાએ પાતાની પુત્રીનું લગ્ન કાઇ સંત મહાત્માની સાથે કરવાના નિશ્વય કીધા.

ઉક્રત સંતમહાત્માઓનું મંડળ તેની રાજધાનીમાં આવ્યું, એટલે રાજાએ પાતાના મુખ્ય મંત્રીને મુખ્ય સંત પાસે માકલી પાતાની પુત્રીના પાણ્યહણની પાર્થના કીધી. સંતાએ વિચાર કીધા કે, 'આપણે તે વળી સ્ત્રી શી ? દ્રવ્ય શું ? રાજ શું ને પાટ શું ? સ્ત્રી અને દ્રવ્યના ત્યાગ કરી, આત્માનુસંધાન કરવાને ત્યાગી થયા છિયે; સ્ત્રં સંસ્વવ્યત્વાની સર્વ સંકલ્પાના સંન્યાસ કરવાનું મથન કરીએ છિયે, ત્યાં સંસારના રગડા ! વાઢ! એ પણ ઢીક! જો સંસારી થઇએ તા અવશ્ય ઉભય લાકમાંથી બ્રપ્ટ જ થઇશું. સ્ત્રી એ પરમ દુ:ખની ખાણ છે, સ્ત્રી નરકમાં લઇ જનારી છે અને અનેક ઉપાધિઓ વધારનારી છે, તેનું તે પાણ્યાહણ! વાઢ! નરકનું દ્રાર હાજરાહજર!' આમ વિચાર કરીને સર્વે સંતાએ રાજકન્યાની સાથે પરણવાની ના પાડી, પણ પૈલા ભાગવિલાસના ભુખ્યા અલપ સાધુપણાને પામતા અસાધુ પરણવાને તૈયાર થઇ ગયા.

રાજની કન્યાં, રાજગાદીના વારસા, એમ એવડા લાભથી તે લાભાયાં. તેણે રાજકુંવરી સાથે પરણવાની હા પાડી. તુરત રાજસભામાં તેને લઈ જવામાં આવ્યાં. જો કે તે જીવ સંસારના વિકારામાં પ્રવૃત્ત હતાં. તથાપિ સત્સંગને યાગે તેની મલિન અહિ કંઇક સંસ્કારી થઇ હતી, તેથી તેણે રાજાને પૂછશું; "કાઇ રાજકુમાર નહિ, કાઈ પ્રધાનપુત્ર નહિ, કાઇ સરદારપુત્ર નહિ, અને મને આ કન્યા આપવાનું કારણ શું ?"

રાજાએ કહ્યું; "હે મહાતમા! સંતા નિર્વિકારી, નિષ્કપટી, વિચાર-અળનું અને આત્મભળનું પાષણ કરનારા, પ્રપંચથી રહિત છે; તેથી જ હું મારી કન્યા તને દાનમાં આપવા ઇચ્છા કરું છું. સંવસેવાના પ્રતાપથી મારી પુત્રી પણ આગળ જતાં સંસ્કારી થઇને, ઉભય લાેકનું શ્રેય:સાધન કરવાને શક્તિમાન્ થશે ને ત્રિલાેકની સ્વામિની થશે!"

સંતના સંગ કરનારા આ ત્યાગીને તે સાંભળીને વિચાર થયા; 'ઓહા! સંતના આટલા માટા પ્રભાવ! હું શુદ્ધ સાત્ત્વિક સંત નથી, કામના મારા હૃદયમાં સળવળાટ કર્યાં જ કરે છે, તેટલું છતાં મને આ રાજકન્યાની પ્રાપ્તિ થાય છે, તા હું સાત્ત્વિક, નિરપેક્ષી, કામનારહિત, સર્વત્યાગી, સંત હાઉં તા હું શું પ્રાપ્ત ન કરી શકું ? ત્રિભુવનના સ્વામી થતાં મને શાના વિલંખ લાગે ? તેના સમક્ષ આ રાજપાટ શી ગણુ-ત્રામાં ? નહિ, નહિ! હું પરણીશ નહિ-હું શુદ્ધ સાત્ત્વિક સંત જ અનીશ. આ રાજકન્યાના નહિ, પણ ત્રિભુવનના સ્વામી થઇશ.' આમ વિચા-રીને તે ઊભા થયા અને રાજાને આશીર્વાદ દઇને બાલ્યા; "હે રાજન્! અમારે ત્યાગીને તે વળી લગ્ન શાં ? હું આ રાજકન્યાના કે તમારા રાજયના સ્વામી થઇશ નહિ; પણ ત્રિભુવનના સ્વામી થઇને અખંડાનંદ પ્રાપ્ત કરીશ." આટલું કહી તે પાછા સંતમંડળમાં

નામદેવ આવીને ઊભા રહ્યો; અને તે સંત મહાત્મા અનેક જન્મમાં પરમાત્માની ઉપાસના કરી, આત્મસત્તા પ્રાપ્ત કરી, શુદ્ધ અનીને છેલ્લે અવતારે નામદેવનું નામ ધારણ કરી, પ્રભુગુણ ગાઇને પરમ ધામને પહેાંચ્યાે.\*

દેવિ પ્રકટપ્રજ્ઞા! સત્સંગ જ જગતમાં સારરૂપ છે; અનેક મહાત્માઓ સત્સંગથી જ તરી ગયા છે. જગન્નગરના જીવે જેમ અને તેમ સત્સંગ કરવા. સત્સંગ કરતી વખતે બહુ સંભાળ રાખવાની છે. માયાવી જગત પ્રપંચાયી ભરેલું છે. 'સાધુને વેશે ધૃતારા ઘણા' તેમ અનેક સંત કહેવરાવનારા પુરુષા અગભગત અનીને જગતમાં વિચરે છે. એવાઓના સંગ સત્સંગ કહેવાતા નથી, તેમ માટા મોટા મેઠા ને મંદિરા બાંધી બેઠેલા જીવા પણ સંત પદના અધિકારી નથી. એ તા માયાના જીવડા છે-તેઓને તા દ્વરથી જ પ્રણામ કરવા.

<sup>\*</sup> बहुनां कम्मनावंते शानवान्मां प्रपयते ॥ प्रयत्नावतमानस्तु बोयी संसुद्ध-किल्वियः । अनेककम्मवंशिकस्तातो वाति क्यं गतिम् ॥

સંતાતું લક્ષણ

संत पुरुष रक्षेत्रुख्या अने तभागुख्या रहित अर्थात् सत्त्वशीव હાય છે; તે જન્મ, જરા અને મૃત્યુના દુ:ખને ગણકારતા નથી; કાઇના દ્રેષ કરતા નથી, કાઇ ઉપર પ્રેમ પણ કરતા નથી, તેમ જ માયિક પ્રેમમાં બંધાતા નથી, નિવૃત્તિ કે પ્રવૃત્તિની તે ઇચ્છા કરતા નથી; તેને પ્રકાશના કે પ્રવૃત્તિના માહ નથી; તે ઉદ્દાસીનની પેઠે જગતમાં વિચરે છે; તે સત્ત્વાદિક ગુણાથી ચલા-યમાન થતા નથી; તેને કાઇ પ્રિય કે અપ્રિય નથી; પત્થરને અને કાંચનને તે સમાન ગણે છેઃ તે સ્તુતિની વા નિદાની સ્પૃહા રાખતા નથી: માન અપમાનમાં સમાન છું હિ રાખે છે; તે (મત્રને અને શત્રને સમાન ગણે છે; તે અવ્યભિચારી ભોકત કરીને પરણદ્ધને ઉપાસે છે; તે એકાંતિ-કને જ લજે છે; તે કાઇ પણ જાતના સાંસારિક-પ્રાપંચિક કાર્યોના આરંભ કરતા નથી; તે ઇન્દ્રિયાના વિષયા ઉપર વૈરાગ્ય રાખે છે; તે મનને નિયમમાં રાખે છે, સંકલ્પના જે સંન્યાસ કરે છે-એ જ ખરા સંત છે પરંતુ ડાળઘાલુ સંતા ર જેગુણ્યા અને તમાગુણથી ભરપૂર હાય છે. તેઓને નથી શાંતિ કે નથી તત્ત્વના નિશ્ચય. તેઓ ડાળઘાલુ સંત તા જગતના જંભળી જીવડાએ જ છે. જગતમાં वियरता तेथा देष, डबेश, भानसंग ने निहाना જ લાગી થાય છે. દર્શન કરતામાં જ એ જવા ચિત્તને અને વિત્તન હરનારા છે; પરંતુ સંસારમાં લપટાયલા જવાને ઉપદેશ દેનારા નથી. શહ સાત્વિક સંતા જ્યારે પ્રેમ, વીરતા, પ્રદ્માનાદ, ધર્મપ્રિયતા, દયાળતા

તથા દાનથી શ્રેય પ્રાપ્ત કરી, યમ, નિયમ, દમ, સ્વાધ્યાય, તપ, આજેવ, અહિસા. સત્ય. અક્રેષ, ત્યાગ, શાંતિ, ક્ષમા, અદ્રોહના લેાગી છે:

<sup>\*</sup> प्रकाशं च प्रवृत्ति च मोहमेव च पांडव ! । न द्वेष्टि संप्रवृत्तानि न निवृत्तानि कांक्षिति ॥ उदासीनवदाखीनो गुणैयों न विचाल्यते। गुणा वर्तत इत्येव योऽविष्ठिति नेंगते ॥ उमदुःखसुक्षः स्वस्थः समलो ष्टाश्मकांचनः । तुल्यप्रियाप्रियो धीरस्तुल्यनिंदात्मसंस्तुतिः ॥ मानापमानयोस्तुल्यस्तुल्यो मिन्नारिपक्षयोः । सर्वारंभपरित्यागी गुणातीतः स उच्यते ॥ मां च योऽब्यभिचारेण भिक्तयोगेन सेवते । स गुणानसमतीत्यैतान्त्रहाभूयाय कल्यते ॥

<sup>ं</sup> भभयं सत्त्वसं शु दिक्कानयोगन्यवस्थितिः। दानं दमश्रयक्षथः स्वाध्यायस्तप आर्जवम्॥ भहिसा सत्यमकोधः स्त्यागः शांतिरपैश्चनम् । दया भूतेष्वलोलुस्वं मार्दवं हीरचापल्यम् ॥ तयः समा पृतिः शोचमद्रोहो नातिमानिता । भवंति संपदं दैवीमिमिबातस्य भारत ! ॥ सन्यमना स्था २६ शुद्धे। ते भे।क्षक्षश्चकः हैवी संभति क्षेत्राय छे.

ત્યારે સંસારી સંતા દંભ, દર્પ, અભિમાન, પારુષ્ય તથા અજ્ઞાનના ભાગી છે.\* શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માએ કહ્યું છે કે, પ્રથમ દેવી અને બીજ આસુરી સંપત્તિ છે. દેવી સંપત્તિ તે સંત જ છે. એ સંવના સંગ, તે સત્સંગ છે, ભિન્નતાના-દ્વેતના ત્યાગ કરી એક નિષ્ઠાથી સંવસેવા કરવી. એ સંતસેવા જ જીવને સન્માર્ગે ચલાવીને ચિદ્દાનંદના ધ્યાનમાં મગ્ન-મસ્ત કરાવે છે.

### દેહ શાના છે તે જીઓ

જીવને આ સંસાર અનેક પ્રકારે કષ્ટદાયક છે. દેવિ છદ્મલિગ! જગન્નગરના જે જીવા જગન્નગરને જ સત્ય જોઇ, તેના જ ઉપાસક બન્યા છે, તેને યહિચિત્ પણ જ્ઞાન નથી કે મારું આ લે!કમાં જન્મ્યાનું સાર્થક કયાં છે; અને તેથી તે કષ્ટ, કષ્ટ ને કષ્ટ જ સહે છે. જીવના પિડ બંધાય છે ત્યાંથી તે છેવટ પર્યંત તે કષ્ટના જ ભાગી અને છે. ગર્ભો-પનિષદમાં જીવના કષ્ટની કથા છે, તે જે જાણે છે તે જ ગર્ભમાંથી છૂટવાના પ્રયત્ન કરે છે. આપણું જે મનુષ્યશરીર દૃષ્ટિગાચર થાય છે, તે સ્થૂલ શરીર છે. પૃથ્વી, પાણી, તેજ, વાયુ ને આકાશ, એ પંચ-ભુતાત્મક પંચ વિષયા, પંચ કર્મેન્દ્રિયવાળું અને પંચ જ્ઞાનેન્દ્રિયવાળું એ शरीर छे. पंच हिन्द्रवंशी तेने। निर्वाह थाय छे; षट् रस तेने। आश्रय छे; ષડ્ ગુણથી તે વીંટળાયલું છે; સપ્ત ધાતુએ ાથી તેનું સ્થૂલ શરીર બંધાયલું છે; વાત, પિત્ત, કક એ ત્રંણુ મળાથી સર્જિત છે; શુક્રનાં અને શાિશ્વતનાં કારહ્યુવાળું છે; અને ભક્ષ્ય, ભાજ્ય, પેય ને ચાબ્ય એમ ચાર પ્રકારના આહારથી આ સ્થૂલ શરીરની ઉત્પત્તિ છે. એમાં જે કઠિન ભાગ છે તે પૃથ્વી; દ્રવ ભાગ તે જળ, ઉખ્યુ ભાગ તે તેજ, ચલન વલન થાય છે તે વાસુ અને પાકળ તે આકાશ છે. ‡ એ પંચ ભૂતા પાત પાતાનું નિર્માણુકાર્ય કર્યા કરે છે. છ પ્રકારના રસથી લાહી, લાહીથી માંસ, માંસથી મેદ, મેદથી અસ્થિ, અસ્થિથી મજળ ને એ સર્વના

<sup>\*</sup> दंभा दर्गोऽभिमानश्च क्रोधः पारुष्यमेव च । अज्ञानं चाभिजातस्य पार्घ ! संपदमासुरीम् ॥ आ ६ आसुरी, इष्टिनगी संपत्ति अधन क्रनारी छे.

<sup>†</sup> पञ्चातमकं पञ्चयु वर्तमानं षडाभ्रयं बङ्गणयोगयुक्तम् । तं सप्तधातुं त्रिमलं द्वियोनिं चतुर्विधाहारमयं सरीरम् ॥ गर्मो. १

<sup>‡</sup> तत्र यत्कठिनं सा पृथिबी, यहां ता आपः , बदुष्णं तत्तेषः, बत्यास्ति स वायुः, यत्सुषिरं तद्गकाशिक्ष्युच्यते । पर्भो. ३

સંગ્રંથી વીર્ય અને છે.\* પિતાના વીર્યથી અને માતાના શાિહ્યુતથી ગર્ભ ની પજે છે. ગર્ભ રહ્યાના પ્રથમ દિવસે વીર્ય અને શાિહ્યુત ઘટુ થાય છે, સાતમે દિવસે વિશેષ ઘટુ થાય છે; પખવાડીએ ગાળ પિંડાકારે થાય છે. મહિના પછી તે પિંડ માટા થઇને કઠિન થાય છે. બીજે માસે મસ્તક જેવી આકૃતિ અને છે, ત્રીજે માસે હાથ પગના અસ્પષ્ટ આકાર બંધાય છે, ચાથે માસે પગ અને માથા વચ્ચેના આકાર ધારહ્યું કરે છે, પાંચમે માસે વાંસાનું હાડકું તૈયાર થાય છે, છઠ્ઠે માસે ઇન્દ્રિયોના આકાર ધારહ્યું કરે છે, સાતમે માસે જવની સ્પષ્ટ પ્રતીતિ થાય છે, આઠમે માસે સર્વ અવયવા પૂર્લ થાય છે, નવમે માસે અવયવા પાંધાય પાંધીને વૃદ્ધિ પામે છે અને દશમા માસમાં ગર્ભ જન્મ પામે છે. જે ગર્ભકાળમાં જવને અનેક કર્ષ્ટા સહેવાં પડે છે.

ગર્ભધારણકાળે માતા કે પિતા વ્યાકુળચિત્ત હાય તો ગર્ભ આંધળા, લૂલા, કૂખકા કે ઠુંદા અવતરે છે; પિતાનું વીર્ય અધિક હાય તો ગર્ભ પુરુષનું શરીર ધારણ કરે છે; માતાનું રુધિર અધિક હાય તો અનું શરીર ધારણ કરે છે, સમાન હાય તો નપુંસકરૂપને ધારણ કરે છે.‡ વળી ગર્ભકાળમાં માતાને જે જે પીડા થાય છે, તે તે પીડા ગર્ભને પણ ભાગવવી પહે છે. તે દબાય છે, ચંપાય છે, મળમૂત્રની ખાભુમાં લધા પડ્યો રહે છે; મહાકષ્ટકારી જઠરાશિમાં અબ્ધા અબ્ધા થાય છે; અતિ મલિન દુર્ગંધવાળા વાંચુથી તે સદા ગાહિ ત્રાહિ કરતા દાડાદાડ કરે છે. એ જવ ગર્ભમાં નિરાધાર છે, નિર્ભળ છે, પરાયા આશ્રયે રહે છે ને પરના

‡ पितृ रेतोऽतिरेकात्पुरुषः, मातृ रेतोऽतिरेकात्क्षी, उभवोबींजसुरुयत्वामपुंसको अवति । व्याक्रकितमनसोरन्थाः ककाः कुण्या वावना भवन्ति । वर्षो ३

<sup>\*</sup> परस्परं सौम्यगुणत्वात्षङ्विधो रक्षः, रक्षाच्छोणितं, शोणितानमांसं, मांका-नमेदः, मेदसः स्नायवः, स्नायुभ्योऽस्थीनि, अस्थिभ्यो मज्जा, मज्जातः शुक्रम् । गर्भो २ रसादक्तं ततो मांसं मांमान्मेदः प्रजायते । मेदसोऽस्थि ततो मज्जा मज्जायाः शुक्रसम्भवः ॥

<sup>†</sup> ऋतुकालं सम्प्रयोगादेकरात्रोषितं कललं भवति, सप्तरात्रोषितं बुद्धुदं भवति, अर्धमासाम्यन्तरं पिण्डो भवति, मासाम्यन्तरे कठिनो भवति, मासद्वयेन शिरः सम्पव्यतं, मासत्रयेण पादप्रदेशो भवति । अथ चतुर्थे मासे गुल्फकरकिटप्रदेशा भवन्ति । अधि मासे मासे पृष्ठवंशो भवति । षष्ठे मासे मुखनासिकाक्षिश्रोत्राणि भवन्ति । सप्तमे मासे जीवनसंयुक्तो भवति । अष्टमे मासे सर्वेक्क्षणसम्पूर्णो भवति । गर्मो ३

કષ્ટના ભાકતા અને છે. લચા પગ ને નીચું મસ્તક, એવી સ્થિતિમાં– અંધારા અગારમાં–કે જ્યાં જીવનવાયુના સંચાર નથી, પ્રકાશે નથી, કેવળ નરકના કૂપ છહાછલ છે, ત્યાં રહેવાથી શું કષ્ટ થાય છે, તેના વિચાર કરતાં કંપારી છૂટે છે. અહા કષ્ટ! અહા ગતિ!

ગર્ભમાં જીવ અનેક પ્રકારે પાતાના ઉત્પન્નકત્તીની પ્રાર્થના કરે છે કે. 'દ્વે પ્રભ! આ સંકટમાંથી મારાે ઉદ્ધાર કર! એ ઉપકારને હ ત્રિકાળા પણ ભૂલીશ નહિ.' આવી સ્થિતિમાં રહેલા ગર્ભ જયારે આ જગતના વાયુના સ્પર્શ કરે છે, ત્યારે ઉદ્ધાં, ઉદ્ધાં, તું ત્ય્હાં! એટલે હું અહીં ને તું ત્યાં! બાલતા જગદીશને સંસારના વાયુના સ્પર્શ સાથે જ વીસરી જાય છે. ધાસાધાસ લેવાં જ પરમાત્માના ઉપકારને, આપેલા વચનને, કીધેલી પ્રતિજ્ઞાને ભુલી જાય છે! અને જે અનેક કષ્ટા ગર્ભન વાસમાં સહન કીધાં હાય છે તેમને વીસરી જાય છે. જે જગતમાં બીજ-રૂપે બંધાતાં દુઃખ, એકુરિત થતાં દુઃખ, બીજ બહાર પડતાં દુઃખ અને ક્લીકાલીને નવપદ્મવ થતાં પણ દુઃખ, તે જગતને સુખકારી, સત્ય, નિત્ય માનનારા જીવની પ્રજ્ઞાને ધન્ય જ કહેવી જોઇએ! આ જગતમાં જન્મ્યા પછી જે પુરુષના પુષ્યના અત્યંત પરિપાક થાય છે, તે જ પુરુષ વૈરાગ્યને પામીને એ કષ્ટમાંથી મુક્તિ મેળવવાના વિચાર કરે છે. તે વધુ વિચારે છે કે, 'મેં કર્મવશાત અસંખ્ય શરીરા ધારણ કર્યો છે; તે તે શરીરાને યાગ્ય નવનવા આહારા કર્યા છે, અનેક માતાઓના સ્તનાનું પાન કર્યું છે, અનેક સુંદરીએા સેવી છે, અનેક પુત્રાનાં લાડકાેડ પરાં કીધાં છે.અનેક કડકપટેા કીધાં છે ને અનેક પ્રસંગે એક ખાડામાંથી નીકળીને બીજા ખાડામાં પડ્યો છું, જન્મ્યા છું અને મુવા પણ છું; મુખશય્યામાં પાઢ્યા છું ને નરકમાં રગદાળાયાે છું. એવા **૬:ખથી ભરેલા** સંસારસાગરમાં<mark>થ</mark>ી હેમણાં જ મારા છૂટકા થયા છે, તાે આ દેહના નાશવંત-અસ્થિર-ક્ષ્ટ-કારક સુખને ને આ સંસારને પ્રહ્યામ કરવા જોઇએ! અશુભની નિવૃત્તિ કરવી નોઇએ; મુક્તિ માટે પરખ્રદ્ધાને શરણે જવું નેઇએ. અનેક જન્મામાં, અનેક પુત્ર કલત્રાના શુભાર્થ અનેક કર્મો મેં કીધાં છે, પણ-તે સંબંધી જના-મુખના ભાગવવાવાળાએ જતા રહ્યા છે-કયાં જતા રહ્યા છે, તે હું જાણતા પણ નથી; અને મારા કર્મના દાહ તા મે હમણાં જ ભાગવ્યા છે. દર્શ માસા સુધી અંધકારમાં રહી, ઉગ્રમાં ઉગ્ર તપશ્ચર્યા મેં કરી છે. તેને હું સાર્થક કરીશ.' આવા વિચારવાળા જ-ક્રાઇક જવ-કરાડમાં એકારો છવ પાતાના દેહનું અને આત્માનું સાથે સાથે જ સાર્થક કરે

છે, ને પશ્મ પદ પ્રાપ્ત કરનારના સંઘમાં જોડાય છે. તે જ જીવનું જન્મયું સાર્થક છે કે, જેને કરી જન્મ નથી; તે જ જીવનું જન્મનું કલ્યાદ્યુકારી છે કે, જેણે અનેકાનું કલ્યાદ્યુ કીધું છે ને પરમપુરુષના સંઘમાં પ્રવેશ કીધા છે! સકામ કર્મ દાષરુષ છે

જગજ્ઞગરના સંસારી છવડાએ માંના કાઈ એક આતુર છવ કાઇ સંત મહાત્મા પાસે જઇને ઊભા રહ્યો. 'ત્યાં બે સંતા પરસ્પર વાત કરતા હતા.

એક સંતે કહ્યું; "જીવે મરતાં સુધી કર્મો કરવાં જોઇએ. પિત્તળનું પાત્ર રાજ ને રાજ માંજવામાં આવે તા તે ચકચકિત એ સંતાના વાત રહે છે, તેમ જ અંત:કરસ્વની શુદ્ધિ માટે જીવને કર્મો કરવાં આવશ્યક છે."

બીજા મહાત્માએ કહ્યું; "સુવર્ણનાં પાત્રને માંજવાની કંઇ પણ જરૂર નથી; તે સદાય પ્રકાશ આપે છે. જેનું અંતઃકરણ શુદ્ધ થયું છે, તેણે કર્મની અપેક્ષા શા માટે રાખવી જોઇએ ? નિત્ય દર્મ કરવાથી કંઈ પણ કળ થતું નથી."

પ્રથમ મહાત્માએ કહ્યું; ''નહિ, ક્ળ થાય છે. કાંચનપાત્ર શુદ્ધ છે, તથાપિ હવાના સ્પર્શથી, તેનામાં મિલનતા ઉત્પન્ન થાય છે; તેમ જ જયાં સુધી સંસારમાં જીવના વાસ છે, ત્યાં સુધી તેને મિલન સંસારની, મિલન હવાના સ્પર્શથી, મિલનતાના ભય છે—એ ભય નિવારણાર્થ કર્મોની આવશ્યકતા છે. પ્રથમ કર્મો કરવાનાં છે અને અંતકાળ પર્યત પણ કર્મો કરવાનાં છે જ. સંસારમાં રહેલા જીવ એ કર્મોથી અહિર્મુખ થાય છે, તા તેને પત્તનો ભય રહે છે."

બીજા મહાત્માએ કહ્યું; "સત્ય છે; પ્રારંભના કર્મથી અંત:ઠરઘ્યુ શુદ્ધ થાય છે; અંતઃકરહ્યુની શુદ્ધિથી જ્ઞાનની જિજ્ઞાસા થાય છે; જ્ઞાનની જિજ્ઞાસાથી શ્રવષ્ટ્યમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે; શ્રવઘ્યુથી મનનની ટેવ પડે છે; મનનથી દૃષ્ટિ સમીપ નવા પ્રકાશ પ્રકટે છે; એ પ્રકાશમાં જેમ જેમ ઊડી–સફમ દૃષ્ટિ કરતા જઇશું તા છેક ઊડાઘ્યુમાં–અતિ દ્વરના સ્થાનમાં નિજાનંદને જોવા ભાગ્યશાળી બને છે. કર્મો કરવાનાં છે

સકામ નિષ્કાય ખરાં; પણ સકામ કર્મોના ભાગી જ્યારે કર્મોનાં ક્ળમાં કર્મ દેાષ-દુ:ખ-અનિત્યના અનુભવ કરશે, ત્યારે પણ તેનાં કર્મો આપાઆપ છૂટી જ જશે. તે નિષ્કામના ઉપાસક

<sup>\*</sup> अनुष्याणां सहस्रे इ विश्वतित सिद्धये । यततामि सिद्धानां कविन्मां वेति तश्वतः ॥

અનશે, ત્યારે જ તેને સત્ ચિત્ અને આનંદનું દર્શન થશે ને પછી તે તકૂપ અની જશે-પારસસ્પ અની જશે; પછી તેને મલિન વાસુ આધ કરી શકશે નહિ. એવા જ્ઞાનીને કર્મની અપેક્ષા જ શી છે? પણ જે મૂઢ જના પરિપકલ દશાને પામ્યા નથી, છતાં અહંભાવથી કર્મના ત્યાગ કરે છે, તેમને માટે તા કર્મના ત્યાગથી ચારાશીની રૅટમાળ જ સ્રજેલી રહેશે."

તે મહાત્માને જિજ્ઞાસુએ પૂછશું; "હે સંત! કર્મો પાતાના અનુ-ષ્ઠાનથી જ ચિત્તની શુદ્ધિ કરીને કૃતાર્થ થાય છે; અર્થાત્ તે કર્મો પ્રક્ષાકાર વૃત્તિને પ્રાપ્ત થયા પછી તા અસ્ત જ પામે છે."

સંતે કહ્યું; "એ સ્થિતિને પ્રાપ્ત થયેલા જ્ઞાનીને કર્મો કરવાં ને કરવાં સમાન જ છે. જે નિષ્કામપશે કર્મ કરે છે, તે કર્મ જ નથી. જેમ જળપક્ષી પાણીમાં ડૂખકી માર્યા છતાં પાણીથી યહિંચિત પશુ ભીજાતું નથી તેમ બ્રાહ્મી સ્થિતિને-બ્રહ્માકારવૃત્તિને પ્રાપ્ત થયેલા જીવને કર્મો કંઇ આધ કરતાં નથી, પણ નિષ્કામકર્મો તે સહાય કરે છે."

अझाडारवृत्तितुं इण

જિજ્ઞાસુએ પૂછશું; હે મહાત્મન ! આ દશ્ય સર્વ અવિદ્યાનું કાર્ય છે; સર્વ વૃત્તિએ હત્પન્ન થાય છે તે અત્રિદ્યાનું કાર્ય છે; તે જ રીતે પ્રહ્માકારવૃત્તિ કરવી, એ પણ અવિદ્યાનું કાર્ય છે, તા તે કરવાથી શું મહત્કળ છે?

મહાતમાં ઉત્તર આપે છે. વંધ્યાપુત્ર જાય છે, એમ કહેવાથી વૃત્તિ તે આકાર કલ્પે છે; વાસ્તવમાં તો વંધ્યાપુત્ર છે જ નહિ, પણ શબ્દના શ્રવણથી તેવી આકૃતિ કલ્પે છે, તેમ જ શ્રદ્ધાકારવૃત્તિ એ પણ અવિધાનું કાર્ય છે ખરું, તથાપિ તે સત્ ચિત્ આનંદરૂપ વૃત્તિ થઇ જાય છે ને તેથી પુનરાવૃત્તિરહિત માક્ષરૂપ ફળ પ્રાપ્ત થાય છે. વૃત્તિ એ તે કાલ્પનિક જ છે. હવે કમે એ પણ અવિદાનું કાર્ય છે, તથાપિ અવિદાવી અવિદાની નિવૃત્તિ થતી નથી; પરંતુ દશ્ય વિનાશી છે, એવું જ્ઞાન ઉત્પન્ન થવાની સાથે જ, કાર્યસહિત અવિદાની નિવૃત્તિ થાય છે. એમ જ, જ્ઞાન-પરમની પિછાસ એ પણ અવિદાનું કાર્ય છે ખરં, પરંતુ તેનાથી અવિદાની નિવૃત્તિ ન થાય, એમ માનવાનું કારણ નથી. કેમકે જેમ વીંછી અને છે, તેમ પરમતું જ્ઞાન ઉદય પામતાં જ અંધકારને ખાઇ જય છે, તેમ પરમતું જ્ઞાન ઉદય પામતાં જ તે અવિદાનો ખાઇ જવાની શક્તિયાળું છે અને અવિદાના

ખાધથી પ્રદા એ જ સત્ રહે છે. જેમ કતક -રેહુ\* એ માટીનું કાર્ય છે, તથાપિ તેને જળમાં નાંખવાથી માટીના કાર્ય પ્રમેલ કચરા વગેરેને નીચે બેસારી, જળને નિર્મળ કરીને પાતે પછુ નીચે જઇ બેસે છે, તેમ જ અવિદ્યાર્થી ઉત્પન્ન થયેલી પ્રદ્યાકાર વૃત્તિ, ચિદ્યાનંદને પ્રાપ્ત કરવાની, 'હું પ્રદ્યા છું' એવી વૃત્તિને ધારણ કરાવે છે અને અવિદ્યાનું કાર્ય છતાં તે સત્ય ક્ળને અપેં છે.

પ્રશ્ન-ब्रह्मैवाहम्-'હું પ્રદ્મા છું' એવું વારંવાર અનુસંધાન-વિચાર-વૃત્તિ કરવાનું શું કામ છે? જે છે તે છે જ. રાજાને પટાભિષેક કીધા, એટલે તે રાજા થયા જ છે. તેને વારંવાર 'હું રાજા છું,' 'હું રાજા છું' એમ બાલવાનું-વિચારવાનું કંઇ પણ પ્રયોજન નથી. રાજા છે તે છે જ. એમ જ 'આ પટ છે,' 'આ ઘટ છે' એમ કહ્યાથી ને જાણ્યાથી પણ કળ શું?

ઉત્તર-હે જિજ્ઞાસુ! તેં સત્ય કહ્યું; પણ સાંભળ. જેની પાસે સર્વ સામગ્રીઓ તૈયાર હોય, અર્થાત્ જે પૂર્વ જન્મના જ સાધનસિદ્ધ હોય, જેનું અંતઃકરણ શુદ્ધ થઇને નિર્મળ બન્યું હોય, તેને 'તરવાદિ' આદિ ગુરુપદેશથી આવરણભંગ થઇને જ્ઞાનપ્રકાશ થઇ જાય છે; પણ જેને તેમ નથી, તેને પૂર્વના દેહાદિકના અધ્યાસના સ્કુરણરૂપ દોષ વારંવાર આવીને નડે છે. જેમ સૂર્યના સતત પ્રકાશતા તેજારાશિના વાદળાંથી અટકાવ યાય છે અને શુદ્ધ પ્રકાશ પડી શકતા નથી, તેમ જ અપૂર્ણ સંશ્કારીને પૂર્વના અધ્યાસથી 'त्रक्षेत्रहम'ના પ્રકાશ થઇ શકતા નથી. સૂર્યના સંપૂર્ણ પ્રકાશ લેવા માટે આડ કરતાં વાદળાંઓ જેમ દૂર થવાં જાઇએ, તેમ મિશ્યા દેહાધ્યાસનું સંપૂર્ણ રીતે ઉન્મૂલન કરી નાંખવાને અને જ્ઞાનમય બ્રાહ્મી સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવાને, સત્યાધ્યાસને સ્થાપન કર-

सत्य અધ્યાસ વાને, 'ब्रह्मैवाहम' लुं અનુસંધાન કર્ત ન છે જ. કેમકે, એમ કરતે કરતે દઢ અપરાક્ષ થઇ જતાં આરુઢ

દશા પ્રાપ્ત થાય છે અને તે દશા પ્રાપ્ત થયે, કંઈ પણ કર્તવ્ય અવશેષ રહેતું નથી. 'હું પોતે ખ્રદ્ધ છું,' એ તો સ્વભાવસિદ્ધ છે; પણ વચ્ચે વચ્ચે પુરુષ, 'હું જીવ છું, હું તે વળી ખ્રદ્ધ શાના ! ઇશ તો ખીએ જ છે' એમ દ્વેતની ભ્રાંતિમાં પડે છે; તે દ્વર કરવા માટે, હું તે તે ને તે

<sup>\*</sup> કતક એ એક જતની વનસ્પતિ છે જેને નિર્મળી કહે છે. તેના ગુષ્યુ પાણીના શ્રેલ કાપી નાંખી પાતે નીચે જઇ એક્રો અને ઉપલા લાગતું પાણી સ્વચ્છ, નિર્મળ બનાવે છે. મેહ્યુ એટલે રજ, ક્રીસી લુકા.

તે હું જ છું-હું પ્રદ્રા જ છું, અન્ય નથી, એ વિશ્વારની અપેક્ષા જ છે. રાજાનું, ઘટનું કે અન્ય સ્થૂલ પદાર્થનું દૃષ્ટાંત એમાં સંભવતું જ નથી; કારણ કે સ્વભાવસિદ્ધ પ્રદ્યા અતિ સ્ફ્લમ છે અને તે સ્થિતિને પ્રાપ્ત કરવી, એ અતિ દુર્ઘટ છે. હે જિજ્ઞાસા હિરા કેટલા અને કેવા પાણીદાર છે, તેની પરીક્ષા શિખવાને અવેરી પાસે રહીને દૃષ્ટિની સ્રૃપતા વગેરે પરિપાકતા કરવા માટે ઘણા કાળ અભ્યાસ કરવા પડે છે. વળી સૂર્ય સામાન્ય રીતે પ્રત્યક્ષ છે, છતાં તેનું સત્ય સ્વરુપ જાણવાને જયાતિષના અભ્યાસની જરૂર છે; અને તે અભ્યાસથી તે કેવડા અને કેવા છે, તે જાણી શકાય છે. જે સ્થૂલને જાણવા સમજવાને અભ્યાસની જરૂર છે, તા સ્ફ્લમથી પણ અતિ સ્ફલ્મ, તત્ત્વના તત્ત્વને સમજવાને અને તે સ્થિતિને પામવાને અધ્યાસની જરૂર હાય, એમાં આશ્ચર્ય શું જેમ ભ્રમરીના અધ્યાસથી યેળ ભ્રમરીરુપ થઇ જાય છે. તેમ 'શહ્યા લાદ્યમ' નિત્ય અધ્યાસથી 'શહ્યા લાદમ' અની જવાય છે.

સુવિચારે છવ્રલિંગને કહ્યું; આટલા જ માટે સંસારી જીવડાઓ હું દેહ મા છું, પુરુષ છું, સ્ત્રી છું, હું જન્મ મરતારક અધ્યાસ છુના અધિકારી છું, એવા અધ્યાસને છાડી દઇને,
પ્રથમ હું પરમાત્માના દાસ છું, એવી ભાવના
દઢ કરવી. તે ભાવના દઢ થવા પછી. પરમાત્મા મારા હૃદયમાં જ છે, એ ભાવના દઢ કરવી ને અંતે હું તો તે જ પરમાત્મા છું,
પ્રદ્માસ્પ છું, અકર્તા છું, અલાકતા છું, નિર્લેષ છું, એવા અપંડ
અધ્યાસ કરવા. અથવા તો દેહભાવે હું તેના પરમાત્માના દાસ છું.
જીવભાવે તેના અંશ છું અને આત્મભાવે હું તે તે જ છું,† એવી નિશ્વળ
ભાવના નિત્ય રાખવી. જગન્નગરમાં રહેલા જીવેરની વૃત્તિ, એ અધ્યાસને છાડાવીને અનેક પ્રકારના સંકલ્પ વિકલ્પાના ગાટાળામાં ઘોંચી
ઘાલે છે, અસત્યને સત્ય મનાવે છે, તેથી અસત્યના મુખમાં જ જીવ
જકડાઇ રહે છે. તેના તે અધ્યાસ ત્યજાવવા માટે, बહ્યાંગદમના અધ્યાસ
સર્વોત્તમ સાધન છે. અસત્ય જગતને પણ પ્રત્યેક જીવ પાતપાતાની
વૃત્તિ અનુસાર ભદે ભદે રુપે જુવે છે.

<sup>&</sup>quot; आ शेरक्षभंशन्याय व्रेवाय छ.कीटोडपि अवरी व्यावन्त्रमरत्वाय कल्पते ।

<sup>†</sup> देइमाकेन दासोऽइं जीवमाने स्वदंत्रकः । बात्मभाने त्वमेवाइमिति मे निधला बतिः ॥

#### ભ્રાન્તિથી જ જગત્ ભાસે છે

એક સમયે દશ પુરુષા સાથે સાથે અંધારામાં ચાલ્યા જતા હતા. તેઓ ચાલતાં ચાલતાં એક ઘરના દ્વારપર આવ્યા. દ્વારના મધ્યમાં એક દ્વારડી પડેલી હતી. અંધકારના યાેગે દેવરીનું સ્વસ્પ

રુષ્યુસર્યન્યાય જણાયું નહિ, યથુ આ સર્પ છે, એવી બ્રાંતિથી તે

કરો જલા તે દારડીને બાજુએ ન ખસેડવાં કૂદી કૂદીને પસાર થઇ ગયા. પછી અન્યાન્યમાં વાલ કરવા લાગ્યા. એક કહ્યું કે, અહેા! આ સર્પ કેવા મોટા છે! બીજાએ કહ્યું; ઘણા માટા છે.

કે, અહે! આ સર્પ કેવા માટા છે! બીજાએ કહ્યું; ઘણા માટા છે. વાત તો તદ્દન જૂદી જ હતી. એક જેણે જે સર્પને જેયા તેને બીજાએ જેયાં નથી, પણ દરો જેણું ને પાતપાતાની વૃત્તિઓમાં જુદા જુદા સર્પ ભારયા ને તેના આરાપ તેમણે દારડીમાં કરી દીધા. અધિષ્ઠાન દારડી હતી. તેમાં સર્પના અધ્યાસ થયા હતા. અને તેથી તેઓને દારડી સર્પ સ્પે જેવામાં આવી હતી. વસ્તુતાએ તા સર્પ ન હતા પણ દારડી હતી. એમ જ જગત વિશે પણ જાણું. જગત સત્ય નથી, છતાં કરેક પ્રાણીને બાલાતી વૃત્તિ અનુસાર જગત ભાસે છે ને તે પણ સત્ય ભાસે છે. અહીં તો કેવળ પ્રદ્ધા પરમાતમા જ છે, તે જ સત્ય છે, નિર્લેપ, નિર્વિકારી, સનાતન ને શુદ્ધ છે. એ પરમાતમાની સત્તાથી જગતની

સત્તા ભિન્ન નથી. છીપમાં રૂપાનું ભાસતું, એ શાકિતરજતન્યાય જેમ વિપર્યયજ્ઞાન છે, તેવું જ વિપર્યયજ્ઞાન,

જગતની સત્યતામાં પણ છે. જ્ઞાનવૃત્તિમાં અનેક પ્રપંચા નહિ છતાં, જે પ્રતીતિ થાય છે, તે પણ વિપર્યયજ્ઞાન છે; મિશ્યા રૂપામાં ને મિશ્યા સપમાં સત્ય રૂપાની ને સત્ય સપની પ્રતીતિ કરવાને જેમ મિશ્યા બુદ્ધિ જગૃત થઇ, છીપને તથા દારડીને સૃપું અને સપ મનાવે છે, અર્થાત્ રૂપુંએ નથી, તેમ સપ નથી, પણ તેના અધિષ્ઠાન-સૂપ છીપ અને દારડી જ છે ને સૃપું તથા સપ ભાસ માત્ર છે; તેમ જ વસ્તુતાએ, આ જગત્ નથી, પણ તેના અધિષ્ઠાનરૂપ પરખ્રદ્ધા જ સત્ છે અને તે પરખ્રદ્ધાને લીધે જ જગત્ ભાસે છે. એ જ્ઞાન તે પ્રમાજ્ઞાન છે. એવું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવું, એ જગભગરના જીવનું કર્તવ્ય છે. એ કર્તવ્ય તેને બંધન કરતું નથી, પણ મુક્ત કરે છે.

यदा दृष्टिस्तदा सृष्टिः \*

જગતની પ્રતીતિનું કારણ અવિદ્યા છે. तस्य हेत्रविया। એ અવિદ્યાના નાશ થયા વગર સતનું જ્ઞાન થતું નથી. નખથી શિખાપર્યંત અંતઃકરણ

<sup>\*</sup> यथा दृष्टिस्तथा स्रष्टिः ।

રહેલું છે, તેને ઉપહિત ચેતન-છવ કહે છે ને અંતઃકરણની વૃત્તિ નેત્રદ્વારા બહાર નીકળીને લંબાઇ છે અને અમુક વિષય-પદાર્થ સુધી પહોંચી, તેમાં જે શ્રેતન્ય છે, તે વિશેષ શ્રેતનવૃત્તિ, ઉપહિત શ્રેતનનું સાક્ષી છે, તેને એય છે ને સત્ય માને-મનાવે છે. હવે સ્વપ્તમાં કેવળ અવિદ્યા જ છે. અને જગત્ પણ એ સ્વમ જેવું છે. વળી કાર્લકારણ-રૂપ પ્રપંચ અને તેની પ્રતીતિ, એ અવિદ્યાનું કારણ છે. હવે પ્રપંચની-સંસારની પ્રતીતિ, જ્ઞાન થયા પૂર્વે જ છે; પણ સત્ની પ્રતીતિ થયા પછી પ્રપંચની સત્તા રહેતી નથી અને પ્રપંચની સત્તા-શક્તિ-ના નાશ થતાં જ જગતની બ્રાંતિ ટળી જાય છે, અધ્યાસ મટી જાય છે ને અધિષ્ઠાન જે પરપ્રદ્યા, તે જ સત્ રહે છે. यदा दृष्टिस्तदा सृष्टिः એમ, જ્યાં સુધી દ્દિથી જોવામાં આવે છે, ત્યાંમુધી નામરૂપાદિક સબ્ટિ છવ કલ્પી પ્રપંચને સત્ય ઠરાવે છે;† પણ સત્યની પ્રતીતિની સત્તા તે જ આત્માની સત્તા છે અને આત્માની સત્તા કેટલી ને કેવી છે, તે જ્ઞાન વિના ને નિત્યના અધ્યાસ વગર પ્રતીત થતી નથી. તેથી જીવે સદા સર્વદા बद्ध-वाहम ने। અધ્યાસ રાખવા જોઇએ. એ અધ્યાસમાં લીન થયા પછી સત્જ સુષ્ટિમાં ને દૃષ્ટિમાં-વિશ્વમાં-અવકાશમાં એ અવશેષ રહે છે. પર-માતમા ફર નથી, પણ તે સન્નિધ જ છે. જેતાં આવડવું જોઇએ-તા જ તે હૃિંદએ પડે છે. પ્રશ્ન થશે કે:-

પરમાતમાં કેમ દુષ્ટિએ પડે ?

દર્પણમાં જેમ પદાર્થમાત્રનું અથવા આપણું પ્રતિબિંબ પડે છે, તથાપિ દર્પણમાં એમાંનું કંઇ પણ નથી; જેમ આપણે બિંબપ્રતિબિંબ તથા પદાર્થ માત્ર દર્પણથી નિરાળા છીએ, તેમ આ ન્યાય વ્યવહારદૃષ્ટિથી પરમાત્મા નિરાળા છે–તે જે કલ્પે છે તે અવિદ્યાનું કારણ છે. પરમાત્મા સર્વવ્યાપી, સર્વમાં છે. જગતે જૂદું નથી, તુંએ જૂદા નથી, પરમાત્માએ જુદા નથી, એ સર્વ એક જ છે. જે લેદત્વ છે તે મલિન ખુદ્ધિનું જ કર્ત્વ્ય છે.

એક કાગળ ઉપર ક્રાેઇ એક ચિતારાએ સુંદર ચિત્ર કાઢ્યું. પછી તે ચિત્ર જોઇને ચિત્રકાર ઘણા મગ્ન થયા. તે આંડા ચિત્ર અને ચિત્રકાર ઘેલા થઇ ગયા ને તેને જોઇને નાચવા ક્રુદ્ધવા લાગ્યા.

ચિત્ર અતિ સુંદર હતું; પણ એ ચિત્ર ક્યાં છે?

તેવા વિચારથી તેણે કાગળને યુછશું; "તારામાં શ્રિત્ર છે ?"

तदा ह्युः स्वरूपेऽवस्थानम् । † वृत्तिश्वारूप्यमितरत्र ।

કાગળ કહ્યું; "ચિત્ર શું ને મારામાં શું, તે હું જાણતા નથી." પછી કલમને પૃછ્યું; "તારામાં ચિત્ર છે ?" કલમે કહ્યું; "ચિત્ર શું તે હું જાણતી નથી." એમ કાળા પીળા રંગાને પૃછ્યું, તા તેઓએ કહ્યું કે "અમે પણ

**જા**શુતા નથી."

ચિતારાનું ચિત્ર તો છે જ, દેખાય પણ છે, ત્યારે એ ચિત્ર આવ્યું કયાંથી? એવા તેને સ્વયં વિચાર થયા, ખરેખર એ ચિત્ર ચિતારાની ખુદ્ધિમાં જ છે. એમ જ જીવની વાસનામાં જ આ જગત જીવ ને શિવના લિંદ રહ્યો છે. જેણે એ લિંદ કાઢયા છે, જે નૈષ્ઠિક થઇને પરમાત્માને વિષે એકતાર થઇ ગયા છે, તેને પરમાત્માના નિત્ય સાક્ષાત્કાર થય છે. \* એ એકતાર થવા માટે યથાર્થ જ્ઞાન સંપાદન કરતું જોઇએ.

જ્ઞાન ખે પ્રકાશનાં છે

યથાર્થ જ્ઞાન અને અયથાર્થ જ્ઞાન. સત્ને જાણુલું, એ યથાર્થ જ્ઞાન કહેવાય છે. સ્વમામ! ઉત્પન્ન થયેલી કે ભ્રાંતિમાં દૃશ્યમાન થયેલી સૃષ્ટિને જે સત્ય માને છે અને તેમાં જ માહ પામે છે, તે અયથાર્થ જ્ઞાન છે. એ કે ખને જ્ઞાના ઇન્દ્રિયજન્ય છે; તથાપિ ઇન્દ્રિયા હા કે ન હા, તેના કંઇ નિયમ નથી; કેમકે સ્વપ્નામાં ઇન્દ્રિયા નથી; તથાપિ ઇદ્રિયાવેડ આત્માના તે શરીરના એટલે સ્વપ્ન શરીરના અવહારા કરાય છે. આ વ્યવહારા અસત્ છે એમ જેને પ્રતીત થાય છે, તેને જ યથાર્થ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું ગણાય છે. પરમાત્માના સંકલ્પ માત્રથી આ સૃષ્ટિ નિયમિતપણે ચાલે છે. પરમાત્મા સર્વન્યાપક છે. એને ઇદ્રિયા નથી. તે કર્તા ભોકતા છતાં અકર્તા અભોકતા છે, એવું જં જ્ઞાન તે યથાર્થ જ્ઞાન અથવા તા પ્રમાજ્ઞાન કહેવાય છે. પ્રમાજ્ઞાનવાળા જીવ પરમાત્માને અશરીરી, ઇદ્રિયાદકથી રહિત માને છે; છતાં તેના યથાર્થ જ્ઞાનમાં પરમાત્માને સાક્ષાત્કાર પણ અનુભવે છે, શરીરાદિ અવયવાવાળા જીએ છે; પણ નિશ્ચયપૂર્વક માને છે કે, જે શરીરની કલ્પના કરવામાં આવે છે, જે ઇદ્રિયાની પ્રતીતિ અતાવવામાં આવે છે તેવા

† અશરીરી એટલે વ્યાવહારિક-આ ઇન્દ્રિયાથી દેખામ કે આ છુદ્ધિયી દેલ્યાય તેલું નહિ, પણ એ સવેથી પર જાદ એલે કાઇક દિવ્ય સ્વસ્થ.

सकलियं (જગત); सहं (छव) च वासुदेवः अने शिष को त्रह्ये को के छ छ । को अभिनागीना टांच पश्ना सिद्धांत छ. बासुदेवः सर्वेष् (गी. ७-१६) को भीता छने। सिद्धांत इनियाहारीने धिसरनक्ष मनावनारे। छे. सर्वे स्वस्थिदं ब्रह्म (छा. ६. ३. १४.३) सर्वे जभद्र अक्षक्ष छ , को देशांतने। सिद्धांत छ-

તે નથી. તે ભજનારાને અજે છે. ભજનારાના આત્મા છે, ભજનારા તેના આત્મા છે અને આત્મા આત્માના ઐકયથી ભજનારાને સાયુ-જયમુક્તિના અને દેતના વિષયથી ભજનારાને જ સામીપ્ય મુક્તિના અધિકારી બનાવે છે.

**જગત् स्वप्नतु**ध्य छ

જેમ સ્વમ સત્ય નથી તેમ જગત પણ સત્ય નથી. અનેના વ્યવ-હારા મિશ્યા છે. જેમ સ્વમમાં એક રંક રાજા થાય છે, ધનાઢ્ય થાય છે, અને રાય રંક-ભિખારી અની જાય છે; પરંતુ તે પુરુષ જગ્યા પછી જાગૃત દશામાં જુએ છે, ત્યારે તેને અધું મિશ્યા-આળપપાળ લાગે છે; રાજા તે રાજા જ છે ને ભિખારી તે ભિખારી જ છે; રાજાની ઝહિ સિદ્ધિ ગઈ નથી ને ભિખારીનું કાચલું ગયું નથી, સર્વ હાજર છે; તેમ જ જગત, અને જગતના અધા વ્યવહારા માત્ર દૃષ્ટિએ રચેલી સિષ્ટિમાં જ સત્ય જણાય છે; પરંતુ સત્ પદાર્થનું જ્ઞાન થયા પછી-અદ્ભેત દૃષ્ટિની પ્રાપ્તિથી સ્રાષ્ટ્ર દૃષ્ટિના વિષય જ માત્ર રહે છે. હવે સ્વમમાં કાર્યકારણ એક સાથે જ ભાસે છે, જેમ કાઇ કુંભાર મૃત્તિકા લેવાને ટાપલા લઇને જાય, લાવે, ગુંદે, ચાકપર ચડાવી તેના ઘડા ખનાવે અને એ રીતે નિમત્ત કારણ અને ઉપાદાન કારણથી ઘટરૂપી કાર્ય બને છે, તેમ સ્વમમાં નથી, સ્વમમાં તો કાર્ય અને કારણ એકી વખતે જ પ્રકટ થાય છે,\* એ સર્વ અવિદ્યાના જ પ્રતાપ છે.

કાઇને શંકા થશે કે, (૧) અવિદ્યામાં જગતની કારણતા કેવી રીતે સિદ્ધ થશે ? ઘટમાં મૃત્તિકા કારણ છે, પટમાં જગતના કારણ તેતુ કારણ છે; પરંતુ અવિદ્યા અધાનું કારણ શી વિશે શંકાઓ રીતે હાય? (૨) બીજું, અવિદ્યા એકલી જ જગતનું કારણ હાય તો તે જ ક છે અને જગતમાં તા વિચિત્રતા ભાસે છે, માટે એ કેમ અસત્ય સંમવે ? જો અવિદ્યાને ચેતનના આશ્રય છે એમ કહીશું, તા કારણા વળી એ થશે, અવિદ્યાને ચેતન. (૩) વળી જગતનું કારણ જીવાનાં અદ્ધો છે, તેથી જીવાનાં અદ્ધો ને જગતનું કારણ કહીશું કે, ઇશ્વરને જગતનું કારણ કહીશું ? દ્યાંતમાં જેમ કર્મ અને સાગ; કર્મનાં ફળા સાગ છે, એ સાગ અવિદ્યાનું કાર્ય છે, શ્રેમ કહીશે તો કર્મજન્ય યજ્ઞનું કળ સ્વર્ગ છે, તે

<sup>\*</sup> न तत्र रथाः, न रथयोगः, न पन्थानः अवन्ति अथ रथान् रथयोगान् पथः सुकते । वृ. उ. ४।३।१०

ચિચ્યા થશે; અને તે મિચ્યા છે, એમ કહીશું તા શાસ્ત્રા ખાટાં કરશે~ એનું સમાધાન ક્રેમ થાય ?

આ શંકાનું ઉત્તર એટલું જ કે, જે સત્ છે તેની ઉત્પત્તિ થતી નથી; પણ સત્ ત્રિકાલાગાધિત છે. તેમ જે અસત્ શંકાસમાધાન હાય છે તેની પણ ઉત્પત્તિ થતી નથી. જેમ વૃંધ્યા-

યુત્ર, સસલાનાં શિંગડાં, આકાશના છાંયડા વગેરેની ઉત્પત્તિમાં સત્યતા જ નથી. હવે જગત્ અસત્ છતાં તેની ઉત્પત્તિ કહી છે, તે જ સિદ્ધ કરે છે કે, જગત્ માયિક છે; તે સતે નથી, અસતે નથી, તેમ સત્ અસત્ બેએ નથી. એ જગતને સત્ કહીશું તા પ્રયંચમાં કાર્યત્વ આવશે નહિ અને અસત્ કહીશું તા તે અસંગ છે; કેમકે તે દેખાય છે, વ્યવહારાય છે અને સત્ તથા અસત્ કહીશું તા એકી વખતે સદ્દપતા તથા અસદ્દપતા જગત્માં ઘટી શકતી નથી. વાસ્તવિક

रीते जगत जेवुं छे तेवुं जे छे.

માના કે તે અનિર્વચનીય છે. હવે અનિર્વચનીયનું કારણ પણ અનિર્યચનીય જ હાતું જોઇએ, અને તેનું નામ તે અવિદ્યા. જગતની ઉત્પત્તિ પૂર્વે જગત્ સત્ હાય તા સસલાંને શિંગડાં થવાં જોઇએ, અને સત્ અસત્ છે ધર્મોં તા એક સ્થાનકે રહી જ શકતાં નથી. मृत्तिकेरयेव सत्यं એ અર્થ પ્રમાણે જગત સત્ય ગણાય. પણ તેમ નથી. કેમકે પ્રપંચ-જગતને સત્ય માને તા एक मेवाहितीयं त्रक એ પરમ શ્રુતિ, સજાતીય, વિજાતીય ને સ્વગત લિંદ રહિતત્વ દર્શાંવે છે, તે વચન મિથ્યા હરે. પણ જેમ ઘટ ઉત્પત્તિની પૂર્વે અસત્ છે અને ઉત્પત્તિ પછી સત્ જણાય છે, પણ જગતમાં તેમ નથી. જગત ઉત્પત્તિ પૂર્વે સત્ હોય તા એમાં કાર્યત્વ શાનું હાય? અર્થાત્ જગત અનિર્વચનીય છે અને તેનું જ અનાદિ અજ્ઞાન તેનું કારણ છે. અજ્ઞાન એકલું છે, પણ તેની શક્તિ વિચિત્ર છે, તેથી એ કારણનું આ કાર્યસ્પ જગત્ પણ વિચિત્ર છે.

છીપમાં રૂપાના ભાસ થાય છે, તેનું કારેલુ છીપ નથી. પહ્યુ એ રૂપાના ભાસનું કારેલુ અજ્ઞાન છે. એનું અન્ય નામ અવિદ્યા છે. એ અવિદ્યા જડે છે. ભલે તે ચેતનને આશ્રયે રહેલી છે, પરંતુ તેથી ચેતનમાં કારેલુતા આવતી નથી. ચેતન તેા અધિષ્ઠાનને આશ્રયે રહે છે ને એક્લી જ અવિદ્યા જગતનું કારેલું અને છે. છવાના અદ્ષ્ટનું, ઇંધરનું તથા જગતનું કારેલું માત્ર આ અવિદ્યા જ છે; અને આ જગત

अविद्याक्तप छे, तथी क ते भिष्या छे.

હવે યજ્ઞાદિક કરવામાં આવે છે, એ સાધન કર્મ છે અને સ્વર્માં દિક ક્ષો કા તેનાં કૃષા છે પછુ તેનું તાત્પર્ય તા પ્રદ્યાની એકતામાં જ છે. પરંતુ એમાંએ સાધ્ય અને સાધનભાવ દર્શાવી, બાધનદારા જ્ઞાં જુવે મર્ત્વજો વિષયિ ! એવું બાધન કરીને, જીવને સ્વર્ગાદિકમાં પછુ વૈરાગ્યમાં વાળવાના મર્મ રાખ્યા છે. સર્વમાં વરાગ્ય કરાવી, પરમાતમાને પદે શાંતિમાં પર્યવસાન પમાડવામાં જ શાસ્ત્રનું એ બાધવચન છે. પ્રદ્યાપદ – કૃષ્ણ પદ – રામપદ – નિ લાનંદ પદ – રવરુ પાનંદ પદ – પરમયમપદની પાસિમાં સ્વર્ગાદિક લોકા તુચ્છ છે, એ જ ભાવ શાસ્ત્રકારા – મૃનિ – યાગિ જેનાએ એ વચનથી દર્શાવ્યો છે. નિત્યનું સ્થાન તા પરપ્રદ્યા ધામ છે, કે જેની પ્રાપ્તિ થયા પછી પુન: જન્મમરસ્થ નથી, \* પુન: પડવાનું નથી. લાંચે ને લાંચે કેઠ સુધી લાંચે જ ચડવાનું છે, કે જેનાથી લાંચે ચડવાનું પસ્થુ નથી! ત્યાં જ નિત્ય અને મુક્ત દશા છે.

સર્વવ્યાપી પરમ હાકાજ પરમ છે

હ દેવિ! મને આશ્ચર્ય થાય છે કે, આવા નિત્યમુક્ત સ્થાનની પ્રાપ્તિને બદલે પ્રપંચના જીવડાએ આ માટા દેવ, આ નાના દેવ, આ તો મારા ઇષ્ટ દેવ છે ને તે માટા છે, એવા અભિમાનથી નિત્ય કલેશ વહારી લે છે.

એક સમયે આપજા રાજાના દરભારમાં વિવાદ થયા કે કીયા દેવ માટા ? શંકર કે વિષ્ણુ ? ગણેશ કે શક્તિ ?

કયા દેવ માટા સભામાંના વિદ્વાન ને ગુણવાન, જ્ઞાની ને અજ્ઞાની સર્વે પાતપાતાની ખુદ્ધિ અનુસાર વાદવિવાદ કરવા

લાગ્યા. કાઇ શંકરની શ્રેષ્ઠતા પ્રતિપાદન કરવા મંડી ગયા; કાઇ વિષ્ણુનાં માટાં કાર્યોની પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. ચડલડાટ એટલા બધા વધી ગયા કે, વાત કરતાં કરતાં બધા મારામારી ઉપર આવી ગયા. વાસ્તવિકમાં કાઇએ શંકરનું કે વિષ્ણુનું પ્રત્યક્ષ દર્શન કીધું ન હતું; તેમ બંને દેવામાંથી કાઇને સ્વરૂપ પણ જાલ્યું ન હતું.

આ સંવાદ જોવાને સાક્ષાત્ હરિહર યાગીતું રૂપ ધારણુ કરીને તે રાજસભામાં પધાર્યા. તેમણે અન્નેને શાંત પાડીને પૂછ્યું; હે દુનિયા-દારીના ડાહ્યા પંડિતા! ધર્મના પાપલાઓ! તમારામાંથી કાઇએ શિવને

हे विष्युने लेया छे?"

. વિવાદીઓએ કહ્યું; "ના અઢારાજ!"

वश्ताप्य पुर्वान्म न विद्यते । सस्मिन्यता न निवर्तति सूरः ।

હરિહરે કહ્યું, "એ એયા નથી, તો તમે તેની શ્રષ્ઠતા કેમ પ્રતીત કરાવી શક્યો! એમ મૂહમતિઓ! હરિ અને હર એક જ છે, તેમાં ભિન્નતા નથી. ખેદ માત્ર પ્રત્યેક પુરુષના ગ્રાનળળમાં છે. આ દૃશ્ય માત્ર પરમાત્માનું સ્વરૂપ છે. પરમાત્માની વિભ્રતિઓમાંથી કાઇની પણ નિદા કરવાથી સત્ય ધર્મ પ્રવર્તાવી શકાતા નથી ને સત્યપદના અધિકારીએ થવાતું નથી. હરિ અને હર આ જગતમાં સર્વત્ર આત્મા-પરમાત્મા સ્વરૂપે બિરાજે છે." એમ કહેવાની સાથે જ આખા દરભારમાં તેઓ રાશિરૂપ હરિ અને હર એક જ સ્વરૂપે દૃષ્ટિગાચર થયા. હરિના ઉપાસકે હરિને, હરના ઉપાસકે હરને, રામના ઉપાસકે રામને, બાળકૃષ્ણના ઉપાસકે આળકૃષ્ણને, ગણેશના ઉપાસકે ગણેશને ને શક્તિના ઉપાસકે શક્તિરૂપે એયા! હરિ અને હર-પરમ પ્રભુ વિના અન્ય કંઇજ દૃષ્ટિએ પહેતું ન હતું. બધા લોકો પાતપાતાના આત્માને વિષે હરિને અને હરને એવા લાગ્યા.

પછી તેંેબેરાશિ હરિહરે કહ્યું; 'આજ પરમાત્માનું એક જ–નિત્ય– શુદ્ધ-પરમ સ્વરૂપ છે, અન્ય કંઈ જ નથી. જેઓ સાધનસંપન્ન છે, તેઓને જ એ પ્રાપ્ત થાય છે. અન્યને થતું નથી. જે જગતના જીવડા મદાંધ ખનીને પરમાત્માની વિભ્વિઓને દ્વેતભાવથી જીવે છે, તેઓ सत् चित् आनन्दधन पदना अधिक्षरी नथी; अने तेओने सत्य ज्ञान ત્રણે કાળામાં પ્રાપ્ત પણ થતું નથી. પણ જેમ અંધારામાં રહેલા ચાર કચરામાં હાથ ઘાલીને પકડાવાની બીકથી નાસી જતાં છાણુના ઢગ લામાં જઇ પડે છે, અને તેની ધનપ્રાપ્તિની આશા નિર્મૂળ થાય છે, તેમ જેઓ પરમાત્માની વિભ્રુતિમાં ભેક્ષ્ટુષ્ટિ કરે છે, તેઓ મિથ્યા-વાદમાં લપટાઈ માહના કાદવમાં ખરડાયા કરે છે. પરમાતમા-મહેલ્ધર અદ્ભિતીય છે-શ્રેષ્ઠ છે-સર્વનું કારણ છે-સર્વમય છે. ગમે તે નામ તેને ઉપાસા, પણ તે ને તે જ છે. જળ-વારિ-પાણીને ગમ તેવા ભિન્ન નામથી મંગાવવામાં આવશે, તાપણ એક પદાર્થ જ આવશે; તેમ શંકરરૂપે, (વબ્છુરૂપે, કૃષ્ણુરુપે, રામરુપે, નૃસિંહરુપે, વામનરુપે, આદિ ત્યરુપે, શક્તરૂપે, ગણેશરુપે, માનવરુપે, વનસ્પતિરુપે કે વિરાટરૂપે ઉપાસના કરવાથી પરિણામમાં તેા અંતે એક પરખ્રદ્યાની જ પ્રાપ્તિ કરવાની છે. એ પ્રાપ્તિમાં શ્રદ્ધાની દહતા ને વાસનાની નિર્મૂળતા, પ્રપંચનું મિથ્યાત્વ અને સત્યની પ્રતીતિ, સંકલ્પના સંન્યાસ ને અહેમના

<sup>\*</sup> आक्षाशात्मतितं सीर्यं यागरं प्रतिकच्छति । सर्वदेवनमस्कारः वेदावं प्रतिकच्छति ।

વિનાશ, દ્વેતના નાશ ને અદ્ભેતમયદૃષ્ટિ, એ જ પ્રધાન કારણ છે. જેલે આત્મરસાયણ ખાધું છે, જે આત્મસત્તાથી વેષ્ટ્રિત છે, જે આત્મરસના સ્વાદિયા છે, તે જ આત્મા-પરમાત્માનું અનુસંધાન કરી પરમ પ્રલુને પાત્રે છે.' આટલું કહીને હરિહર અંતર્ધાન પાત્રી ગયા છતાં પણ જગતમાં ઘંટાકર્ણ જેવા અનેક મૂઢ જના વસે છે, કે જેઓ પાતાની જડતાના ત્યાગ નહિ કરતાં, પરમાત્માની વિભૃતિઓને અનેક પ્રકારે વર્ણવે છે અને મદાંધ ખનીને સતની પ્રાપ્તિમાં નિર્ભળ ખની સત્તેજ નિંદે છે.

सत् शुं ?

એ સત્ શું છે ? કેવું છે ? કયાં છે ? હે પ્રકટપ્રજ્ઞા! તું જાણે છે કે, સત્ તે સત જ છે. નામરૂપરહિત છે. તેને કાની ઉપમા આપું ? એ સત્ પરમ પ્રકાશિત છે, સર્વત્ર છે. જ્યાં દિવાકર નથી, નક્ષત્રપતિ નથી, નક્ષત્રા નથી, સર્વત્ર પ્રભા જ છે, જેને જાણવાથી-જેવાથી જે ક્ળસિદ્ધિ થાય છે તેથી અન્ય ક્ળસિદ્ધિ નથી, જેના સુખથી અન્ય સુખ નથી, જેના જેવું અન્ય રૂપ, સોન્દર્ય, કળા કે જ્ઞાન નથી, જેનાં દર્શનથી શ્રેષ્ઠ દર્શન નથી, જેનાં દર્શન પછી અન્ય દર્શનની અભિલાષા રહેતી નથી, તે જ સત્! એ જ સતમાંથી રામ, કુષ્ણ, શંકર, પ્રદ્મા, આદિત્ય, ગણેશ, શક્તિ, વિરાદ, વિશ્વ ને પ્રાણીમાત્ર થયાં છે. એ જ સતને પરમાતમા-પરમેશને મહેશ કહે છે. એ સતના દર્શનમાં જીવે સદા તત્પર રહેવું નેઇએ, મથન કરતાં રહેવું નેઇએ, ઉત્સાહી રહેવું જોઇએ. પણ જીવની ક્ષુદ્ધકતા એટલી બધી અપાર છે કે, તે સત્ કરતાં અસતમાં વધુ મસ્ત રહે છે. મૂર્ખ પ્રાણી સંસારમાં રહીને આ મારા દેહ, આ મારી સ્ત્રી, આ મારા પુત્ર, આ મારા મિત્ર, આ મારા દાસ, આ મારા હાથી, આ મારા ઘાડા, આ મારી સંપત્તિ, એ સર્વ મારાં જ છે, હું જ આ કરું છું, મારા વિના કેાશુ કરે એવું છે એમ હું હુંમાં બંધાઇ જઇ તેમાં જ લીન રહે છે, અને પાતાનું ઉત્તમ **આયુષ્ય**, માંસની પુતળીએાની સેવામાં તે નાશવન્તને પ્રાપ્ત કરવામાં **એળે** ગુમાવે છે.

કિચિત સંરકારી પુરુષ પૂજન અર્ચનના ઠાઠમાં કાળક્ષેય કરે છે ને અધિક યગ્નયાગમાં મચી સતના ફેરા જે સ્વર્ગાદિક, તેની ભેષણા કરે

<sup>\*</sup> वहकीपुत्रमित्रानुचरहयदृषास्तोषहेतुर्ममेरयं सर्वे स्वायुर्वयन्ति प्रचितमञ्ज्याधी मांसमीमांसयेह । एते जीवन्ति येन म्यक्शतिपटको चेन सीमान्यवास्तरं प्रामाधीस -मन्तर्गतममृतममु नैव मीमांसयन्ति ॥

છે. એ સર્વ અસત્ વ્યવહાર જ છે. સત્ની એષણાના વ્યવહાર નથી. જેના વડે આ સર્વ સંગે વ્યવહાર કરવાને કુશળ થવાય છે, તથા જેના વડે સૌન્દર્યની પ્રતીતિ થાય છે. તે પ્રાણના અધિપતિ પરમાત્માની શાધમાં કાઇનું ચિત્ત ચાંટતું નથી. કર્મઠની એષણા એ એષણા જ નથી, એ તા આવર્જન વિસર્જનના ઘાટ છે. આ પુત્રાના ઉપર જેમની આત્મણહિ છે, તે પામરા છે. જે પામરા તેમના સુખદુ:ખને પાતાનું સુખદુ:ખ માને છે, તેઓ વળી અલ્પ પ્રાણીઓ છે, અને તેમના રક્ષ-થની ચિતામાં જેઓ રાવદિવસ નિર્ગમન કરે છે, તેઓ મૂહ જ છે! જેઓ આ નાશવંત શરીરમાં અભિમાની છે, તે મરુલ્મિમાં જળની આશા કરનારા મુગલા છે! જે શરીરને યમનિયમાદિકથી દંડવું જાઇએ, ते शरीश्ने के अनुष्ये। विषयना विषयथी पेषे छे, तेम्भाने अभृतनी આશાથી મણિધરના રાક્ડામાં ઢાથ ઘાલવાથી જે ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે. તે જ કળ મળે છે. જેને સતના દર્શનની, નિત્ય પૂર્ણ યુરુપાત્ત-મની પ્રાપ્તિ કરવાની છે. તેણે અન્યની ઉપાસના કરવી નહિ. સાકર मेजववानी धन्छावाणा आवजने हे भारडीने सेवे ते केम निरर्धं છે. તેમ જ સત્પ્રાંપિ માટે અહંકાર ત્યજી, વૈરાગ્ય સજી, સંયમી બની પ્રેમી અનવું નેકચ્યે. જેમ આવળને પંપાળનારા સાકરને પ્રાપ્ત કરી શકતા नथी, तेम क संसारना कामाहिक्षने पंपाणनारे। सत्ने प्राप्त करी शक्ते। નથી. જેને પરમાત્માની સાથે લગની લાગે છે. તે આનંદ-લગની-લેહ-રસ અન્યને જણાવી શકતા નથી-ચખાડી શકતા નથી-તે અનુપમેય છે; જાણે છે-તે જ જાણે છે; તે જ તે સુખ ભાગવે છે. પરમાત્મામાં જે પ્રીતિ થાય છે, તે એક ભક્ત જ જાણે છે; અન્યને કહેવાથી તેને તેના રસારવાદ જણાતા નથી. પરમાતમાની પ્રાપ્તિમાં નામ, સ્મરણ, કીર્તન, લીaાતનુનું દર્શન, તેનામાં અથાગ પ્રીતિ, સાત્ત્વિક પદાર્થોના સંબંધથી પ્રેમની ઊમિએાનું ઉછળવું અને સતત તેમાં એકતાર થઇ જવું, એ જ સાધનનું પણ સાધન છે અને સારનું પણ સાર છે. એ જ साधनसंपन्न छव में क अन्मे निकानंहना स्थानना निवासी अने છે. એ સ્થિતિને પ્રાપ્ત થયેલાને ભજનમાં કે ભજનારામાં દેતભાવ રહેતા નથી; પુજ્યપૂજકભાવ શશી જાય છે-પૂજ્ય તે પૂજકરૂપ ને पुलक ते पूज्यक्ष भनी जाय छे-अव्या प्रेमी हो यहने यामे छे-ત્રેશાનંદને સાગવે છે.

#### ત્રેમ અને પ્રકા એક જ છે

પ્રેમ કહા, જ્ઞાન કહા, બ્રહ્મ કહા, કૃષ્ણ કહા, રામ કહા, શંકર કહા, એ સર્વ એક જ છે; નામ માત્રના જ લેદ છે. જળ કહા, વારિ કહા, પાણી કહા, સાગર કહા, રતનાકર કહા, નદી કહા, પણ સર્વત્ર પાણી જ છે; માતા કહા, કાકી કહા, લાલી કહા, દીકરી કહા, ખહેન કહા, ગૃહિણી કહા, પણ સ્ત્રી જાતિરુપે એક જ છે. નામના જ લેદ છે. એમ જ બ્રદ્મ વિશે પણ સમજનું- ગ્રાનથી પણ બ્રદ્મની પ્રાપ્તિ છે, પ્રેમથી પણ બ્રદ્મની પ્રાપ્તિ છે. પ્રેમી અને ગ્રાની એક જ છે. પ્રેમીથી ગ્રાની શ્રેષ્ઠ છે, ગ્રાનીથી પ્રેમી શ્રેષ્ઠ છે. આમાં અધિક ન્યૂનતા બુદ્ધિ રાખવી અગ્રાનતાનું કાર્ય છે.

કાઇ એક પ્રસંગે જ્ઞાની અને પ્રેમી અરણ્યમાંથી જતા હતા, તેવામાં સામા વાલ જોવામાં આવ્યા.

પ્રેમીએ કહ્યું, ''આપણે નાશી જઇએ, નહિ તા વાઘ ખાઈ જશે!" ગ્રાનીએ કહ્યું; ''આપણે તા પરમાત્મરૂપ જ છિયે, પરમાત્મા પરમાત્માનું રક્ષણ કરશે જ!"

પ્રેમીએ કહ્યું; "ભલા માણસ! જે કાર્ય આપણાથી થઇ શકે છે, તે કાર્ય માટે પરમાત્માને શ્રમ આપવા, એ શું ચાગ્ય છે?"

પ્રેમી જન પરમાત્મામાં જે પ્રકારે એકતાર થઇ જાય છે, તેનું સ્વરૂપ નિરાળું છે. પ્રેમી અવતારી પુરુષ છે, જ્ઞાની પ્રેમા અને જ્ઞાના સિદ્ધ પુરુષ છે; પ્રેમી અનેકાના સહવાસમાં આવી જળ કમળવત નિર્લેપ રહી અનેકાના ઉદ્ધાર કરે છે. જ્ઞાની સિદ્ધ દશામાં રહી જગતના ભયથી દ્વર ભાગે છે; પ્રેમી જગતમાં છતાં પણ નિર્લેપ રહે છે; અને તે જ શ્રેષ્ઠ છે. પ્રેમી જે પ્રકારે પરમાત્મામાં એકતાર થઇ જાય છે-પરમાત્મસ્વરૂપ ખની જાય છે, પરમાત્મામાં આત્માને વિલીન કરે છે, પરમ આત્મામાં આત્માને વિલીન કરે છે, પરમ આત્મામાં આત્માને લીના થઇ જાય છે, તેની ખૂબીનું વર્ણન થઇ શકે એમ નથી. જ્ઞાનીની લીનતા જાદા જ પ્રકારની છે. જ્ઞાની જળના બુદ્દ બુદ જેવા છે; જળમાંથી નીપજી જળમાં જ સમાઇ વિલયને પામે છે. પ્રેમી વીભાના સુર જેવા છે. પાતે આનંદ ભાગવી બીજાને ભાગવાવે છે છતાં બજ્ઞે એક જ છે. માન કે પ્રેમી તે જવન્મુક્ત છે, ક્રાની તે વિદેહમુક્ત

<sup>\*</sup> वाचारंथणं विकारो नामधेयम् ।

છે. \* ત્રાન એ જ પ્રેમ છે, પ્રેમ જ જ્ઞાન છે. જ્ઞાનથી ઉત્પન્ન થયેલા પ્રેમ સર્વથી શ્રેષ્ઠ છે, પ્રેમથી ઉપજેલું જ્ઞાન જ અચળ-અટળ-અબાધ્ય રહે છે. એ જ જ્ઞાનપ્રેમમાં રહેલા જ્ઞાની જીવ સર્વકાળ પરમાતમાનું સામીપ્ય ભાગવતા સાયુજ્યતાને પામ છે. આ અતિ અદ્ભભુત છે, પશુ સત્ય છે. એ જ દશાને પ્રાપ્ત જીવ ઇશ્વરની કૃપાથી સત્વર મુક્ત થઇ જાય છે.

અજમિલ જેવા ક્ષણ માત્રમાં પણ એ દશા પ્રાપ્ત કરી શક્યા છે. તે પ્રેમ† અનન્યતાના પ્રતાપ છે. જે પેમથી અજમિલે નારાયણનું લજન કીધું છે, તે જ પ્રેમ શુદ્ધ ને સત્ય છે. ગ્રાનીની વૃત્તિ તીવતમ ઉચ્ચાબિલાષી છે; પ્રેમનું હૃદય-વૃત્તિ-ભાવના ઉચ્ચ અને સંશ્કારી છે. ઉભયના આત્મામાં પરમાત્માનું શુદ્ધ ગ્રાન અને શુદ્ધ પ્રેમ એ સમાન-સ્ચાટ જ છે. પ્રેમી અને ગ્રાની ભ્રમા-પ્રદ્માના! દશેનના અધિકારી છે. પ્રેમી પરમાત્માના સકળ દરખારગઢમાં જવાના અધિકારી છે; ગ્રાની દરખારના સામંત છે. રાજા સામંત સંગે સદા જ મંત્રણા કરે છે-પોતાના હૃદયની ઊર્મિઓ તેનામાં સમાવે છે, પણ પ્રેમી તા રાજાના રણવાસથી તે રાજાના ગ્રમ કાયમાં પણ રાજાની સમીપમાં ને અંતરમાં, અન્ને સ્થાનદામાં રહી શકે છે. ગ્રાની ગ્રાનમાં સ્વસુખ માટે જ તલસે છે.

\* छवन्सुक्त अने विदेदसुक्त स्वक्र प्रवापिर समळव्युं छे; तेना स्पष्टार्य आम समळवा न व सशरीरस्य सतः प्रियाप्रिययोरत्यंतमुपहितरस्ति अने अशरीरं वाव सन्तं न प्रियाप्रिये स्पृक्षतः (छान्दोः ८१९१९) सशरीर छवना प्रियाप्रियने। अत्यंत नाश्च यता नथी, ने के अशरीरी छे तेने प्रियाप्रिय स्पर्शता नथी. अ श्वति छवन्मुक्तनी प्रतिपाद छे. झानीने शरीरपात पर्यंत छवनमुक्तनी संझा आपवामां आवे छे. अने शरीरपात अनंतर तेने विदेदसुक्तिनी संझा प्राप्त थाय छे. छतां क्षा के केवाने विदेदसुक्तनी संझाप्राप्तिनं शरू अटखं क छे हे, तेमने देह ६५२ नं भमत्व विभव यथेखं नकतुं रहेखं, ते क छे. अर्थात् कन हने विदेदसुक्तनी संझा आपवामां आवे छे, त्या शास्त्रदृष्ट्या तेने छवन्मुक्त प्रष्ट् सम्कवो; शरूष है शरीरपात प्रे, शास्त्रदृष्ट्या होध विदेदसुक्त हहेवाता नथी. झानदृष्ट्या—मोक्षदृष्ट्या छवन्मुक्तने विदेदसुक्त हक्षये ओह क छे; छतां छवन्मुक्तने प्रारक्ष क्षीष्ट्र थतां सुधी भाग कागववा परे छे, अने विदेदसुक्तना छित्तना स्वक्रपने। नाश थाय छे ने विदेदसुक्तना वित्तनं स्वक्रप प्रस्तु नाश थाय छे ने विदेदसुक्तना वित्तनं स्वक्रप प्रस्तु नाश थाय छे ने विदेदसुक्तना वित्तनं स्वक्रप प्रस्तु नाश थाय छे ने

† અહીં પ્રેમ અને લાકિત પર્યાય અર્થમાં વાપયાં છે. જ્યાં જ્યાં પ્રેમ શબ્દ

છે ત્યાં ત્યાં બહિત શબ્દ ઘટાવી શકાશે.

ा वत्र नान्बद्धिकानाति नान्यश्यम् श्रुणोति च । नान्यत्यस्यति यस्मिनवै स भूमा श्रोच्यक्षे श्रुतौ ॥ પ્રેમી પાતાના પ્રેમપાત્રના સુખતે માટે પણ તલસે છે-પ્રેમી પાતાનું સર્વસ્વ પરમાત્માને જ નેય છે.

વૃત્દાવનની ગાપીઓ એ જ પ્રેમનું પાત્ર હતી. શ્રીકૃષ્ણને જગનતા નાય ન જાણતાં, ગાપીનાય જાણી, શ્રીકૃષ્ણમય થવાથી તેઓ મુક્તિને પામી છે. એવા પ્રેમનું પાત્ર અનાવવાને તનમન-રહિત અની જવું એઇએ, સદા ઉત્સાહી રહેવું જોઇએ, દૃષ્ટિ માત્રના વિલેપ કરવા જોઇએ, દૃષ્ટિના દૃષ્ટિમાં વિલય કરવા જોઇએ; ચિત્ત અને ચૈતન્ય, દ્રષ્ટા અને દૃષ્ય એવી નામ માત્રની ઉપાધિઓ ટળી જવી જોઇએ, બેદ મટવા જોઇએ, અલિદમય થઇ જવું જોઇએ ને અલવતી લાગવૃત્તિના નાશ થવા જોઇએ. એ દિવ્ય પ્રેમ–જ્ઞાન, આત્માની પ્રગાઢ શક્તિ પ્રેમ-રસાયન, તેના જે લાગી છે તેનામાં સર્વકાળ તે રમણ કરે છે ને તેની વૃત્તિઓ વિરમી જાય છે. એ જ પ્રેમી પરમ જ્ઞાની છે કે, જેણે ભાવવૃત્તિથી ભાવત્વ, શન્યવૃત્તિથી શ્રૃત્યત્વ, પરખ્રદ્મવૃત્તિથી પૂર્ણત્વ જાણ્યું છે, ને તેમાં સર્વસ્વના વિલય કીધા છે.

હ પ્રકટપ્રજ્ઞા! જ્ઞાની પુરુષસ્પ છે, પ્રેમી ઓરુપ છે. જેમ યુગલસ્પ વિના સબ્ટિ નથી, તેમ એકલા જ્ઞાનથી માેલ છે, એમ હું માનતા નથી; ગુરુદેવ પણ મનાવતા નથી. પ્રેમ વિના જ્ઞાન મિથ્યા છે, જ્ઞાન વિના પ્રેમ વ્યર્થ છે. જ્ઞાની ને પ્રેમી અજ્ઞેય સાયુજ્યમુક્તિના નિજપકના અધિકાર્સ છે, અજ્ઞે પ્રેમ-પ્રદાસ્પ અની રહે છે; પ્રદામાં જ વિલસે છે. જગતમાં રહ્યા છતાં જેના દ્વેતભાવ અદશ્ય થયા છે તે જ્ઞાની-પ્રેમી નિહેતુક ભક્તિમાં જ લીન રહે છે; કેમકે હરિપ્રેમ જ્ઞાનરૂપ જ છે. જેમ સંસારી-અવિવેકી જીવને વિષયમાં અટળ પ્રીતિ છે તેવી જ અટળ હરિપ્રીતિ મારા હૃદયમાંથી જશા નહિ.

આ પ્રમાણેની અનેક પ્રકારની જ્ઞાનગાષ્ટીઓ કીધા પછી, સુવિચાર-શર્મા અને પ્રકટપ્રજ્ઞા ગુરુંના આશ્રમ પ્રતિ ચાલ્યાં. માર્ગમાં સુવિચારે પુનઃ કહ્યું; ''તમે સાક્ષાત્ પ્રકટપ્રજ્ઞા છા! દેવિ! તમારા જ પ્રતાપથી આ જ્ઞાનની રિદ્ધિ સિદ્ધિ મને પ્રાપ્ત થઇ છે. તમે મારાથી વિશેષ ભાગ્યવતી છા, પ્રતાપી છા ને ઇશ્વરસાન્નિધ્ય પ્રાપ્ત કરવાને પૂર્ણ અધિ-કારી છા.''

પતિમુખથી આવાં વચના સાંભળીને થાડીકવાર છદ્મલિંગ અબાલ રહ્યા અને પછી બાલી; "હે સ્વામિનાથ! હું આ લાેકના વ્યવહારમાં આપની દાસી છું; પ્રક્ટપ્રજ્ઞાના પરમનાથ-સર્વસ્વ સુવિચાર છે. સુવિ- ચાર જ પ્રકટપ્રજ્ઞાના રક્ષક છે. પતિના સહવાસથી પત્ની નિવિકારી અની નિરંજનને જાણવાને ભાગ્યશાળી અને છે. જો આપ જેવા સંતના મં પાલ્યુ થહે શું કીધા ન હાત, તા મારી શી અવસ્થા થાત ! સાક્ષાત શંકરના અવિચ્છિત્ર દર્શનના દુંલાલ મને પ્રાપ્ત થયા છે; તેમને મુખેશી ઝરતા જ્ઞાનામૃતનું નિત્ય પાન કરવામાં આવે છે, તે સર્વ આપનાં ચરલ્યુકમળના જ પ્રતાપ છે. હે મહાતમા! હે સંત! આપને શાધવા હું નીકળી ન હાત તા એ મહાતમાનાં દર્શનના મને અલબ્યુ લાલ કયાંથી મળત! કારણ માત્રનું કારણ અને મારા કલ્યાણમાં તત્પર રહેનારા હું માત્ર આપને જ જોઉં છું. હું એટલું જ ઈચ્છું છું કે, હું આપની સંગે જ સદા રહું અને આપ મજ સંગે સદા રહા-અને મજના મન-પ્રાણ-ચિત્ત સર્વ આપમાં વિલીન રહા."

આ પ્રમાણે વાતચીત કરતાં કરતાં તેઓ ગુરુના આશ્રમમાં જઇ પહોંચ્યાં. માર્ગમાંથી ચૃંટી લીધેલાં સૌગંધિક પુષ્પાની માળા તેમણે ગુરુના કંઠ વિષે આરાપણ કીધી, અને કુતાંજલિપૂર્વક ચરણવંદન કરી મહાત્માના મુખથી જ્ઞાનામૃતનું પાન કરવા તેઓ સિક્રધ જઈ બેઠાં.





# અષ્ટમ બિન્દુ

---

शुद्ध सं ५६ ५ - स्रात्ति सङ्घावं होक निष्टया। क्षति सको नरो याति सङ्घावं होक निष्टया। कीटको समर्री ध्यायन्त्रमरत्वाय कस्पते॥

અર્થ –સદાસકત્ત–એકનિષ્ઠાયી સત્(હ્રદ્ય)ના ચિંતનમાં લાગેલા પુરુષ સત્(હ્રદ્ય) પૈલ્યાને મામે છે; ભ્રમરીના ધ્યાનવાળા કોટ ભ્રમરીજ્યને યામે છે. વિવેકચુડામહ્યિ.

#### -00000-

અમાજનું તેમનું ચારિત્ય ગુરુદેવથી અજ્ઞાત ન હતું. જે જ્ઞાન આ જેને સાર્વિયારે અને પ્રકટપ્રતાએ પ્રાપ્ત કીધું છે તેથી મહાત્મા પ્રસન્નચિત્ત હતા. પ્રકટપ્રત્તાને લીધે સુવિચારનું ત્રાનપ્રાપ્તિનું કાર્ય સંધાયું છે અને પ્રકટપ્રત્તાપર સુવિચારની પૂર્ણ શ્રદ્ધા છે, એમ બાથી, તેના મનનું કંઈ વિશેષ સમાધાન કરવા માટે ગુરુદેવ બાલ્યા;

"વત્સ મુવિચાર! આ લાકના જીવને ખન્ધ અને માક્ષમાં મૂકનાર મન છે." મન અનેક નવી નવી સૃષ્ટિઓને રચનારું છે. મનને સાત્ત્વિક માર્ગ પ્રતિ વાળીશું તા ત્યાં વળશે ને રાજસ કે તામસ માર્ગમાં પ્રેરીશું તા ત્યાં ભટકશે. એ માર્ગમાં વિચરતાં, તે તે માર્ગરૂપ તે તે ભાવના—સંક્રલ્પ તે કરશે. ભાવનાનુસાર વાસના પ્રકટ થશે, વાસનાનુસાર ફળ-પ્રાપ્તિ થશે. એ ભાવનાનું ફળ તેને આ જન્મમાં મળે છે કે અન્ય જન્મમાં મળે છે. જેની ઉચ્ચ ભાવના ૯૯-શુદ્ધ અંત:કરણમાંથી ઉદ્દેભવી

मनो हि दिविधं प्रोक्तं शुद्धं चाशुद्धमेष च।
 अशुद्धं कामसंपर्काच्छुद्धं कामसिवर्जितम्॥
 मन एव मनुष्याणां क्।रणं बंधमोक्षयोः।
 बन्धाय विषयासक्तं मुक्त्ये निर्विषयं स्थतम्॥ अश्विद्धं ६५ निषतः

હશે, તેને તેવાં કળા પ્રાપ્ત થશે. આ માટે છવે સર્વકાળ ઊચી-સડી-માટી માટી-ઉજાતપહ્યુંની-માસની ભાવના નિત્ય કર્યાં કરવી એઇએ; અને મનને એ ભાવનામાં જ દઢ કરતાં રહેવું, એ સર્વથા શ્રષ્ઠ કંતંગ્ય છે. કેમકે જે જેવી ભાવના કરે છે, જે જેવી વાસનાથી બંધાય છે, તેવા તેવા તે થાય છે. પુરુષ એ રાજાની ભાવના કરે છે તા તે રાજા અને છે, ચાંડાળની ભાવના કરે છે તો તે ચાંડાળ અવતરે છે, શ્રીમંતની ભાવના કરે છે તો શ્રીમંત, વિદ્યાની ભાવના કરનાર વિદ્વાન, † ચકુ-વર્ત્તીની ભાવના કરનાર ચકુવર્તી, ક્રોધની ભાવના કરનાર ફ્રોધી, ફ્રુરતાની ભાવના કરનાર ફ્રૂર અને આત્મખળની ભાવના કરનાર પાતાની ભાવના કરનાર ફ્રુર અને આત્મખળની ભાવના કરનાર પાતાની ભાવના નાનુસ્તપ કળ પ્રાપ્ત કરે છે. અરા મનુષ્ય કહે છે કે, 'હું રાજા થાઉ,' 'હું શ્રીમાન થાઉં' 'હું વિદ્વાન્ થાઉં,' 'હું કીર્ત્તિમાન્ થાઉં,' 'હું બ્રહ્મનિષ્ઠ અનું.'-પણ એવા મનારથા ઘરમાં એઠા એઠા કર્યો કરે તા તેથી તે કાંઇ રાજા કે ધનવાન્ થતા નથી, પણ જે તેની ભાવનાનુસ્ત વાસના દઢ હશે, તો તે આ જન્મ નહિ તો અન્ય જન્મ પણ ભાવનાનુસ્તપ કળ પ્રાપ્ત કરશે જ.

## જવના જવિતનी એક યવિત્ર क्षष्

પ્રત્યેક જીવના જીવનમાં એક ક્ષણ એવી આવે છે કે, તે ક્ષણમાં જે ભાવના ૯૯ ઘર કરી રહે છે, તેના તેવી જ વાસનાના પિંડ બંધાય છે, અને તે વાસનાનુરુપ જ કળપ્રાપ્તિ થાય છે. એ શુલ ક્ષણમાં ૯૯ થયેલા સંકલ્પ-મનારથ-ભાવના ને અનુરુપ કળ આપે છે તા, સર્વકાળ જેને એક જ ભાવનાનું રટણ રહે છે, તેને તે ભાવના ફળે, એમાં આશ્ચર્ય શું છે? માત્ર તે ભાવના દૃઢ-શુદ્ધ-પવિત્ર હાવી નેઇએ-વિશેષ કંઇ નહિ. એક ક્ષણમાં એક ને અન્ય ક્ષણે બીજી, એમ પ્રતિક્ષણે પરિવર્તન પામતા સંકલ્પા કંઇ ભાવના-વાસના નથી; એ તા ભ્રમણા માત્ર છે. જે જે જેવા ઉન્નત સ્થાનને પામ્યા છે, પરમલકત, પરમગ્રાની બની-શ્વેતદ્વીપવાસી બની મુક્ત થયા છે, તે પેલા શુલ કાળમાં વિશુદ્ધ મને કરેલા સંકલ્પ-મનારથ-ભાવનાના જ પ્રતાપ છે. પવિત્ર કાળમાં થયેલી પવિત્ર ભાવના શનૈ: શનૈ: દઢ થાય છે; તે ભાવના પૂર્ણ થવાને તે મથન કરતા રહે છે ને માયાજાળમાંથી ધ્રુટતા પણ જાય છે; તેને માર્ગ (સદ્ગુરુ) પણ મળે છે; ઉત્તરાત્તર સકળ સાધનસંપત્તિ પ્રાપ્ત કરી તે

<sup>\*</sup> यादशी भावना यस्य सिद्धिभवति तादशी।

<sup>🕇</sup> धनार्थी लभते धनं, विद्यार्थी लभते विद्याम् ।

પરમ કુળ પણ પ્રાપ્ત કરે છે. અલ્પ પ્રાણીએા સંકલ્પ–મનારથ લાવનાનું, માહાત્મ્ય ન જાણતા હાવાથી પ્રાપ્ત થયેલા ફળનાં અનેક કારણા કલ્પે છે; પણ એ સર્વ મિથ્યા છે. જે પ્રાપ્ત થાય છે,-નિર્ધન કે ધનવાન, વિદ્વાન્ કે મૂર્ખ, દાતા કે કૃપણ, કીર્તિવાન્ કે નિદાપાત્ર, રાય કે રંક, લક્ત-આસ્તિક કે નાસ્તિક, જ્ઞાની કે અજ્ઞાની, અદ્ધ કે મુક્ત-એવા સર્વ આ પ્રપંચમાં જોવામાં આવે છે. તેનું મૂળ મંડાલુ, આ લાેકમાં જન્મ જન્માંતરમાં પેલી પવિત્ર ક્ષણમાં થયેલા પવિત્ર દઢ સંકલ્પ-મનારથ-ભાવના જ છે. આ પવિત્ર ક્ષણ કયારે આવીને ઊભી રહે છે, તે તે પુરુષ જાણતા નથી, તેટલા માટે પરમ પદની પ્રાપ્તિ ઇચ્છનાર જીવે પ્રતિશ્વલ્ ઉત્તમ સંકલ્પ-મનારથ-સાવના કરવાની મનને ટેવ પડાવવી. એ અદશ્ય રહેલી તે પવિત્ર क्षष्ट એળ ચાલી જાય નહિ ને જીવને હાથ ઘસતાં-ક્ષુદ્ધંક ભાવનાના ભાગ થઇ પડી, જન્મજન્માંતર વટીયા વટીયા કરતાં, આવર્જન ને વિસર્જન-જન્મલું ને મરલું ને પુનઃ જન્મવાના ને મરવાના ભાગના ભાગી થતું પડે નહિ, તે માટે હંમેશ સાવધ રહેલું. વત્સ! આ જગતમાં જે અનેક કાર્યો સધાય છે, તે પૂર્વ જન્મની

પૈલી પવિત્ર શ્રુણની પવિત્ર ભાવનાનુરૂપ જ છે. એમાં ફાઇ ફાઇનું એાશિ: ગણ નથી. કુભાર ઘડા તૈયાર કરે છે, તેમાં નથી તેનાપર માટીના ઉપકાર થતા કે નથી ચાકના ઉપકાર થતા; કે નથી

ભાવનાતુરુપ ચાકને ફેરવવાના દાંડાના ઉપકાર થતા. એક બીજાના સંયાગ થતાં પૂર્વકાળની ભાવનાનુરુપ એક ખીજાનું

કાર્ય સધાય છે. જે જ્ઞાનની તને પ્રાપ્તિ થઇ છે, તેમાં મક્ટપ્રજ્ઞાનું કંઈ અળ નથી, પહ્યુ તારા ને એના પૂર્વ જન્માની પેલી पवित्र क्षाधुनी पवित्र लावना क प्रधान क्षारखु छे, ने तभारां अनेक જન્માનાં કર્મો આ જન્મે વિરમે છે. અનેક જન્માના પવિત્ર સંકલ્પા-ભાવનાઓ શ્રી તમને આ જન્મે તેનું ક્ળ-યથાર્થ જ્ઞાન મળ્યું છે;\* તમે સત્યને જારહું છે; આજે તમારું તે જાણવું પૂર્ણત્વને પામ્યું છે. જીવ માત્રની તે પવિત્ર ક્ષણમાં જેવી જેવી ભાવના થાય છે, તે જ ભાવનાને અનુસરતા વાસના-પિંડ બધાય છે ને એ જન્મજન્માંતરમાં તેને વાસનાનુરૂપ કળ પ્રાપ્ત કरावे छे. भावना की सात्त्विक द्वाय ते। सात्त्विक इण भणे छे, राजस હાય તા રાજસ કળ મળે છે અને તામસ હાય તા તામસી કળ મળે છે. ચાલ જન્મમાં જુવે જે જે ભાવનાઓ કરી દ્વાય છે, તે તે

<sup>\*</sup> बहुनां जनमनामनते ज्ञानबानमां प्रपद्यते ।

ભાવનાઓ અન્ય જન્મે સ્પુરાયમાન થઇને પ્રકાશી નીકળે છે. દૃઢ થયેલી ભાવનારુપ, ચિંતન કરેલા પદાર્થ, ભાગ, પદવી, તેની સમક્ષ આવીને તે જ જન્મમાં પણ ખડાં રહે છે. ભાવનાનું ખળ એટલું વિશાળ છે કે તેથી સચ્ચિદાનંદ વિરાટ્ સ્વરુપ શ્રીપરમ પરમાત્મા પણ શુદ્ધ ભાવના કરનારની સંપૂર્ણ ઈચ્છાને આધીન થઈને અનેક પ્રકારના અવ-તારા પણ કારણ કરે છે.

દશરથરાયની જન્માંતરમાં થયેલી ભાવના

હે વત્સ! ભગવાન્ શ્રીરામચંદ્રનાં માતપિતા-દશરથ કૌસલ્યાની પૂર્વ જન્મની ભાવનાનું તને યથાર્થ જ્ઞાન ન હાય તા સાંભળ.

મહારાજા દશરથ ને દેવી કૌસલ્યા જન્મ જન્માંતરમાં સ્વયંબૂ મનુ અને શતરૂપા હતાં. તેઓ તે જન્મમાં અનેક પ્રકારના

अतु अने सतरूपा भने। रथा ४२वां. तेभना भने। रथ संहर्प-लावना-

વાસના અતિ દઢ હતાં, તેથી તે જન્મમાં પણ તેમણે અનેક પ્રકારની સંકલ્પસિદ્ધિ કીધી હતી. ઉત્તમ સંકલ્પને અનુસરતાં દંપતીની ભાવના અતિ પ્રખળ ને દઢ થઇ ગઇ. અનેએ એવા મનારથ કીધા કે, આપણે ત્યાં વિરાદ્ ભગવાન્ પુત્રસ્પે અવતર, આપણે તેમની લીલા-કીડા નિઇએ, તેમને લાઢ લડાવીએ, અનેક પ્રકારનાં સુખા ભાગવીએ અને તેમના સંબંધથી અસાર એવા સંસારને તરી જઇએ.

हिनप्रतिहिन ते कावना ६८ थती अध. तेओ नित्य पार्चना इरवा लाज्यां है, "है परम प्रक्षु परमात्मा सर्वे धर सर्वाधार सिन्यहानंह! तुं कड़तनी डामनाना डहपहुम छे. अनंत हाटी ख्रह्मांडानी इत्पत्ति वारी धंक्षा भात्रथी थाय छे; अड़तना प्रेमने तुं आधीन छे; तेनी डामना पूर्ण् डरवाने अनेड प्रडारे तुं हर्शन है छे; के तारे आधीन छे तेने तुं आधीन छे. हे प्रक्षु! वारा शुद्ध सात्विड स्वक्रपनुं हर्शन थाय ने अमारी मनःडामना पूर्ण् थाय, अवी डरुष्ण डर !" आ प्राचीना डरता डरता काजवान मनु अने तेमनां पत्नी शतक्रपा इंद भूणाना आद्धार डरीने परम तप वपवा लाग्यां.

આ તીલ તપના પ્રભાવથી તેમનું ધ્યાન-નિષ્ઠા-ભાવના એક પ જ થઇ ગઇ. છેલ્લા સમયમાં તા માત્ર વાયુ ભક્ષણ કરીને જ દંપતી રહેતાં હતાં. તેમના તપના પ્રભાવથી આશ્વમસ્થાનના આજી બાજીના પ્રદેશ દેદીપ્યમાન થઇ ગયા હતાં, બંને અસ્થિમાત્ર બની ગયાં હતાં છતાં

<sup>\*</sup> इञ्छामात्र प्रमोः सृष्टिरिति सृष्टी विनिश्चिताः।

દેદીપ્યમાનપણાનું વર્ણન થઈ શકે તેમ નથી. ઇંદ્રાદિક લોકમાં પણ તેમના તપનું યશાગાન થવા લાગ્યું. દેવ દેવાદિ તેના તપથી પ્રસમ્મ-ચિત્ત થઇને અનેક પ્રકારનાં વરપ્રદાના આપવાને તત્પર થયા. પરંતુ જેના સંકલ્પ-મનના મનારથ શુદ્ધ, સુઘડ, સુંદર ને પરમ છે, જગત્ ઉપર જેને આસક્તિ નથી, જેની ભાવના તીવતર થયેલી છે, જેની વિદ્યાશક્તિની વૃદ્ધિ થઇ છે અને અવિદ્યાના હૃાસ થયા છે, એવા મનુ ભગવાનને વરની કામના ન હાવાથી સર્વ દેવતાઓ મનુ ભગવાનની સ્તુતિ કરતા કરતા વિદાય થઇ ગયા.

પરમાત્માના ગુણુગાનમાં ઉત્સાહસંપન્ન ધીર દંપતી વધારે ને વધારે સમાધિનિષ્ઠ થવાં ગયાં. તેમના સંકલ્પ-ભાવના દઢ થતાં, તેઓ તેમાં જ તન્મય-તદાકાર થઈ ગયાં. તેમના સંકલ્પ-ભાવના દઢ થતાં, તેઓ તેમાં જ તન્મય-તદાકાર થઈ ગયાં. તેમનું શરીર નિસ્તેજ થઇ ત્રયું અંતઃકરલા, પ્રાલ્યુનું સર્વ ભાન ને ચલન વલન (શાયલ થઇ ગયું. ભાવનાશક્તિની પૂર્ણતા એ જ તેમના સંયમ હતા. જેમની ભાવના અખંડ, અવિચળ ને એકામ છે, તે કેટલા કાળ પર્યંત રહે છે, તેનું કંઇ પણ પ્રમાણ નથી. તે અનંત કાળ રહે છે. બંનેએ અનંતકાળ તપ તપ્યું.

એકાંતિક પ્રેમાળ ભક્તચંદ્રના આકર્ષણથી જેમ કરંણાસિંધુ એક્લમ ઉછળી આવે છે, તે જ પ્રમાણે પરમાત્માની તેના ઉપર પૂર્ણ કૃપા થઇ. ગંભીરરૂપે અદ્ભેત અનેલા શતરૂપા ને મનુલગવાનના આનન્દ- કલ્લોલ વિત, કર્ણપ્રદેશમાં થઇને હૃદયમાં પ્રવિષ્ઠ થયા. તે અમલમય સ્પર્શથી શતરૂપા ને મનુલગવાનની લાવના-સંવેદના ને શરીર અત્યંત પ્રકૃષ્ણિત થઇ ગયું. તે દિલ્ય ગાન કર્ણપ્રદેશમાં ધ્વનિરૂપે સંભળાવા લાયું. આંતર દૃષ્ટિમાં પરમ તત્ત્વ જ્યાતિરૂપનું દર્શન થવા લાયું. પરંતુ તેથી તૃપ્ત ન થતાં સ્વયંભ મનુએ પ્રાર્થના કીધી કે. "હે પ્રભા!" આપના મનામય દર્શનથી જ મને તૃપ્તિ નથી; આ દીનને દૃગ્ગાંચર થાવ!"

ભક્તજનની પ્રેમપૂર્ણ ભાવના એકને, વિરાદ ભગવાનના સાક્ષાતકાર થયા. તે અનુપમ સૌન્દ્રયમૂર્તિનું વર્ણન વાણી સૌન્દર્યમૂર્તિનું કરી શકે તેમ નથી. પરમાત્માના અંગ પ્રત્યંગમાં વર્જીન દિવ્ય શાભા છવાઇ રહી હતી; તેમના સુદુ તેજસ્વી શ્યામ શરીરની કાંતિને નીલકમળ કે નીલમેલની

હપમા લલે આપીએ; પરંતુ જગતમાં નામરૂપથી એાળખાતા ક્રાઇ પશુ પઢાર્થની ઉપમા તેને આપી શકાય તેમ નથી. તેમનાં કરકમળા, ચરાલુ-કમળા ને અધરાષ્ટ્ર પ્રખર અસિના દાહપર શીતળ મેઘના સિંચનથી

જેવી શાંતિ થાય તેવી શાંતિ આપનારા હતા; સુભગ નાસિકાયુક્ત મુખચંદ્રની શાભા શરચ્ચંદ્રને લિજ્જિત કરનારી હતી; વાંકડીઆ સુંવાળા ને ભ્રમર જેવા શ્યામ રંગવાળા કેશના કલાપ, ગરદન ઉપર પથરાઇ રહ્યો હતો; નેત્રામાંથી નીસરતું અમૃત, ભક્તાના હુદયને ઉદ્ઘસિત કરતું હતું; વિશાળ ભાલ ને કામના ધનુષ્ય જેવી વક બ્રમરા વચ્ચે કેસરી તિલક શાભી રહ્યું હતું; કાનમાં મકરાકૃતિ કુંડળા હતાં–તે ક્ષણે ક્ષણે ગાલની સાથે અથડાતાં તેમાંથી દિવ્ય પ્રકાશ પડતા હતા, તેથી મુખ-પ્રદેશ ઉપર દિવ્ય તેજ ઝળહળી રહ્યું હતું; મસ્તક ઉપર ધારણ કરેલા દિવ્ય મુક્કટ રત્નાથી જહેલા હતા-તેમાં નવગ્રહનું તેજ ઝળકી રહ્યું હતું; સુંદર શંખાકાર કંઠમાં રહેલી મુક્તામાળા ને વૈજયંતીમાળા શ્યામ શરીર ઉપર તારાગણના સમુદાયની પેંઠે, અનુપમ શાભતી હતી; વિશાળ વક્ષઃસ્થળમાં ભૂગુપદનું લાંછન નિશ્સીમ ગાંભીર્ય દર્શાવતું હતું; ભક્તાના ઉદ્ધાર કરનારા હાથીની શુંડ જેવા લાંભા ખાહુઓમાં રત્નકંકણા દીપી રદ્યાં હતાં; અને ભક્તભયહરાષ્ટ્ર ચરાષ્ટ્રારવિદામાં સુવર્ણનાં નૃપુરા સમઝૂમ કરી રહ્યાં હતાં; સીધી ને કાેમળ આંગળીઓમાં રત્નાની મુદ્રિકાઓ ઝળે-હળી રહી હતી, પગનાં આંગળાંના અબ્રભાગ જ્યાત્સના પ્રમાણે શાળા આપતા હતા; ચરણવળમાં વજા, અંકુશ, ધ્વજ ને કમળનાં ચિદ્ધો जिशक्तमान हतां; पृष्ठ भागमां लाशे। हते।; हाथमां अभयहंड हते।; વીજળી જેવું ચળકાર મારતું (ક્રુગ્ય પીતાંભર કરિયર ધારણ કરેલું હતું; શંખ, ચકુ, ગદા ને પદ્મ એ ચાર પુરુષાર્થરૂપ ચાર આયુધાને ધારણ કર્યો હતાં; ડાળી ખાજુએ સોંદર્યની શાભાની ખાસુરુપ ચિત્શક્તિ મહામાયા મંદ મંદ હાસ્ય કરતી ને વંદન કરતી કરદ્રય નેડી ઊભી હતી. એવા જગન્માહન સર્વેશ્વર ભગવાને લોકોત્તર અદૃષ્ટપૂર્વ રૂપ્ય ધારણ કરીને તેમને દર્શન દીધાં.

દંપતીનાં નેત્રોમાં પ્રેમાશ્રુઓની ધારા વહેવા લાગી.અત્યાનંદથી તેમને કંઠ ગદ્દગદિત થઇ ગયો; કબ્ટે પછુ બાલવાને દંપતી સમર્થ થયાં નહિ. શરીર શિધિલ થઇ ગયું, છતાં દંડવત્ પ્રણામ કરતાં દંપતી હર્ષમૂછિત થઇ ગયાં. પછી દયાનિધિએ અમયક હાથથી દંપતીને ઊઠાડીને કહ્યું, 'તમારી નિસ્સીમ પ્રેમાળ બક્તિથી આકર્ષાઇને હું તમારે આધીન થયા છું. હે મનુ! હે શતસ્ત્રપા! તમે મારાં એકાંતિક ભક્ત છા; તમારા જે જે મનારથા હાય તે તે નિસ્સંકુચિતપણાંથી મને કહા; તે પછું કરવાને હું સદા ઉત્સુક છું. ભક્તને નહિ દેવા જેવું મારે કંઇ પછુ

નથી. વિરાટમાં મારું જે જે કંઇ છે, તે સર્વ ભકતાનું જ છે; હું પંડે પણ ભકતાના જ છું ને આ મારી ચિત્શક્તિ મહામાર્યા તમારી અનન્ય ભક્તિથી તમારાપર પ્રસન્ન છે. સાત્વિકપણે તમારા કલ્યાણમાં અમે સદા વત્પર છીએ. હે મનુ! હે! શતસ્પા! તમે જાણા કે હું લક્તના છું ને ભક્ત મારા જ છે!"

પરમાત્માની ચિત્તને પરમશીવળ કરનારી આ વાણીથી અતિ શીવળ બનેલાં દંપતી બાલ્યાં; "હે જગિલવાસ! હે ભક્તવત્સલ! હે સર્વેશ્વર! તું અનંત વરદાનાને આપનારા અમારી સામે ઊભા છે, છતાં જેમ જન્મ-દરિદ્રી કલ્પવૃક્ષની નીચે ઊભા રહીને પણ વિપુલ સંપત્તિ માગવાને લજ્જા પામે છે, તેમ તારી પાસેથી શું માગવું તે, હે પ્રભા! અમને સઝતું નથી. તારા ઉદ્દંડ ઔદાર્ય આગળ અમે સદાય સંકુચિત છીએ; પરંતુ તારા અપૂર્વ પ્રેમ અમને ધીટ બનાવે છે. હે પ્રભા! તારા પ્રેમ-રત્નાકરમાં પ્રેમભદ્ધ થઇને ડૂબી રહીએ, તે માટે તું અમારે ત્યાં પુત્ર-રૂપે અવતર!"

આવી પ્રેમાળ વાહ્યુ શ્રવણ કરીને વિરાટ લગવાને કહ્યું; "પુત્ર-વાત્સલ્યના પ્રેમ માટે તમારી ઇચ્છા તૃપ્ત કરવા, હું તમારા મનારથ પૂર્ણ કરીશ હે મહાલાગા સતી શતરૂપા! તું પૃથક વરદાન માગ; કેમકે મારી જે શક્તિ છે-એંધ્યં છે તે સતીના પ્રતાપ છે. જગતમાં જન્મેલી ને જન્મતી સતીઓ નિરંતર મારી શક્તિમાં ને એંધ્યંમાં વૃદ્ધિ કરે છે; એવી સતીનાં ચરણારવિંદા મારાં ચરણારવિંદથી વધુ પવિત્ર છે. તે સતીના આનંદ પૂર્ણ કરવામાં મને પરમ આનંદ છે!"

સતી શતહ્યાએ કહ્યું; "કે આનંદકન્દ! પતિના વરદાનથી મારા મનારથા પૂર્ણ થયા છે. કે પ્રભુ! તારી નિર્વાસનિક ને એકાંતિક ભક્ત થાઉં, તારા આળસુખની લાકતા ખતું ને તારાં ચરણામાં નિઃસીમ ભક્તિ કરીને, હું વૈરાગ્યવાન ને જ્ઞાની થઇને અંતે તારાં ચરણાને પામું, એલું વરદાન આપ! તને લાડ લડાલું, તારામાં જ મારી વૃત્તિ સદાય જાગૃત રહે, હું તારું નિત્ય લાલનપાલન કરું, આવી મારી નિત્યની ભાવના છે, તે પૂર્ણ કર."

આવું મધુર ને અતિ ગૂઢ વચન સાંભળીને હાસ્યવદને નિરંજન, નિરાકાર ને સાકાર એવા વિરાટ્ ભગવાને કહ્યું; "હે જનનિ! હે જનક! તમારી ઇચ્છા પ્રમાણે સર્વ થશે. રઘુકુળમાં દશરથ કૌસલ્યારૂપે તમે જન્મશા; અને રામરૂપે હું તમારે ત્યાં જન્મીશ. આ મહામાયા ચિંદ્- શક્તિ મારી ભાર્યા થશે. ત્યાં તમારા સર્વે મનારથાને હું પૂર્ણ કરીશ. હે જનિ ! નન્દયશાદારૂપે ચન્દ્રવંશમાં તમે જન્મશા, ત્યાં કૃષ્ણ્ર પે તમે મને બાળક પેરે લાડ લડાવે !" આવું વરદાન આપી વિરાટ્ ભગવાન્ અંતર્હિત થઇ ગયા.

હે વત્સ સુવિચાર! એ ભાવનાનુરૂપ સ્વયં પરમાત્માએ સાકાર રૂપ ધારણ કરીને દશર્થરૂપી મનુલગવાનના ઘરમાં વાસ કીધા હતા. શતરૂપા યશાદાએ તેમને લાડ લડાવ્યાં હતાં. હે વત્સ! જેની દૃઢ ભાવના છે તેને કંઇ અપ્રાપ્ય નથી.\* પ્રાપ્ય અપ્રાપ્યના પ્રશ્ન જેની ભાવના શુદ્ધ

नथी, तेने क छे.

આ જગન્નગરમાં અનેક જીવામાં કાેઇ માટા ને કાેઇ નાના છે. કાઇ કુર ને કાઇ મૃદુ છે, કાઈ રાજશ્રી છે ને કાઇ કાંચનહીન છે; એ સર્વ તેમની જન્મજન્મની ભાવનાનું જ કુળ છે. જેની ઉત્તમ ભાવના છે તે ઉત્તમ કૂળને પામે છે; જેની કનિષ્ઠ ભાવના છે તે કનિષ્ઠ કૂળને પામે છે. ઉત્તમ માશ્રદાયી ભાવના-વાસના થવા માટે, કર્તા લાક્તાની ભાવના ત્યાછ. સંસારની ભાવના ત્યાછ, શરીરને વિનાશી સમછ, અહં सत्ताने। विनाश हरी, तेने। अनंततामां स्य हरवे। लेर्धके. के शावना-વાસના શુદ્ધ છે ને જન્મના ને મૃત્યુના વિનાશ કરનારી 🖫 પરમ જ્યાે વિનું દર્શન જ કરાવનારી નહિ. પણ પરમ જ્યાવિમાં વિલીન કરાવ-નારી છે-ચિદાનંદમય છે. દહસંકલ્પયુક્ત શુદ્ધ સાત્ત્વિક ભાવનાનું કૃળ પરમ કલ્યાદ્યુકારી અને સાયુજ્યમુક્તિનું દાતા છે. આ ભાવના પ્રખળ કરવા માટે પુરુષે સ્વસ્વસ પનું દર્શન કરી નિત્ય ઇષ્ટના જ અધ્યાસ રાખવા નાઇએ. એક દિવસમાં, એક વર્ષમાં કે એક જન્મમાં પેલી પવિત્ર **ક્ષણ**માં જન્મેલી ભાવના, જે ક્રમ ક્રમે પરિપક્ષ્વ દશાને પ્રાપ્ત થતી નાય છે, ते सिद्ध थती नथी; परंतु नित्य नित्य, इमे इमे ये पवित्र लावनाने દઢ કરવાં કરતાં, જન્મજન્માંતરમાં તે શાહ સાન્વિકપણાંને પામે છે: अने त्यारे क तेना धिन्छत अने।रथे। पूर्छ थाय छे. †

હે વત્સ સુવિચાર! જે કૃળ આજે વને પ્રાપ્ત થાય છે, તે વારી અનેક જન્મજન્માંવરાની ભાવનાની પરિપકવ દશાનું પરમ ક્ળ છે; પ્રકટપ્રજ્ઞા માત્ર નિમિત્ત જ છે. પ્રકટપ્રજ્ઞાથી તને ઉત્તમ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઇ છે, એમ તારે નહિ જાણું. પણ કાળના કાળ સુધી સુવિચાર-

<sup>\*</sup> तीवसंवेगानामासनः।

t अनेकजन्मसं**धिदस्त**तो याति परां गतिम्।

સાત્ત્વિક ભાવનાથી થયેલી વિશુદ્ધિનું જ ફળ છે. પૂર્વ કાળમાં એવા અનેક પ્રસંગા બની ગયા છે, જેમાં માયાવશ જીવાને

ક્ષલામાત્રના ક્ષણમાત્રના પ્રસંગથી શુદ્ધ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું છે. રહૂ-પ્રસંગના ગણ રાજાને જડભરતના ક્ષણ માત્રના પ્રસંગથી પરમ દખ્યાંતા જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું હતું; દેવહૃતિને કપિલદેવની પાસેથી

अध्यात्मज्ञान प्राप्त थयुं दतुं, युद्ध केवा स्थानक પ્રસંગમાં શ્રીકૃષ્ણુે અર્જીનને જ્ઞાન આપ્યું હતું; પુત્રોના મરણથી ખિલ્ન થયલાં દેવકીને શ્રીકૃષ્ણું મૃત પુત્રાનું દર્શન કરાવીને, જ્ઞાનની અધિકા-રિશ્રી કીશી હતી; ઋષિના કંઠમાં મતસપૈતું આરાપણ કરાવીને શુકના મુખથી પરીક્ષિતને જ્ઞાન કરાવ્યું હતું. એ સર્વ શાથી બન્યું ! એ શ એક જ જન્મના મનારથ-સુવિચાર-સંકલ્પ-ભાવનાનું ફળ હતું ? ના, ના, જન્મજન્માંતરમાં રહુગે શુના, દેવહૃતિના, અર્જીનના, દેવકીના અને પરીક્ષિતના દઢ સંકલ્પ હતા-પવિત્ર ભાવના હતી-જેથી છેલ્લે જન્મ निभित्तभात्रथी परम ज्ञानवान अनी, मेाक्षना आधनना अंत्रह हरी ते छै। તરી ગયાં હતાં. ભાવનાને પ્રસંગ મળતાં જ તે પૂર્ણ થઇ. ખાકી માર્ગમાં જતું ક્યાં, પાલખી ઊચકવી ક્યાં, જડભરતનું કુદલું કયાં, રહૂમલુનું કુવાક્ય ક્યાં, ભરતે જ્ઞાનાપદેશ કરવા ક્યાં! એ કંઇ એક જ જન્મનું ને એક જ પ્રસંગતું ફળ નથી, પણ અનેક જન્માની સારિવક ભાવનાનું જ कृष बतुं. हेवद्धितने प्रमु नव युत्रीका इपर भुत्रनी क्षामना वदी ने तेन મુખે જ્ઞાન સાંભળવું, ભયાનક રહ્યુમંત્રામ પ્રમંત્રમાં અર્જુનને માહ થવા, શ્રીકુન્યુને પરમાયુરુષ ભાવતા પછી પથ, દેવડીએ અરેલા પુત્રાને માટે વિલાપ કરવા અને ધર્મનું રક્ષણ કરતા પરીક્ષિતને કલિના સંગથી ધર્મની વિસ્મૃતિ થવી અને તેના હાથે અકાર્ય થઇ જવું, શાપ પામવા અને શક્સુએ તત્વાપદેશ સંપાદન કરી, અસાશ્ની પાર જવું, એ કંઇ સહજ પ્રસંગની સંપત્તિ નથી; પરંતુ અનંત જન્માનું ફળ છે. એવું ફળ પ્રાપ્ત કરવાને પ્રત્યેક જીવે શુદ્ધ સાત્ત્વિક વર્દ્ધપત્તિનું આરાધન કરી, ક્રમ કુમ ઉત્તમવા પ્રાપ્ત કરી, પૂર્ણત્વને પામવું જોકેએ. વત્સ! તને પશ એ પ્રસંગ પ્રાપ્ત થયા છે-એ તારું અહાભાગ્ય છે. તારી શુદ્ધ સાત્ત્રિક ભાવનાઓની અવધિથી જ સાંધત પ્રસંગ પ્રાપ્ત થયા છે. પૂર્વકાળમાં क्येदे। क प्रसंग अवधूतनी भाताने प्राप्त थये। दुते।.

''હે આનન્દકન્દ! હે મહાત્મા! હે ગુરુદેવ! હે દયાલિંધુ! કૃષા કરીને અવધૂતની માતાને એ પ્રસંગ કેમ પ્રાપ્ત થયા હતા, તે અમને કહા.'' સુવિચારે કુર્તાજલિપૂર્વક કહ્યું.

#### अवधृत्यश्ति

હિમગિરિના મહાત્માએ કહ્યું; ''દ્ધે વત્સા ! પૂર્વકાળમાં નિર્ગુદ્ધ નગરમાં ખુદ્ધિમતી નામની એક સ્ત્રી હતી. તે જન્મની દરિદ્રી હતી. ઉદ્વરપાષણ પણ તે મહાકન્ટે કરતી હતી. ઘેર ઘેર ને આરણે બારણે ભીખ માગીને તે પાતાના નિવાંહ કરતી હતી. એક પ્રસંગે ખુદ્ધિમતી ક્રેરતી ક્રેરતી કેાઇ બ્રાહ્મણીના ઘર સમીય જઇ પહોંચી. આ બ્રાહ્મણી મરણશય્યાપર પડેલી હતી. એ બ્રાહ્મણીની પાસે શાલિગ્રામની એક परम पवित्र भूति दती. तेनुं ते नित्य पूजन-वंदन-सेवन इरती दती. મરહ્યુસમયે તેની નિત્યની સંખળ ભાવના પ્રપુદ્ધિત થઇ. તેનાં નેત્રા સમક્ષ પરમ પ્રભુ તરવરવા લાગ્યા. તે સમયે સર્વ દુઃખાને વિસારી દર્ધને તે એક જ રટાયા કરવા લાગી કે, 'મારા મરાયુ પછી આ મારા ઇષ્ટ ભગવાન શાલિયામનું કાે પૂજન કરશે ?' એ પરમ પવિત્ર લાવનાને રાગે, એ યાદ્યાથી ખાઇના પરમ પવિત્ર દેહના ત્યાગ કરવાને તેના પવિત્ર આત્મા પ્રસન્ન નહાતા. સાત સાત લાંઘણા થયા છતાં પશ્વ તે પ્રાહ્માલુખાળાના આત્મા તેના દેહના ત્યાગ કરી ગયા નહિ. તે મુખે 'શાલિયામ શાલિયામ' જ જપ્યા કરતી હતી, એટલામાં ખુદિમતી તેના દારપર જઇ પહોંચી અને તે બ્રાह્મણીને નિશ્ચેષ્ઠ દશામાં એઇ તેની સમીપ ગઇ. ધાદ્યાદ્યુખાળાને ચેતન આવ્યું અને તે બાહી-' 'અલી ખુદ્ધિમતિ! આ મારા ભગવાન શાલિગામનું મારી પેઠે જ તું નિત્ય મુજન કરશે ?" ખુદ્ધિમતીએ 'ઢા' પાડવાથી, બ્રાહ્મભુખાળાએ શાહિ આમની મૂર્તિ તેને સોપી; અને વત્ક્ષણ તેના પવિત્ર આત્મા તેની શુદ્ધ ભાવનારુપ દિવ્ય લાકમાં પ્રયાસ કરી ગયા.

તે બ્રાહ્મણુંબાળા પૈરે ખુદ્ધિમતી તે શાલિગ્રામનું નિત્ય પુજન-વંદન સેવન કરવા લાગી. કમેકમે તેના ચિત્તમાં પેલી પવિત્ર ક્ષણમાં એવી ભાવના જન્મી કે, "આ શાલિગ્રામરૂપ પરમાતમા મને જ્ઞાનાપદેશ કરીને અસાર સંસારમાંથી તારે તો મારું પરમ કલ્યાણુ થાય. અરેરે, મારે એવા કાઇ જ્ઞાની પુત્ર પણ નથી, જે મને આ અસાર સંસાર-સાગરમાંથી તારીને મારા મનારથા પૂર્ણ કરે!" આ જ ભાવના તેના

ચિત્તપ્રદેશમાં નિત્ય નિત્ય વિપુલતા ધારણ કરવા દ હ ભાવના લાગી. કમેકમે તેની ભાવના એવી તાે દૃઢ થતી ગઇ કે, 'કાેઇ ચાેગી અવધત તેના પુત્ર છે અને તે તેને જ્ઞાનાપદેશ કરે છે,' એલું તે દશે દિશામાં પ્રત્યેક કાર્યમાં, પ્રત્યેક ક્ષણમાં ચન્દ્રના ને સૂર્યના મહડલમાં, આકાશમાં ને નક્ષત્રામાં જેવા લાગી. પ્રસંગે પ્રસંગે તેની ભાવના નવાં નવાં સ્વરૂપો ઉપજાવવા લાગી. 'જાણે કાઇ મહાતમા બ્રાહ્મણને તે પરણેલી છે ને તેનાથી ગર્ભવતી થયેલી છે; તેના પેટમાં ઈકારના જપ જપાય છે; જન્મતા પુત્ર ૐકારના જ જપ જપાય છે; જન્મતા પુત્ર ૐકારના જ જપ જપાય લાગ્યા છે; ૐકાર વિના અન્ય શખ્કના તે ઉચ્ચાર જ કરતા નથી, અને ૐકારના જપ જપતા જપતા માતાને ઉપદેશ આપતા તે અવધૂતવેશી પુત્ર વનમાં ચાલ્યા જય છે.' એવી અદ્ભુલ લીલા તે નિત્ય પરાક્ષ ને અપરાક્ષ જેવા લાગી. દિવસે દિવસે તેની આ ભાવનાએ વિકાસ પામવા લાગી, સાસ્ત્વિકપણે દઢ થવા લાગી. સાક્ષાત્ શાલિશામને અવધૃત વેશમાં તે જેવા લાગી. આવી જ ભાવનાનો તેના પિડ બંધાતા ગયા; અને ભાવનારૂપ વાસના સંગે તે પંચત્વને પામી.

પૂર્વ જન્મની ભાવનાનુરૂપ ને દઢ બંધાયલી વાસનાનુરૂપ, તેના જન્મ શ્રીવિશ્વનાથની કાશીપુરીમાં થયા. વયમાં આવતાં તેના પિતાએ, વિધિપૂર્વક, એ જ નગરના વિવેકશીલ નામના સુજ્ઞાની બ્રાહ્મણ સંગે તેનાં લગ્ન કીધાં. આ જન્મનું તેનું નામ સિદ્ધસંકલ્પમતી હતું. સિદ્ધ-સંકલ્પમતી અહારાત્ર પરમાત્માની સેવામાં પરાયણ રહેતી, શાલિશા-મની પૂજા કરતી ને વૃત્તિ માત્ર નિરન્તર એકાગ્ર રાખી લયાવસ્થાને સિદ્ધ કરતી હતી; અને એમ નિર્વિકલ્પ દશા માટે ચિત્તૈકાશ્ય સહજ પ્રાપ્ત થતું જતું હતું; પરમ જ્યાતિર્મયના દર્શનના પ્રભાવે માનુષ્યવહાર ને બ્રહ્માંડ એકાકાર થઈ, તેની ઢિષ્ટએ તરવરતા હતા; અન્યના જીવનમાં તેના જીવનની ઉત્કૃષ્ટતા-ઉન્નતિ છે, એમ ભાસતું હતું! માસાધિકારીને એમ જ થાય, એથી વિપરીત કે વિષમ ન જ થાય-તેની તેવી જ ભાવના હતી, તદૂપ દિવ્ય સત્વો તેની ઢિષ્ટમાં સૃષ્ટિ રચતાં હતાં.

સિદ્ધસંકલ્પમેતી પરમ સતી હતી, પતિપરાયણ હતી, વિવેકથી પોતાનું ગૃહકાર્ય યથેચ્છ કર્યા કરતી હતી ને ભાવનારૂપ વય થયા છતાં પણ પુત્ર ન થવાથી, તેની પ્રાપ્તિની કામના કરતી હતી. પોતાના કુળને અનુસરીને તેણે અનેક પ્રકારનાં ત્રતા કરવા માંડ્યાં ને ગરીખાને દાન દેવાં માંડ્યાં. શાલિગ્રામનું પૂજન કરતી વખતે પુત્રપ્રાપ્તિના મનારથ પૂર્ણ કરવા માટે તે ગદ્દગદિત કંઠે પ્રાર્થના કરવા લાગી. એ રૂપે પૂર્વ જન્મની તેની વાસનારૂપ ભાવના ૯૯ થવામાં જેટલી જેટલી ઉલ્પુપ હતી, તે આ જન્મમાં પૂર્ણ થતી ગઈ. તેની ભાવના પ્રમાણે સુદિનમાં અને સુયાગમાં તેને ગર્ભ રહ્યો.

ગર્ભ છ માસના થયા, ત્યારે એક દિવસે તેના પતિ વિવેઠશીલ પૂજા કરતા હતા અને સિદ્ધસંકલ્પમતી તેની સમીપમાં ગેઠી એડી પૂજાનું સાહિત્ય ભાપતી હતી, તે સમયે ગર્ભમાં જ કારના જાપ જપાવા લાગ્યા. સિદ્ધસંકલ્પમતી અને વિવેકશીલ આ ચમત્કાર જોઈ આશ્ચર્ય પાગ્યાં, અને 'ગર્ભ કાઇ કારમાં છે, કાઇ અવતારી છે,' એમ માનવા લાગ્યાં. દશમાં માસ પૂર્ણ થતાં સિદ્ધસંકલ્પમતીને પ્રસવ થયા ને એક અવધૃત આળકના જન્મ થયા. જન્મતાં વેંત જ, તે આળક માટે માટે જંકારના જાપ જપવા લાગ્યાં. તે સિવાય તેણે ઉવા કે તું ત્યાં, એવા કાઇ પણ પ્રકારના ધ્વનિ કીધા નહિ. એ જોઇને સૃતિકાગૃહના સર્વ મનુષ્યા ચકિત થઇ ગયાં.

ખાળક અવધૃત પાંચ વર્ષોના થયા ત્યાંસુધી ઋકાર વિના કાઇ પણ ધ્વનિ કરતા ન હતા. માર્તાપતાને આળક જ્યારે નાનું હાય છે, ત્યારે તે કયારે માટું થાય, ચાલતું થાય, બાલતું થાય એવા અનેક મનારથા થાય છે. તેવા મનારથા વિવેકશીલને ને સિદ્ધસંકલ્પમતીને પણ થતા હતા. અવધૃત આળક ખાતા હતા, રમતા હતા, પરંતુ એક શખ્દના ઉચ્ચાર કરતા ન હતા. તે જોઇને સર્વને આશ્વર્ય લાગતું હતું. યુત્રને બાલાવવાના ઘણા ઘણા ઉપાયા માર્તાપતાએ કરવા મહિયા, પણ સર્વે નિષ્ફળ થયા. સગાં સહાદરે ને વ્યવહારજ્ઞાતા વૈદ્યાએ જણાવ્યું કે, આળક મૂંગા છે, તેથી માતપિતા ઘણા જ સંતાપ કરવા લાગ્યાં. પરંતુ એ આળકમાં દેહના ધર્મથી વિપરીતતા પ્રત્યક્ષ દર્શન દેતી હતી, તે મૃંગા છતાં બહેરા ન હતા, તે સર્વ સાંભળતા હતા, સર્વ સમજતા હતા, પદાર્થ માત્રને નીરખીને જાણે તે પદાર્થનું અવલાકન કરીને સાર શહ્યુ કરતા હાય તેવી કિયા કરતા હતા; છતાં પણ તે આળક એક પણ શખ્દ એાલતા ન હતા.

અવધૃત આળક આઠ વર્ષોના થયા. તેના યજ્ઞાપવીતના કાળ આવી પહેંચ્યા. પિતાએ યજ્ઞાપવીતના સંસ્કાર કરવાના વિચાર કર્યો તે સમયે અન્ય ખ્રાહ્મણા બાલ્યા કે, "તે ગાયત્રીને કેવી રીતે ભણી શકશે ?" કેટલાએક ખ્રાહ્મણાએ કહ્યું કે, 'તેને યજ્ઞાપવીતના સંસ્કાર તે થયા જ બેઇએ; તેના કાનમાં ગાયત્રીમંત્રના ઉચ્ચાર કરવાથી તે સંસ્કૃત અને પવિત્ર થઇ શક્શે." પછી ખ્રાહ્મણાની અનુમતિથી સંતાપ પામેલાં માતપિતાએ આ વિધિ પ્રમાણ યજ્ઞાપવીત આપવાના વિચાર કર્યો.

अवधूते भाताने ५१दे। ६५देश

યત્રાપવીતની કિયા માટે આળક અવધૂતને યદ્યમંડપમાં બૈસાડ્યો, ને બ્રાહ્મણા વેદાચ્ચાર કરતા અપ્રિમી છે પ્રતે દિતમ ના શાય કરવા લાગ્યા, તે સાથે જ અવધૂતે પણુ પાતાના મધુર કંઠથી, પદ, કમની સાથે વેદની જારાઓ ભણવા માંડી. એટલું જ નહિ, પણ જાગ્વેદ, યજીવેદ, સામવેદ ને અથવેવેદના મંત્રા પણ સંસ્કારી પંડિતની પેઠે ભણવા માંડ્યા. તે નિહાળી બ્રાહ્મણમંડળ અત્યંત આશ્ચર્યચક્ત થઇ ગયું સંતુષ્ટ થયું. અને માતપિતાના હવેના પાર રહ્યો નહિ.

જ્યારે માતા સિદ્ધસંકલ્પમતી બાળપ્રદ્મચારી અવધૃતને સિક્ષા પીરસવા આવી, ત્યારે પ્રથમ બિક્ષા પીરસતાં અવધૃત આળયાેગીએ 'मवति ! भिक्षां देहि'ने भद्दे अभ्वेदने। संत्राच्यार श्रीधाः- अमिमीळ पुरो-हितं यज्ञस्य देवसृत्विजम् ! होतारं रत्नधातमम् ! (अर्ध-यज्ञना हेव, अत्विक, હોતા, રત્નાને ધારણ કરનારા અગ્રિદેવની હું સ્તુતિ કરુ છું.) એ મંત્રાચ્ચાર સાંભળી બ્રાહ્મસ્મેડળ પુનઃ નિરવધિ ચકિત થઇ ગયું. તે પરસ્પર વાત કરવા લાગ્યું કે, જે જન્મના મૂંગા છે, તેને આ વેદનું જ્ઞાન ક્યાંથી ? (ર) ખીજી વખત તેની માતા ભિક્ષા પીરસવા આવી, त्यारे यक्तवेंहते। मंत्र लखतां आणये। शी अवधूत माहिये। हैं; ईशाबास्यविदं सर्वे यस्किन जगरयां जगत्। तेन त्यक्तेन भुंजीयाः॥ (अर्थ-अ। अर्थात्मां के કંઇ પદાર્થ છે તે ઇશ્વરથી વ્યાપ્ત છે, તેના ત્યાગ કરીને તું તારા આત્માનું રક્ષણ કર.)\* (3) ત્રીજીવાર તેની માતા ભિક્ષા પીરસવા આવી, ત્યારે તેના કર્ણ સમીપમાં જઇને અવધૃતે સામવેદના મંત્રાચ્ચાર ट्रीधे। 🦈 आप्यायन्तु मर्मातानि बाक् प्राणश्चन्तः श्रोत्रमधो क्लमिन्नियाणि च सर्वाणि, सर्वे ब्रह्मोपनिषदं माहं ब्रह्म निराकुर्यो मा मा ब्रक्म निराकरोष्ट् ॥ ( अ)र्थ-મારાં અંગા, વાણી, પ્રાથ્, ચક્ષુષ, શ્રાત્ર, બળ, સર્વ ઇદ્રિયા તૃપ્ત થાવ, હ યાલાને વીસરું નહિ અને તે મને વીસરે નહિ.) જેમ જેમ ખાળ અવધુત આ પ્રમાણે બાલતા ગયા, તેમ તેમ તેની માતાને ગભરાટ થતા ગયા ને તેના પિતા દિષ્મૂઢ જેવા ખની પુત્રના મુખને નોઈ રહ્યો. પ્રક્રામંડળ એકચિત્ત ખની, તે શું કરે છે, તે જેવાને આતુર ખની તેન વીંટીને ઊભું રશ્રું. (૪) ચાથીવાર આળષ્મશ્રચારીની માતા, મિક્ષા

<sup>\*</sup> શુક્લયજીવે દીય વાજસનેયી મંત્રસંહિતાપનિષદ્- કરાપનિષદના પ્રથમ મંત્ર, યજીવે દના છેલ્લા ૪૦ મા અધ્યાય.

<sup>†</sup> साभवेडीय तपसकार ६५निषत्-हेने।५निषदने। शांतिमंत्र.

આપવા આવી, ત્યારે પુત્રના જૂદા જુદા વેદના મંત્રા સાંભળીને સચકિત તથા સભય ઊભી જ રહી. તેણે આળકને કહ્યું; "હે પુત્ર! તું આ શું કરે છે? ભિક્ષા લે."

भाणभ्रह्मयारीके हहां; ''हे जनि! हुं भिक्षा अहु हरे छुं, हुं भिक्षा अहु हरे छुं!'' स्पेम हिन ते अधर्ववेदना मंत्र भार्थाः मदं कर्णेभिः श्रष्ट्याम देवाः भदं पर्यमाधिभर्यज्ञाः। स्थिरद्धिनतुष्ट्रवांतस्तरिभः व्यचेम देवहितं यदाग्रः। (अर्थ-हे यजन हरवा थे। य हेवा! हर्षोवेड हत्यास्तरि सांभणीने, नेत्रावेड हत्यास्तरे कोधने स्थर स्थां संभावेड तमारी स्तुति हरीने समे शरीरावेड हेवानं हित हरे तेवां साधुन्यने मेणवीके.)

આ મંત્રાચ્ચાર કરીને ખાળપ્રદ્માચારી અવધૂતે કહ્યું; "હે જગ દમ્બે! હે મમ જનનિ! હે જગજનિ ! મને બિક્ષા આપવાનો તારા મનારથ છે. તથી તું ચાર ચાર વાર બિક્ષા આપવા આવી છે, પશુ મને જે બિક્ષા એઇએ છે, તે તેં મને એકવાર પશુ આપી નથી— મારી માગી બિક્ષા તું મને આપીશ !"

સિદ્ધસંકલ્પમતીએ કહ્યું; ''હે પુત્ર! અપાર આનંદ મને પ્રાપ્ત થયા છે; તારા જેવા પુત્ર, તારા પિતાના વંશ રાખનાર છે, તેથી તારા પિતાને પણ આનંદ થયા છે; આ પ્રદ્યામંડળ જે તારા કારમા સ્વરુ. પથી અને તારી દેવાંશી વાણીથી આનંદ ભાગવે છે, તેઓની સમક્ષ હું પ્રતિજ્ઞાપૂર્વક કહું છું કે, હે પુત્ર! જે ભિક્ષાની તને કામના હશે, તે ભિક્ષા આપીને તારા મનારથ હું અવશ્ય પૂર્ણ કરીશ"

પ્રસન્નચિત્તવાળા અવધૃતે હાસ્યપૂર્ણ વદનથી કહ્યું; ''હે માતા! હે અંબા! તારા આ પુત્રને સંન્યાસ લેવાની લિક્ષા આપ."

ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्यूर्णम्रदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥

(અર્થ-આ પૂર્ણ છે, પેલું પણ પૂર્ણ છે, પૂર્ણથી જ પૂર્ણ થાય છે અને પૂર્ણનું પૂર્ણ લઇ લેવાથી પૂર્ણ જ અવશેષ રહે છે!†) એ જ મારી ભિક્ષામાં પૂર્ણતા છે."

ખાળકના મુખથી આ વચન સાંમળીને, સિદ્ધ સંકલ્પમતીને તેના વ્યાવહારિક અજ્ઞાનથી જે આઘાત થયા, તેનું વર્ણન કરવાને કાઇપણ શક્તિમાન નથી. ચારે મુખાવે પ્રદ્યા અને હજાર મુખાવે શેષ પણ તેનું વર્ણન કરવાને સમર્થ નથી. હજી હમણાં જ-આજે જ-પ્રાણથી પણ

<sup>\*</sup> અથવેવેદીય બાદ્મણાપિતિષત્-પ્રશ્નાપિતિષદના શાંતિમંત્ર.

<sup>†</sup> શુકલયજીવે દીય મંત્રસંદ્વિતા પનિષદ્-ઇશાપનિષદના શાંતિમંત્ર.

અધિક પ્રિય પુત્ર-ભાળકે મોનવત ત્યજેલું છે, અને હ્રિપૂર્વક યદ્રાપવીત સંરકાર કરાવનારા પ્રદ્વાદેવા સાથે માતપિતા આનંદાબ્ધિમાં તરવા લાગ્યાં છે; પુત્ર ભાગ્યશાળી છે, અવતારી છે, સંપૂર્ણ જ્ઞાની છે, એવા વિચારમાં દંપતી કલ્લાલ કરે છે; પુત્ર માટા થઇ આપશું પરિપાલન કરશે, પિતૃત્રહ્યું આપીને આપણેને તારશે, 'પું' નામના નરકમાં પડતાં અટકાવશે, લાક સમુદ્રાયમાં આવા સકળગુણસંપન્ન પુત્રથી આપણી કીર્તિમાં વૃદ્ધિ થશે, એ આનંદ લાગવાના હજી પ્રારંભ થાય છે, તે જ ક્ષણે પુત્રે સંન્યાસ લેવાની (ભક્ષા માગી, તે સાંભળીને વિવેકશીલ તે સિદ્ધસંકલ્પમતીને કેવા આઘાત થયા હશે, તેની કલ્પના કરવી અશક્ય છે.

સિદ્ધસંકલ્પમતીનાં નેત્રામાંથી ખળખળ પાણી વહેવા લાગ્યાં, તેના કંઠ રુધાઈ ગયા. મહાકએ પણ તે એાલી શકી નહિ. તે ક્ષણભર ચિત્તભ્રમથી ચસ્ત બની અઈ ને તેશ્રી તેને મૂર્ક આવી ગઈ.

માતાની આવી અવસ્થા થયેલી જોઇને ખાળ અવધતે તેનાં નેત્રાે ઉપર હાથ ફેરવીને તેને સાવધ કરી, ત્યારે માતા બાલી; "હે પુત્ર! તે આ શી ભિક્ષા માગી? મારા પ્રભુ શ્રીશાલિગ્રામની કૃપાશ્રી તારા જેવું પુત્રરતન મને સાંપડ્યું. તે શું સંન્યાસ લેવા માટે? હે પુત્ર! ગૃહસ્થાશ્રમ ભાગવ્યા પૂર્વે, અમારા લાડકાેડના લહાવા લેવરાવ્યા પૂર્વે તું સંન્યાશ્વ લે, તે અમારાથી કેમ સહન યશે? હે પુત્ર! તું કાેઇ બીજ ભિક્ષા માગ."

આળ**પ્રક્ષા**ચારીએ કહ્યું; "હે માતા! મારે એ જ ભિક્ષા નેઇએ છિયે, અન્ય નહિ. હે માતા! એ ભિક્ષા આપવામાં તને શી બાધા છે?"

માતાએ કહ્યું; "હે યુત્ર! તું મારા રક્ષક છે, મારા મનારથા પૂર્ણ કરનારા છે, પણ મારી આજ્ઞા વિના તારાથી સંન્યાસ લેવાય નહિ."

યુત્રે કહ્યું; ''હે અંબે! તારી પ્રતિજ્ઞા છે તે પૂર્ણ કર. આશ પિતાના વંશ રાખનાર ધર્મશીલ ત્રણ પુત્રાની ને એક પુત્રીની તું માતા થશે; માટે મને સંન્યાસ લેવાની આજ્ઞા આપ!"

पछीं आण अवधूते इरी ठह्युं; ''हे अंभे ! अनिस्यानि ऋरीराणि विभवो नैव साधतः। निस्यं सम्निहितो सृत्युः कर्तव्यो धर्मसंग्रहः॥

(અર્થ-શરીરા નાશવંત છે; તેમ જ વૈભવા પણ શાધત નથી; અને મૃત્યુ નિત્ય પાસે રહેલું છે, તેથી ધર્મના સંત્રહ કર્યાં કરવા.) એ જન્મ ધર્યાનું કર્ત્તવ્ય છે." સિદ્ધસંકલ્પમતી બાલી; "હે વહાલા યુત્ર! માતાની આજ્ઞા વગર તું તારું કર્તાવ્ય કેમ પૂર્ણ કરશે !"

"હે અંધે! માતા કાહ્યુ ને વળી પુત્ર કેાલ્યું?" અવધૃતે પૂછ્યું. "તું માતા કાની ને હું પુત્ર ફ્રાના ! હું તા અવધૃત, ચાગા, આળપ્રદ્યા-ચારી છું! મારે માતા શાની ને પિતા શાના ? હું અજન્મા, અવિકારી, અલિસ, નિરંજન છું. તે તે હજ જાય્યું નહિ ! તારા મનમાંથી પુત્ર ને માતાના વિચાર જડમૂળથી છેદી નાંખી, તું મારા ને તારા સ્વરૂપને જો. હે જનનિ! તારી પૂર્વે જન્મની ભાવના પૂર્ણ કરવા મેં જન્મ ધર્યો છે. તારી ભાવના હતી કે, 'મને શાલિગામ જેવા પવિત્ર ને કસ્યાણદાતા પુત્ર થાય ને તે અસાર સંસારસાગર વરવાના ઉપદેશ આપી, મારુ કલ્યાછ કરે, તે વાસના-ભાવના પૂર્ણ કરવાને જ મારા અવતાર છે.' हे भा ! तं जास है, या शरीर अनित्य छे ने आयुष्यने। लरेासे। नथी. જેમ આકાશમાં વિદ્યુત્ ચમકી ક્ષણમાં નાશ પામે છે, સાગરમાં ક્ષણમાં ખુદ્દખુદ થઇ, દેખાઇ ક્ષશ્રમાં જ લાય થાય છે, તેવું જ આયુષ્ય છે. જગતમાં કાઇ ચિરંજીવ નથી ને કાઈ સ્થિર પણ નથી; તેટલા માટે પ્રાપ્ત ક્ષણુમાં, પુરુષે આત્મકલ્યાણુ કરી લેવું. એક પવિત્ર ક્ષણુમાં જન્મેલા, પવિત્રવામાં હઢ થઇ વૃદ્ધિ પામેલા સાત્વિક સંકલ્પ-પાવત્ર ભાવનામાં, મેં તરણાપાય દઢ કરી સિદ્ધ કીધા છે તે તું કરી લે ને તારી ભાવના સફળ કર. હે અંગે! આ સ્મશાનભ્રમિ તરફ તું જો. ત્યાં નિત્ય અસંખ્ય મનુષ્યા ભરમીલત થાય છે, તેમાંથી જેઓએ તત્ત્વસંશ્રહ કીધા છે, જન્મના-દેહના-આત્માના ધર્મને જાણ્યા છે, નિત્ય ધર્મ શા છે, તે જાણી પરમાતમાને પીછાવ્યા છે, તે જ જન્મના તથા મૃત્યુના કેરામાંથી બહાર નીકળી ગયા છે: શેષ તા મિટ્ટીમાંશ્રી લડાય છે, મિદ્દીમાં માહ પામી, મિદ્દીમાં જ પડી, મિદ્દીમાંથી પુનર્જન્મ ધરી, પુન: મિટ્રોમાં સમી જાય છે.

આંકાશમાં સૂર્યનારાયણ દેવના ઉદય થાય છે અને લાેકદુષ્ટ્યા તે અતિ તાિત્ર ગાંતથી કાેટ્યાનકાેટી કાેશાની મજલ કરે છે. એની ગાંતથી કાેશો કાેશોની મજલ કરે છે. એની ગાંતથી કાેશે કાેશે કાેશે કાેશે અતે પહે છે તે પાધું પ્રભાત થાય છે. તે પ્રત્યેક કાંશે આયુષ્ય સાિલ્ય થતું જાય છે, તેના વિચાર કાેને છે કાેશે મિથ્યા રગડામાં રગદાળાયલા જ રહે છે અને એમ કરતાં કરતાં, આજે ભજન કરીશું, કાલે ઇશ્વર સેવીશું, ત્રીજે દિવસે જ્ઞાન મેળવીશું, એવા વિચારમાં ને વિચારમાં છત્રીસ હજાર

રાત્રિએ (૧૦૦ વર્ષો) સમાપ્ત કરવા બાય છે ને કર્તવ્ય ચૂકી બાય છે. હે માતા ! એ છત્રીશ્વ હજાર દિવસામાં (સા વર્ષોમાં) પણ આ જગનગરના **છવાની** કામના પૂર્ણ થતી નથી. નિત્ય નિત્ય તેં એ। નવી નવી ઉપાધિ-એામાં-માયામાં આનંદપૂર્ણ હૃદયે રગદાળાયા કરે છે, અને અંતે લક્ષ ચારાશીની રેંટમાળમાં પડીને જન્મમરણના કેરામાં અટવાયા કરે છે. જેમ થાેડા પાણીનું માછલું થાેડા કાળમાં જ મરી જાય છે, તેમ જ મનુષ્ય પણ અલ્પાયુષી છે, તેથી થાેડા કાળમાં મરણ પામે છે. જેમ વૃક્ષપર પડેલું વરસાદનું પાણી ક્ષણભર સ્થિર રહી શકતું નથી, થાડી ક્ષણમાં જ જમીનપર ગખડી જાય છે, સુકાઇ જાય છે, અને હતું નહતું થઇ જાય છે, તેવી જ આ શરીરની પણ ગતિ છે. છવ જન્મે છે, ભાલ્યાવસ્થા ભાગવે છે, યૌવનના અનુભવ લે છે, વૃદ્ધ થાય છે અને મરહા પાંત્ર છે. આ જ આ દેહના નિત્યના ધર્મ છે. એમાંથી તરી જનારાને માટે અનિત્ય પદાર્થપર વિરાગ ને નિત્યપર રાગ થવા એ નિત્યનું કર્તવ્ય છે. જેમ વટવૃક્ષ ઉપર લીકાં પાંદડાં આવે છે, તેમાંથી નાનાં માટાં કુમળાં સુકાં વખત આવ્યે ખરી પડે છે અને કાળને વશ થઇ પાતાનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરે છે,† તેમ જ આ જગતના જીવામાં અનેક જીવા જન્મે છે, તેમાંના નાના કે માટા, વખતે કે ક્વખતે, કાળના સુખમાં જઇ પડે છે.

હે અગ્લે! આ પ્રમાણે જગતના જીવાની વ્યવસ્થા છે. આ મનુષ્ય-દેહ નિત્ય પ્રાપ્ત થતા નથી. તે તો બહુ કાળના પુષ્યના સંચયનું પરિ-ણામ છે; અનેક જન્માની શુલ વાસનાનું કળ છે; જન્મજન્માંતરની ભાવનાઓના પ્રતાપ છે. તેમાં પરમ પુરુષ સાથે ઘાડા રનેહ કરવા, તેના પ્રેમમાં લીન થવું, એ જ સકળ વત્ત્વનું તત્ત્વ, સારના સાર ને ધર્મના ધર્મ છે. પિતા, માતા, પુત્ર, ધન, સુખ એ તા ચાર ઘડીની ચટકી છે, તેમાં માહ શા ? તારા માહ ત્યજ ને મને જ લજી, તરી લા ‡ ને મને આજ્ઞા આપી કૃતાર્થ થા."

મુજ વીતી તુજ વીતરો, ધીરી બાપુડીમા:

આ ક્રેપ્લામાં શાડા ક્રમ્ક નજર પડે છે પણ સાવાર્થ એક જ છે.

<sup>\*</sup>अस्ति, बायते, वर्धते, विपरिणमते, अपक्षीयते अने नश्यति એ ५५ साव विश्वार छे. ते आ वश्यक्षना दर्शातने सगती पीपकाना एक्षने हिदेशीने खेश शहेवत छ ते आ प्रभाहें — 'पीपकपान भरतां, दसती हुंपकाआ;

<sup>‡</sup> अनित्यमसुखं लोकमिमं प्राप्य भजस्व माम्।

. સિદ્ધસંક્રભ્યમતીનું થા ઉપદેશથી સમાધાન થયું નહિ, તેના હૃદયમાં હજી કંઇક અજ્ઞાન-કંઇક માહ-કંઇક વ્યાવહારિક વાસનાના સંચાર હता. तेना नाश करवा, तेने हर करवा अवधूते क्रीथी स्थितवार अन्धर લીધું. તે પુન: બાલ્યા; 'દ્વે અમ્બે! આ નદી તરફ તારી દિષ્ટ કર. તે ખળલળાટ કરતી વહી જાય છે. તેના અપાર વેગ જો! દ્વર દિષ્ટ કરતાં તેના વેગ તને જાલાશે, પણ આ સ્થળથી તે ક્રેમ વહે છે, તે જ્યાતુંએ નથી. વળી એ નદી આગળ ને આગળ વધતી જઇ સમુદ્રને મળે છે, પણ પાતાનાં મૂળ સ્થાનને પુનઃ પ્રાપ્ત થઈ શકતી નથી. એમ જ આ દેહનું પણ સમજ. ખાળક ક્રેમ વધે છે, કેમ જગતમાં રમે છે. જગતમાંના લાેકા તેને કેમ રમાઉ છે, તે કેમ માટા, જાઉા, માંદ્રા થાય છે, શિશુ, કિશાર, તરુણુ ને વૃદ્ધ કેમ થાય છે, કેમ સૃત્યુને પાસે છે તે, આ નદીના સમીપમાં ઊલેલાને જેમ તેના વેગ જણાતા નથી, પહ્ય દ્વરથી જોનારાને જ તે જહ્યુાય છે, તેમ જ મારી ગતિ તને જહ્યુાતી નથી, અન્ય જ તે જોઇ શકે છે. વળી જેમ નદી મૂળ સ્થાનને યુન: પ્રાપ્ત થતી નથી, તેમ જ જીવને પુનઃ ખાળપણું પ્રાપ્ત થવાનું નથી; તા પછી આળપણામાં સંન્યાસ ન લેવા ને વૃદ્ધાવસ્થામાં સંન્યાસ લેવા, એના અર્થ શા ? ગયું તે પાછું આવતું જ નથી. પણ & જનનિ! કાળના વેગ તા અતિ ત્વરિત છે-નદીના વેગ કરતાં પણ જીવિતના વેગ વધારે પ્રચથક છે. મારા પ્રતિ તું દૃષ્ટિ કર. હજી ગઈ કાલે હું નાનું ખાળક હતા, આજે જેત જેતાંમાં માટા થઈ ગયા છું. કયારે માટા થયા, કેવી રીતે માટેા થયા, તેનું તને જ્ઞાન પણ નથી. અમ્બે! આયુષ્યની-જવિતની આવી ગતિ છે. પુત્ર, સ્ત્રી, ધન, વૈક્ષવ, દેહ-આયુષ્ય નાશવંત છે. જેમ સમુદ્રમાં રહેલા મગર સપાટાબંધ મતુષ્યતે ગહુણુ કરે છે, તેમ કાળ પણ મનુષ્યને સપાટાબંધ વશ કરી લે છે. વિશ્વમાં ફ્રાઇ અમર નથી. અમર તા તે જ છે કે, જેણે પાલાના દેહનું જ નહિ, પસ્ આત્માનું કલ્યાણ કરવાનું સ્વરૂપાનુસંધાન જૂપ અમૃત પીધું છે."

સિદ્ધસંકલ્પમતીએ કહ્યું; "હે પુત્ર! તે સંસારના લહાવા લીધા નથી તે લે, અને પછી તારી સાથે જ અમારું પણ કલ્યાણ કરી કલ્યાણને માર્ગે ચડ ને ચડાવ!"

"હે જનનિ! કહે મને, સંસાર એટલે શું શાંસાર એટલે અજ્ઞાન, સ્વમ કે કંઇ અન્ય છે! પણ જેમ ઊઘમાં આવેલું સ્વમ જાગૃતાવસ્થામાં નાશ પામે છે, તેમ જ, હે અમ્બે! સ્વમહ્મપ આ સંસાર પણ નામહ્મપ-

રહિત જાગૃતાવસ્થા–ગ્રાનાવસ્થા પ્રાપ્ત થતાં નાશ પામી જાય છે, એવો સંસાર ભાગવવા મને તું કહે છે, ને તેમાં કલ્યાસ માને છે શી વિપરીત મતિ! પણ હે અમ્બે! જાણ કે સુંદર વૃક્ષ ઉપર માગરાનું કે ગુલામનું કૂલ સુંદરતામાં પ્રકાશી રહે છે ખરુ, પણ જેને આજે આપણું સુગંધિદાર નાઇએ છિયે, તે કાલે કરમાઇ નાય છે-સુકાઈ નાય છે, દૃષ્ટિમાંથી જતું રહે છે ને મનઃસૃષ્ટિમાંથી પણ નાશ પામે છે; ક્રેમકે કાળ તેને ખાઇ જાય છે-વીસરાવી દે છે. તેમ જ આ આયુખ્ય આકાશમાં ઝમકતી વીજળીના જેવું છેઃ એ ક્ષણમાં તે દૃષ્ટિએ પડે છે, પણ બીજે જ ક્ષણે તે કયાં અદશ્ય થઈ જાય છે તેની કાઇને ખબર પણ પડતી નથી. હે અંબે ! એવું આયુષ્ય અસ્થિર છે, તેમાં જીવે તત્ત્વાપદેશ ગ્રહુણુ કરીને પરમ કલ્યાણું પામવા આટે પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. સંસાર ભાગવવા માટે નહિ! મારાએ અનેક જન્મા થયા છે ને તારાએ અનેક જન્મા થયા છે: ત્યાં તું માતાએ ન હતી ને હું પુત્રે ન હતા. અનેક પુત્રાનું સુખ તેં અનુભવ્યું છે ને અનેક માતાઓનાં લાડકાેડ મેં પણ ભાગવ્યાં છે. તેમાંના એક પુત્રનું તને આજે સ્મરણ નથી, તેમ તેના માહ પણ નથી, તે જેમ તેઓના માહ ત્યજી દીધા છે, તેવા જ મારા પ્રતિ પણ વિરાગ ધારણ કર, તે આ વિશ્વપ્રતિ પશુ વિરાગ ધારણ કર, ને તારા આત્માનું કલ્યાણ કરી લે; કેમકે તારા આત્માના કલ્યાણ માટે જ મારે જન્મ ધરવા પડ્યો છે. હે મા! આ જન્મે. તારા સંકલ્પના સંન્યાસ કરીને સ્વસ્વરુપનું અનુસંધાન કરી, માક્ષને પામ; યુક્ત એવાં કર્મફળના ત્યાગ કરી નૈષ્ઠિક અનીને શાંતિને પામ! પણ જે અગુકત છે તેની કામનામાં ક્લાસક્તિ કરી બંધનમાં પડ નહિ. † તું યુક્ત થઇ સર્વ કર્મના ત્યાગ કરીને અભ્યાસથી તથા વૈરાગ્યથી चित्तने। निरोध ५२,‡ वासनाने। क्षय ४२, भनने। क्षय ५२, तत्त्वज्ञान સંપાદન કર. આ પ્રપંચ મિથ્યા છે, તેનું મિથ્યાપણું જાણીને તારા આત્માને સાધ્ય રાખ ને મારા પ્રતિની જ નહિ, પણ આ લાકની ને દેવલાકની-પ્રદાલાકની ને સત્યલાકની સર્વ વાસનાને ત્યજ દે. પૂર્વ

<sup>\*</sup> बहुनि मे व्यतीतानि जन्मानि तव चार्जुन !। तान्यहं वेद सर्वाणि न त्वं वेस्थ परंतप ! ॥

<sup>†</sup> युक्तः कर्मफर्कं त्यक्त्वा शांतिमाप्नोति नैष्ठिकीम् । अयुक्तः कामकारेण फले सक्ती निवध्यते॥

<sup>±</sup> अस्यासवैराग्याम्यां तक्षिरोधः ।

જન્મમાં તારી જે જે ભાવનાઓ બંધાઈ રહેલી છે, તેમનાપર જ્ઞાનામૃતનું સિંચન કરીને પવિત્રતાને પુષ્ટ કર. તેમને નવપદ્ધવિત કર ને તારા આત્માનું સાર્થક કરી લે. હે મૈયા! દેહની અનિત્યતા જાણી મારા જ સ્વરુપમાં તું સદાય નિમગ્ન રહેશે તો તું પરમ પદને પામશે."

વાત્સલ્ય પ્રેમથી ઉભરાઈ ગયેલી માતાને પુત્રના જ્ઞાનાપદેશ સાંભ-ળતાં, પૂર્વ જન્મની ભાવનાનું સ્મરષ્ઠ્ર થઇ આવ્યું. પૂર્વ જન્મમાં શાલિ આમની પૂજા કરતાં એને જે જે ભાવનાએ થતી હતી, તેમનું તાદશ ચિત્ર તેની સમીપમાં ખડું થઈ રહ્યું. તેને જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું. તેના માહ નાશ પામ્યા. તે પાતાના પુત્રને પુત્રહ્ય નહિ પણ અદ્ભભુત યાગીરુપે જોવા લાગી. પ્રદ્ધા, વિષ્ણુ ને શંકરસ્વરૂપે તેનું તેને દર્શન થયું! તે જ્યમાં તે તદાત્મક થઇ ગઇ! એ જ્યના સ્વરૂપાનુસંઘાનમાં તે એવી તા લીન થઇ ગઇ કે, તેની મનસ્ટિપ્ટમાંથી દ્વેત એાગળી ગયું, દેહનું ભાન પણ ભુલાઇ ગયું! પ્રદ્માદેવસમાજ આ બાળક અવધ્વતનું જ્ઞાન જોઇને તેને વંદન કરવા લાગ્યા. બાળ અવધ્વતને હર્ષ કે શાક, મારુ કે તારું, એમાંનું કંઇ નહાતું. તેની વૃત્તિ તેની માતાના કરયાણમાં જ લાગેલી હતી.

થાડી વારે બ્રાંતિ મટતાં સિદ્ધ સંકલ્પમતી બાલી; "અહા! હું આજે કૃતાર્થ થઇ છું! જેમ દેવહૃતિનું કલ્યાણ કરવાને કપિલ ભગવાન જન્મ્યા હતા, તેમ જ મારું કલ્યાણ કરવાને માટે આ અવધૃત ચાગીના જન્મ થયા છે. મારું મમત્વ અને અહંત્વ ક્ષીણ થયું છે ને નષ્ટ થયું છે. આ અદ્દસત મૂર્તિમાં હું લીન છું. એ જ મૂર્તિનું ધ્યાન અને ભાવના અંતકાળ પર્યંત મને રહા!" પછી પુત્રને ઉદ્દેશીને તે બાલી; "હે યાગીન્દ્ર! હે વિપુલ જ્ઞાની! મેં લિક્ષા આપી. આપની ઇચ્છામાં આવે ત્યાં વિચરા."

તુરત જ જે દંડકમંડલુ હાથમાં હતાં તે લઇને અવધૂતે વનમાં પ્રયાણ કીધું. તેનું અકલિવ ચરિત્ર નીરખી જનસમાજ કૃતાર્થ થયેા.

પ્રયાશકાળે તે અવધત મહાતમાએ કહ્યું કે; "અશાધત દેહને જે અનિત્ય જાશે છે, અનિત્ય દેહના સુખને જેશે તિલાંજલિં આપી છે અને પરમાત્માની લક્તિમાં જે લીન છે, તે શાધત પરધ્રદ્મ ધામના ને તેના સુખના ભાગી થાય છે. અહેા લોકા! શાધત અને અશાધત જાણી, નિત્ય સુક્ત પરમ આનંદના ભાગી થવાના પ્રયત્ન કરી, જેના હૃદયાકાશમાં તે ભાવના પ્રખળ થઇ સંચાર કરશે તે જ તેના સુખના ભાક્તા થશે." ભાવનાનું સ્વસ્ત્ય

वत्स सुविशार! को क अवधूत थे। शी ते गुरु इत्तात्रेथ छे. ते हे क क शतना हत्या हुन ये गिता पहार्थी मांथी तत्व अहु हरी, वे। वीस गुरु को। डीधा हता. शुद्ध कावनाने ते हे के पर म पहे स्थापी छे. प्रहट मजा ते। तारा प्रसंगमां के इार कि के छे; तेम तेना प्रसंगमां तुं पण् इार छे. तमारी के के मानी कावना सात्विह पण्डाने पाभी हती, तेनुं क आ क ममां इक प्राप्त थाय छे. के छव ध्याननी संह देवनी मने। रथनी - कावनानी पृष्टुं हहता इरे छे, ते छवने। पिंड मगवान मनु प्रमाण्डे - शुद्ध सात्त्विह वासनाने। शंधाय छे. ते वासना पिवत्र ने हह थतां पृष्टुं नह सात्त्वह वासनाने। शंधाय छे. ते वासना पिवत्र ने हह थतां पृष्टुं नह मात्र थाय छे, केने के वे। ने के पर प्रेम हरे, केनी केवी कावना हुरे हिंद इक्त पनी में हिंद का पि छे, प्रेम क प्रमुफ्ष छे, कावना कावान छे, संइ पि सिद्ध आपे छे, प्रेम कि प्रमुफ्ष छे, कावना कावान हो। संइ हिंद आपे छे, प्रेम कि श्वित प्राप्त थाय छे, तेना आन हो। त्यार रहेता नथी. तेना आनंह अनिवंशनीय छे; न्यूनतारहित छे.

પરબ્રદ્મના સિંભધ વિરાજતા ભક્તજના શૃદ્ધસાત્ત્વિક ભાવનાવાળા છે; તેથી સર્વે જ તેમને પ્રિય અને સમાન છે. જેઓ સર્વસ્વ ઇશ્વરાર્પબ્ર કરતા સતા વ્યવહારમાં વિચરે છે–અસત્થી દ્વરના દ્વર રહે છે, તેઓ માંના રાજા કે રાંક સાયુજયતામાં સમાન જ છે, ઇશ્વરસિંભધ એકા સન ઉપર બેસવાના અનિ કે પુરુષ, બ્રાહ્મણ કે ચાંડાલ, ધનવાન કે નિર્ધન સર્વને સમાન અધિકાર છે. તમારા બન્નની પણ ઇશ્વરસિંભધ સમાનતા જ છે. જેમ પતિતપાવિની જાહ્નવીના નિરનિરાળા ઘાંટાપર

<sup>\*</sup> ચાવાસ ગુરું આવા નામા-૧ પૃથ્વા, ર વાયુ, 3 આકારા, ૪ જલ, પ અભ્રિ, 4 ચન્દ્ર, ૭ સૂર્ય, ૮ કપાત, ૯ અજગર, ૧૦ સમુદ્ર, ૧૧ પતંગ, ૧૨ મધુમક્ષિકા, ૧૩ હાથી, ૧૪ મધુહર્તા, ૧૫ હરણ, ૧૬ મતસ્ય, ૧૭ પિંગલા વેરયા, ૧૮ કુશ્ર, ૧૯ બાલક, ૨૦ કન્યા, ૨૧ બાણ બનાવનાર, ૨૨ સાપ, ૨૪ કરાં ભિયા અને ૨૪ સુપેશકાર. આ ચાવાશને કત્તાં ત્રેયે ગુરુ બનાવ્યા હતા. એમનાથકી તેણે કમાનુસાર ૧ નિષ્કંપતા, ૨ નિઃસંગતા, ૩ અવિચ્છિતા-નિવેષ્તા, ૪ પાવિત્ય-જનકતા, ૫ કાષરાહિત, ૬ નિર્વિકારતા. ૭ અભિન્નતા, ૮ નિઃસંગતા, ૯ યદ્ચ્છાલાભસંતુષ્ટતા-અયાચકતા, ૧૦ ગાંભીય, ૧૧ અનાસકતતા, ૧૨ સાશ્યાહકતા, ૧૩ સ્પશ્ર વિમુખતા, ૧૪ નિવેશિતા, ૧૫ અનાકૃષ્ટતા, ૧૬ અહાલુપતા, ૧૭ નિષ્કામતા, ૧૮ અપરિત્રહતા, ૧૯ નિશ્લિમાનતા, ૨૦ એકાકિતા, ૨૧ બાલાલ્યતરૃત્તિશ્વન્યતા, ૧૨ સુખશાલીનતા, ૨૩ અદ્દિતીયતા અને ૨૪ ધ્યાનતત્પરતા આ ચાવાસ ગુણા શ્રહણ કર્યા હતા.

એકસરખું જ પાવન કરનારું જળ વહે છે, તેમ જ પાતપાતાની રુચિ અનુસાર શુદ્ધ ભાવનાથી જે જે ભક્તાએ જેવી જેવી ઉપાસના કીધી છે, ગ્રાન સંપાદન કીધું છે, તેમને તેવું કળ મૃત્યું છે, પણ જેની પ્રેમાળ ભાવના ઇશ્વરપ્રતિ જ છે, તે સર્વ પરમ પુરુષ સમીપ સમાન જ છે. રુચિની વિચિત્રતા પ્રમાણે જેમ સુવર્ણના અનેક અલંકારા નૃતન નૃતન સ્વરૂપે દર્શન દે છે, પણ અંતે તા સુવર્ણ જ છે, તેમ પ્રેમી ભક્તની વિચિત્ર રુચનુસાર પરપ્રદ્માનાં નૃતન નૃતન રુપો દેખાય છે, પણ તે સર્વે એક જ છે. ઇશ્વર, પરમાતમા, પરપ્રદ્મા, પુરુષાત્તમ, નારાયણ, આદિપુરુષ, પરમજ્યોતિ, હરિ, હર એક જ છે—માત્ર નિસ્સીમ પ્રેમ અને એકાંતિક ભક્તિનાં સ્વરૂપો જ જાદાં દર્શન દે છે. એ સર્વ ભાવનાનાં જ નૃતન નૃતન રૂપો છે. એ નૃતન નૃતન ભાવનારૂપ નૃતન નૃતન સ્વરૂપધારી પરમાત્માના સાન્નિધ્યના જીવ પાતપાતાની ભાવનાનુસાર અધિકારી છે.

શુદ્ધ ભાવના પ્રદીસ કરવા ખાદ્ય રંગના ત્યાગ કરવા અને આંતર- દિલ્ટને જાગૃત કરવી; હૃદયપ્રદેશમાં દર્શન દેતા ભગવત્સ્વરુપનું નિરંતર ધ્યાન કરતું; ચરણુકમળથી દિલ્ટ ઝમાવી અતિ શાંતપણે ધીમે ધીમે દિલ્ટને જાચે જાએ ચડાવી, ભગવાનનાં મુખારવિંદપર રિથર સ્થાપની અને એ જ કમે ધીમે ધીમે નીચે જીતારી ચરણુકમળાપર પુનઃ સ્થિર કરવી. એમ આરોહણુ અવરાહણુ કરતાં કરતાં ચરણું પર અને નેત્રાપર દિલ્ટ સ્થિર થઇ જશે; ભક્તની દિલ્ટ ત્યાં જ લીન થઇ જશે; અને પછી એ-ત્રિકાળે પણ દૈવવશાત ઘાડા અંધકારમાં અજ્ઞાનમાં જવાના સમય આવે તાપણુ તે સ્વરુપ-મૂર્તિ (તત્ત્વનું જ્ઞાન-સ્વરુપાનુસંધાન) વિદ્વર થશે નહિ, પણુ તેમાં જ તે લીન રહેશે. પછી કમે કમે ધ્યાતાના અને ધ્યેયના લાપ થઇ જશે, અને સ્વરુપ બિદુરસદ્ધારા પરમાત્મામાં એવું લીન થઇ જશે કે, ત્યાં જ અવધિ, ત્યાં જ મુક્તિ, સર્વત્ર 'દરિરેવ જાળજ્ઞારેવ દરિઃ' જણાશે.''†

આ પ્રમાણેની ભાવનાનું અપૂર્વ જ્ઞાન આપી, યાગીન્દ્ર મહાત્મા વિરામ પામ્યા; અને શુદ્ધ સાત્ત્વિક ભાવનાથી ભાવિત થયેલાં દેપતી પાતાના આશ્રમ પ્રતિ વિદાય થયાં: એ દિવસથી નિત્ય શુદ્ધ સાત્ત્વિક ભાવનાને વિશેષ નિર્મળી, વિશેષ તેજસ્વી ને અતિ દઢ કરતાં ગયાં.

<sup>\*</sup> ધાટ ધચ્ચા પછી નામસૂપ જુજવા, અંતે તા હ્વેમનું હેમ હાય.

<sup>†</sup> १ देशबन्धश्चित्तस्य धारणा । २ तत्र प्रस्यश्चतामता घ्यानम् । ३ तदेवार्षमात्र-निर्मासं स्वरूपशुन्यमिव समाधिः । पातंत्रकथोगदर्शनम् । विमृतिपादः ।



## नवभ णिन्हु

-Heldster Herder-

## ભક્તાધીન ભગવાન્

व्रद्यश्रतः प्रसन्तास्मा न शोचिति न कांश्वति ।
समः सर्वेषु भृतेषु मद्भक्ति कभते पराम् ॥
सर्वकर्माण्यपि सदा कुर्वाणो मद्यपाश्ययः ।
मस्त्रसादादवाप्रोति शाश्वतं परमञ्जयम् ॥ श्रीगीताः
आस्मारामाश्च धनयो निर्धन्या अप्युष्कमे ।
कुर्वन्त्यहेतुकी भक्तिमिश्यमूत्रगुणो हरिः ॥ श्रोभागवतः

અર્થ-જે બ્રહ્મભૂત-અહંબ્રહ્મારિમના નિશ્વયવાળા આત્મા, પ્રસન્ન, રાગદ્વેષા દિયો મુક્ત-વિશુદ્ધચિત્ત છે, તે કહી શોચ કે કામના ઈચ્છા કરતા નથી. સર્વભૂત-પ્રાણીમાત્ર પ્રતિ સમાનવૃત્તિ હાઇ (હાય છે તા), (જે) મારી પરમ ભક્તિને પ્રાપ્ત કરે છે, (તે) સદા સર્વ કરતાં મને જ (પરબ્રહ્મ-ઈશ્વરને જ) શરણ રહે તા તે મારા પ્રસાદથી શાશ્વત-અવિનાશી-અન્યય પદને પામે છે!

અર્થ-ભગવાન્ શ્રોહરિના ગુણા જ એવા છે કે આત્માના જ આનંકમાં રમનારા મુનિઓ કામકાધાદિક-અહંકારરહિત હોય છે તાપણ ભગવાન્ વિષે ફળાનુસંધાનરહિત બક્તિ કરે છે.

ed Espera

હતા. આજનું તેમનું મુખારવિંદ અતિ પ્રસન્ન હતું; આનંદ તેમના મુખપર ઝગઝગી રહ્યો હતા. સમય પણ એવા સુંદર હતા કે, એ યાગીન્દ્ર મહાતમાના પ્રસન્ન ચિત્તને આહાદિત કરતા હતા. વનરાજિઓ ધાલીકૂલીને બહેકી રહી હતી; નિર્દોષ પક્ષીઓ જાણે પરપ્રદાની અલોકિક લીલાનું ગાન કરતાં હાય, તેમ મધુર સ્વરથી કલસ્વ કરી રહ્યાં હતાં; ઠામઠામ કાળાં મૃગા રમતાં-દાહતાં નિર્ભયપણે ગેલ કરી રહ્યાં હતાં, અને નજી-

કના આશ્રમનાં સુનિષાળકાની આસપાસ કૂદી નાચીને આનંદ ઉપ-જાવતાં હતાં. સુનિષાળકા પથુ તેમને પંપાળીને તેમનાં સુષ્પાનાં ચુંખના લેતાં હતાં. એ જોઇને ચાંગીન્દ્ર મહાત્મા પરમાત્માની પરમ લીલાને પ્રણામ કરતા હતા.

મહાત્માનું આવું અલૌકિક દિવ્ય પ્રસન્ન મુખ નહિંને સુવિચાર ને છદ્મલિંગ પણ ઘણા જ પ્રસન્ન થઇ ગયાં. તેઓએ માર્ગમાંથી આવતાં માનસ સરાવરમાંથી ઉત્તમ કમળા ચૂંટી લઇને, પ્રત્યેકે પાતાના પ્રેમ-ભક્તિ-આનંદ દર્શાવવા એક એક માળા ગૂંથી હતી, તે મહાતમાં મુક્ત દેવના પ્રસન્ન ચિત્તમાં આમાદપ્રમાદ વધારતાં, તેમના કંઠમાં પરમ પ્રેમથી આરાપી સાષ્ટાંગ પ્રણામ કરીને તેમની સિન્ધિમાં એઠાં.

પછી પ્રસન્ન ચિત્તે યાગીન્દ્ર મહારાજ બાલ્યા; "હે વત્સ સુવિ-ચાર! હે પ્રકટપ્રજ્ઞા! આપણા સમાગમ, આ

પરમધામવર્ણન જગતની લીલા માટે આજે તેા છેલ્લા જ છે! આપણે પાછા મળીશું: આપણે અનિર્વેચનીય સ્થાનમાં

મળીશું ખરા, પણ ત્યાં આ રૂપે નહિ; તે સ્થાનમાં આપણું સ્વરૂપ તૃતન જ અની જશે. જ્યાં મળીશું ત્યાં હુંએ નથી ને તુંએ નથી; ત્યાં વ્યાદ્મણે નથી, શૂદ્રે નથી, ગુરુએ નથી ને શિષ્યે નથી; ત્યાં શાક, માહ કે ભયે નથી-ત્યાં અભય જ છે. ત્યાં કહેનારે નથી, સાંભળનારે નથી, કર્તાએ નથી, ભાકતાએ નથી, દ્વેષે નથી ને રાગે નથી; લાભ, માહ, મદ, મત્સર, ત્યાશા, તૃષ્ણા, ધર્મ, અર્થ, કામ એમાંનું ત્યાં કંઇએ નથી, ત્યાં પાપ પુષ્ય, સુખદુ:ખ, વેદ, યજ્ઞ, યાગ, ભાજન કે ભાજય એમાંનું કંઇએ નથી; ત્યાં મૃત્યુની શંકા નથી ને જન્મના ભય નથી, જાતિના ભેદ નથી ને વિજાતિથી સંક્રાચ પામવાનું નથી. ત્યાં પિતાએ નથી ને માતાએ નથી, બંધુએ નથી ને મિત્રે નથી; ત્યાં માત્ર ચિદાનંદ પરમ પવિત્ર પરમાત્મા જ છે. એ જ પરમાત્માને પ્રાપ્ત કરવાની આ લાકના જીવમાં શહ સાત્ત્વિક પ્રભળ વાસના થવી જોઇએ. કર્તાં ભાકતા આદિ કર્મોના જેના હૃદય-ચિત્તમાંથી લાપ થઇ ગયા છે, જેના મના-લય થયા છે, જે વૃત્તિ શ્વન્ય કરી, આત્મમય ખની, સર્વત્ર એકતા અતુભવે છે ને જે પરમ શ્રદ્ધાથી પરમાતમા- પ્રદ્યાને ભજે છે, ચોવા જીવા જીવન્સુક્ત છે; અને એ જીવન્સુક્ત જ વિદેહસુક્તરૂપે વ્યવહારમાં વિચરી, એ અવિનાશી-અચ્યુવધામને પામે છે. આ એક પ્રકારની

<sup>&</sup>lt;sup>क</sup> माभिच्छाप्तुं धनश्चय ।

વાસના છે, પણ જીવન્સુકતના આત્મામાં આવી જે વાસના વાસ કરીને દૃઢપણે રહી છે, તે વાસના નથી, પરંતુ શુદ્ધ સત્તવ નામનું સત્તા-સામાન્ય છે; અને આકાશની પેઠે જીવને ઉપાધિ થયા છતાં, કર્મ ધર્મમાં જે લેપાતા નથી, સર્વજ્ઞ છતાં જે મૃદ્ધની પેઠે બેસી રહે છે, જે વાયુની પેઠે અશક્ત રહીને સર્વત્ર વિચરે છે, એ જ જીવન્સુકતની દશા છે. એ દશા ભાગવતા જીવને ચિદ્દાનંદના ધામમાં પ્રવેશ કરવાના અધિકાર છે. જે આત્મ શબ્દ બ્રહ્મને જાણી એટલે વેદની પેલે પાર પહોંચે છે, તે જ્ઞાનવાન અની પરમ માલને પામે છે.

હે વત્સ! એ અધિકાર તમને સંપૂર્ણ પ્રાપ્ત થયા છે. આજે જે ઉપદેશ હું તમને આપું છું, તેને તમારા હૃદયપદેશમાં નિત્યતા સ્થા-પન કરશા તો ચિદાનદના ધામમાં આપણે એક જ સ્વરુપે એક જ દિષ્ટમાં, એક જ વાણીમાં ને એક જ વાસનામાં મળીને આનંદે કલ્લોલ કરીશું! તદર્શ જ્ઞાનાદયમાં પ્રતિઅંધક જે મલિન વાસના, તેના સંગન થવા દેવા, પણ અંતઃકરણ શુદ્ધ કરી વૃત્તિશ્ન અનતું અને ત્યારે જ નિવિકલ્પ અક્ષય અભય પ્રદ્ધાધામમાં પ્રવેશ કરી શકાય છે. કાલથી તમારે સંસારમાં જઇને દેહના જે ભાગા લેગા વવા; પણ પૂર્ણ પરમાત્માને પ્રાપ્ત કરવા માટે જે નિશ્વલ મંત્ર છે તેના સદા મનસા વાચા કર્મણા જાપ જપ્યા કરવા,\* જેમ ૐ પરમ પવિત્ર છે, સર્વ સિદ્ધિદાતા છે, તેવા જ એક મંત્ર છે. એ મંત્રનું નામ પવિત્ર છે, સર્વ સિદ્ધિદાતા છે, તેવા જ એક મંત્ર છે. એ મંત્રનું નામ

પ્રેમ-લક્તિ-શ્રદ્ધા! જગતના માચિક શ્રેમના જેવા માચિક પ્રેમ એ પ્રેમ નથી, સ્વાર્થમય કે નથી દુરાશાવાળા અને પરંતુ એ પ્રેમ તો અલૌકિક છે. એ પ્રેમ વેખરી અલૌકિક પ્રેમ વાણીથી વર્લુવી શકાય તેવા નથી; કાઈ શાસ્ત્રો ભે એ પ્રેમનું વર્લુન કીધું નથી; એ પ્રેમ વેચાતા લઇ શકાતા નથી ને માગેલા મળી શકતા નથી; કરતાં એ કરી શકાતા નથી. એ પ્રેમ દિવ્ય છે, અદિતીય છે. અચળ છે, નિત્ય અને મુક્ત

એ પ્રેમ દિવ્ય છે, અદિલીય છે. અચળ છે, નિત્ય અને મુક્ત છે. એ પ્રેમમાં જ પર પ્રદ્માનું અલોકિક સ્વરુપ છે: ના, એ પ્રેમ જ પ્રદ્મા છે! એ સાક્ષાત્ પ્રદ્મા છે! એ અદિલીય પ્રદ્મા છે! એ જ પર માત્માની નિષ્કામ અનન્ય નિર્નિમત્ત (અહેતુકી) ભક્તિ છે; એ જ સાયુજ્ય મુક્તિ છે; એ જ અક્ષરધામના વાસ છે; એ જ કૈવલ્ય અને નિર્વાદ્ય

<sup>\*</sup> तज्जपस्तद्यभावनम्।

છે. એની પેલી પાર કંઇ પણ નથી. દ્રષ્ટાની દૃષ્ટિ જ્યાં સુધી પહોંચે છે, તેનાથી અનન્ત કેરોા દ્રશ્ વસેલા ચિદાનન્દ ઘનશ્યામ સચ્ચિદાનન્દ પરમ પ્રભુ પરમાત્માનું જે ધામ છે તે પ્રેમધામ છે. એ ધામમાં જ્યારે આપણું મળીશું—વસીશું, ત્યારે આ સ્થૂળના પરમા- દુષ્યા એવામાં આવશે નહિ; ત્યાં દેહ, દૃષ્ટિ, વાણી, શ્રવણ, સર્વ દિવ્ય અને અલીકિક જ રહેશે. એ દિવ્ય પ્રેમધામમાં જવાને અનેક માર્ગો તને શ્રવણ કરાવ્યા છે; હવે સ્મરણ (મનન) અને નિદિધ્યાસન નિત્ય ચાલુ રાખવાનું કર્મ શેષ રહ્યું છે. તે પૂર્ણ કરીને જગતમાં વિચરા! તમે જવન્મુક્ત છે, માટે જગતમાં વિચરવાથી તમને કાઈ પણ રીતને બાધ આવશે નહિ.

ચિદાનંદનું પ્રેમધામ પ્રાપ્ત કરવાના શ્રેષ્ઠ માર્ગ પ્રેમધામનિવાસી સચ્ચિદાનંદ સ્વરુપનું એકલક્ષ્ય રાખી વાસના માત્રના બીજને ક્ષીછ્ય કરી, મનાલય કરી, નિર્વિકલ્પ અસંપ્રજ્ઞાત સમા-

પરમ ધામે કેમ ધિમાં સ્થિર થવું ને શ્રદ્ધાથી સતત પરમાત્માનું પહેંચલું ધ્યાન ધર્યા કરવું—સંકલ્પ માત્રના સંન્યાસ કરવા—રાગ, દ્વેષ, માહ, માયા, મમતાના ત્યાગ કરવા—અહંતા

તથા મમતાનું સદાને માટે ભરમ કરવું—કમોં માત્ર નિષ્કામ ખુદ્ધિ મે કરવા! અકર્મના ત્યાગ કરી પરમ સ્વરુપના પરમ ત્રેમ પ્રાપ્ત કરવામાં પરમ વિલીન થઇ રહેવું—એ જ આ જીવના જન્મારા—આવર્જન ને વિસ-ર્જન સફલ કરનાર, ઉત્તમમાં ઉત્તમ સંકલ્પ છે માટે તેની જ વાસના અંધાવી નોઇએ. એ વાસના જે પૂર્ણ કરે છે, તે પરમ પ્રેમી અની ન્ય છે. પ્રેમી એટલે સચ્ચિદાનંદરૂપ જ. તેને આધીન સચ્ચિદાનંદ પ્રભુ સદા જ છે. તે ને તે એક જ છે. તત્ત્વમિતના જ્ઞાતા પરમ પ્રેમી જ આત્મસ્ય છે; આત્મસ્ય જ પરમાત્માની એકરૂપતાના ભાગી છે. અવસાનકાળે તે આત્મસ્ય —પશ્મ પ્રેમી જ પાતાના દિવ્ય ધામમાં જઇ નિત્યના આનંદ ભાગવે છે—આત્માને પરમાત્મા સમાન જ અનાવી દે છે,—રે પાતામાં જ વિલીન કરે છે. હવે પરમાત્માના પરમ પ્રેમના સમાધિસુખમાં જે અટળ—નિત્ય રમણ કરે છે, તે સર્વકાળ જ પરિતૃષ્ત છે, ને તેનાં દુઃખ—માત્ર ટળી નાય છે. જેનાં દુઃખ માત્ર ટળી ગયાં, તેને સુખ જ સિદ્ધ છે. એવા લક્ષન—આત્મસ્થ પર પરમાત્માની સદ્યા જ દુષા—પ્રસન્નતા છે.

<sup>\*</sup> आत्मसंस्थं मनः इत्वा न किंचिदिप चिन्तवेत्।

स्वक्रथमां क सेखे छे.

પરમાત્મા એવા કયાળુ છે કે, જે તેના લક્ત અને છે, તેની ઇચ્છાને જ વશ વર્ત્તા તેના જ થઇ રહે છે—એટલે સુધી કે લક્તના ઇચ્છા તે જ લક્તની ઇચ્છા પ્રખળ ગણાય છે, અને પરમેશ્વર—લગવદિચ્છા ભગવાનની ઇચ્છા ત્રોણ થઇ જાય છે. એવા સિદ્ધ દ્વાવાળા ભગવદ્ધકતો ધન, કુટુંબ, કીર્તિ વગેર સર્વ દેષાથી મુક્ત અની, અત્યંત શાંત થઈ, પ્રેમમસ્ત રહીને આ લાકમાં વિચર છે, લતદયાવડે આર્દ્ર અને છે, વાણીદ્ધારા જ્ઞાનામૃત પ્રક્ટ કરે છે, માયાને મૂઢ અનાવીને ઢાંકી કાઢે છે, લાકલજ્જાના તાપને ઢાંકી કાઢે છે અને તેમનું હૃદયકમળ પરમાતમાના પ્રેમામૃતથી સદાય પ્રપુલ્લિત રહે છે. એવા લક્તને આધીન લગવાન છે. એ લક્તની ઇચ્છાયા પ્રતિકૃળ એક પાંદડું પણ ઢલાવવાને તે સશક્ત નથી. એવી પરમ—અનન્ય લક્તિ સિદ્ધ કરેલા જવા જ પરમાત્માની ઇચ્છાથી પરમાત્માના

નવમી રાત્રિએ કૌરવાની યુદ્ધમંત્રણા

મહાલારતના યુદ્ધની નવમી રાત્રિએ પાંકવાના પ્રતિપક્ષી કોરવા સભા ભરીને એઠા હતા. ખન્યુ દુઃશાસન, ગુરુપુત્ર અશ્વત્થામા, વિકર્ષ, મિત્ર કર્યુ, હિદ્દચિતક મામા શકુનિ આદિ રાજ્યોની સાથે પ્રતાપી રાજા દુર્યોધન મન્ન કરતો હતો. એ દિવસે યુદ્ધમાં નારાયણના સખા અર્જીને અદ્દભુત પરાક્રમ કીધું હતું, તેથી તે ખિન્નવદન હતો. મન્ન-સભામાં યુદ્ધના વિષયમાં સર્વ રાજ્યોએ પાતપાતાના વિચારા દર્શાવ્યા. પછી દુર્યોધન એાલ્યા; "હિ મિત્ર રાજ્યોના યુદ્ધારંભને આજ નવ દિવસા થયા; આપણું અસંખ્ય સૈન્ય છતાં આપણું પાંડવાના પરાભવ કરી શક્યા નથી. બન્યુઓ! આજે અર્જીને સંહાર કરવામાં અજબ કીધા છે. તે એવા ને એવા તે સંહાર કર્યો જશે, તા મારા નિશ્વય છે કે, આપણું જય પામીશું નહિ. એની મને માટી ચિંતા થાય છે, ને હવે દેશ પણ માર્ગ મને સુત્રતા નથી કે જેના આપણું અંગીકાર કરીએ."

આ વચન સાંભળીને પરમ પ્રેમવડે ઉત્કંઠિત અનેલા કર્યો કર્યું; "મહારાજ દુર્યોધન! હું આપનું શું હિત કરું તે મને કહા ? એ સેના-પતિપદે હું હત તા કયારનીએ મેં આ પૃથ્વીને અપાંડવી કીધી હત,

પણ લીષ્મપિતામહ સેનાપતિ હાવાથી મારી પ્રતિજ્ઞા કર્લ્યુના શ્રલાહ છે કે, તેઓ જ્યાં સુધી સેનાપતિ હાય ત્યાં સુધી મારે યુદ્ધ કરલું નાંહ, તેથી હું નિરુપાય છું. જો લીષ્મપિતામહ સેનાપતિપદના ત્યાગ કરે, અશ્વ શસ્ત્ર તછ દે તા પછી મારા કેવા પ્રભાવ છે, તે હું સકળ જગતને દર્શાવીશ. બીપ્મિપતામહ પાંડવાના પશ્ચપાતી છે,—જેવા તમે તેમના સગા છા, તેવા જ પાંડવા પછ્યુ તેમના સગા છે; અને પાંડવા ઉપર પ્રીતિ હાવાથી મન મૂકીને પિતામહ યુદ્ધ કરતા નથી. યુદ્ધારંભે પિતામહે વળી કહ્યું પછુ છે કે, 'હું પાંડવાનાં સૈન્યને હૃદ્ધીશ, પછ્યુ પાંડવાને નહિ;' તેથી જયારે તેમની સામા અર્જીન ઊભા રહે છે, ત્યારે તેઓ સંકુચિત મને બાધ્યુ મારે છે! હવે તમે બાધ્યપિતામહને કહા કે, તેઓ સેનાપતિપદ્દના ત્યાગ કરે. પછી જીઓ મારા હાથ કેવા છે! ભલે કૃષ્ણુ અર્જીનને સહાય કરે, યુધિકિરનું રક્ષણ કરે, બીમની ગદ્દાને તેજસ્વી અનાવે, પણ એક સપાટામાં હું અર્જીનના નાશ કરીને વિજય પ્રાપ્ત ન કરું તો મારું નામ કર્ણ નહિ!"

કર્ણનાં વચનને સર્વેએ અભિનંદન આપ્યું. પુન: કર્ણ બાલ્યા, "રાજ દુર્યાંધન! તમે ભીષ્મિપતામહને જઇને કહા કે, 'તમે પાંડવાના પક્ષપાતા છા, તેથી તમારાથી પાંડવાના પરાજય થઇ શકે તેમ નથી. વળી તમે વૃદ્ધ છા ને અર્જીન યુવાન છે, એ જોડું અસમાન છે. વૃદ્ધ યુવાનના કેમ પરાજય કરી શકે? તમે વૃદ્ધ છા, તેથી ગંગા કાંઠે જઈ રહા; હું તમને સર્વ સાહિત્ય–દાસ દાસીઓ પૂરાં પાડીશ અને તમારી નિત્ય સેવા કરીશ.' આ કહેવાથી પિતામહ ઘણા ગુસ્સે થશે, તેથી તેઓ કાં તા સેનાપતિપદ છાડી દેશે અથવા કંઇ અવનવું કરશે." આ વચનને પુન: સર્વેએ અનુમાદન આપ્યું, અને દુર્યાંધન ઉત્સાહી ખનીને એકલા જ બીષ્મપિતામહના શિબરમાં ગયા.

એ સમયે લાષ્મિપતામહ સાક્ષાત્ પ્રકાર નંદનંદના ધ્યાનમાં નિમગ્ન હતા. તેમને પ્રણામ કરીને દુર્યોધન નીચે માઢ થાડીવાર મસી રહ્યો. પિતામહ પૃછ્યું "રાજ દુર્યોધન! તારે કંઇ કહેવું છે!"

દુર્યોધન ભાલ્યો; "આજે અર્જીને પાતાનું પરાક્રમ જે પ્રકારે દાખવ્યું છે તે નિયા પછી હે પિતામહ! આપણે શું કરવું, તે કંઇ મને સૃઝતું નથી. આપણું સૈન્ય અસંખ્ય છતાં પણ અર્જીન અને ભીમ નિત્ય નિત્ય તે એટલું તા એાલું કરતા જાય છે કે, હું ધારું લું કે બે ચાર દહાડામાં આપણા સર્વ સૈન્યના સંહાર વળી જશે!"

ભીષ્મિપિતામહ એાલ્યા; ''તાત દુર્યોધન! હું મારું કર્ત્તવ્ય તા યથાર્થ રીતે કર્યો જાઉ હું, તેમાં કાઇ રીતની કચાશ રાખતા નથી. રથી, મહારથી, પેદળ, હયદળમાંથી દરા હજાર યાહામાના મારી પ્રતિજ્ઞા પ્રમાણે હું નિત્ય સંહાર કરું છું!"

દુર્યોધને કહ્યું; "હે નરશાર્દૂલ! આપ સત્ય કહાે છાે, પરંતુ આપ હવે વૃદ્ધ થયા છાં, અર્જીન તરુણ છે, ઉગ્ર તેજસ્વી છે, આજાનુઆહુ છે, બાણાવળી છે, તેને આપ પહોંચી શકાે એમ

દુર્યાધનસુખે નથી! વળી આપના મનમાં પાંડવાના પણ પક્ષ કર્ણના સં**દેશા** છે, તેથી મનમાન્યું યુદ્ધ આપ કરી શકા નહિ, એમાં **હું** આપના શા દેષ કાહું ? પણ તમારે સ્થાને

જો કર્ણ હાત તા તેણે કયારનાએ પાંડવાને સ્વર્ગનાં દ્રાર અતાવી દીધાં હાત! જો આપ સેનાપતિના પદના ત્યાંગ કરા અને ગંગાતટે વાસ કરા તા કર્યું સૈન્યમાં આવી પાંડવાના સંહાર કરે. આપના આશ્રમમાં, હું આપને ત્યાં સર્વ સાહિત્ય પૃરું પાડીશ; આપ ત્યાં રહી પ્રભુભજન કરા. હે પિતામહ! તમે જો સેનાપતિપદના ત્યાંગ કરા તા મારા નિશ્ચય છે કે, કર્ણ અર્જીનને પૃરા પડી શકશે, એટલું જ નહિ, પરંતુ અર્જીનના પરાજય કરીને અપાંડવી પૃથ્વી કરશે!" દુર્યાધનના આ રીતના વચના સાંભળતાં જ ભગદ્ભકત, નાકક પ્રદ્મચારી, ક્ષાત્ર ધર્મનું શુદ્ધ હૃદયથી સેવન કરનાર ગંગાપુત્ર ઉદાસીનતા સાથે મંદ સ્મિત કર્યું.

સત્રિયને શસ્ત્રના ત્યાગ કરી સંન્યાસ ધારણ કરવાનું કે ગંગાત દેવાસ કરવાનું કહેવું, એ માટું અપમાન છે. મર્મમાં ને મર્મમાં દુર્વાધને ગંગાપુત્રનું જે અપમાન કીધું, તે પરમ પુરુષના ઉપાસક, હું ને મારાના ત્યાગી, તેમ જ શાંત, દાંત, રાગ દ્રેષ રહિત છતાં એ ધર્મભ્રપ્ટ કરાવનારાં વચનને સહન કરી શકયા નહિ; તથાપિ પાતાના ક્રાધને નિયમમાં રાખીને તેઓ છાલ્યા; "હે તાત દુર્યાધન! હું પૂર્ણ ઉદ્યાસથી ક્ષાત્રધર્મને અનુસરીને યુદ્ધ કરું છું; પણ તું અર્જીનનું અળ જાણ્યુતા નથી, તેથી જ મને દ્રષણ આપે છે. યુદ્ધ કરવામાં મેં ઉદ્યુપ રાખી નથી. શ્રીકૃષ્ણની પ્રતિજ્ઞા મૂકાવી, એ તું તારા અહંકારમાં વીસરી જાય છે. અર્જીન કેવા વીરપુરુષ છે, તેનું તને ને તારા સહાયકારી મિત્રાને જ્ઞાન નથી; અને તેથી જ તું મારા અળાબળની કિંમત આંકી શકતા નથી. હવે સાંભળ! તારા કર્ણ જેવા સા કર્ણો સામા આવે તાપણ જેના સારથિ શ્રીકૃષ્ણ છે, તેને કાઇ જીતી શકે તેવા કાઇને આ વિશ્વમાં હું જેતા નથી. છતાં તારા મનમાં એમ શંકા રહે છે કે, હું પાંડવાના પક્ષ કરુ છું, તે સાંભળ પુન: મારી પ્રતિજ્ઞા; આવતી કાલે હું જે યુદ્ધ કરુ, તે

તું લોજે. 'એ યુદ્ધમાં કાં તો હું નહિ ને કાં તાે પાંડવા નહિ.' પછી તારે આરે અર્થે ગંગાતટપર ભીષ્ય પ્રતિગ્રા સુંદર મંદિર અંધાવવાની પણ આવશ્યકતા નથી, તેમ મારી સેવામાં સુંદર દાસ દાસીએ માકલવાની પણ તને

આવશ્યક્તા રહેશે નહિ." સત્ના ઉપાસક ભીષ્મપિતામહની આ પ્રતિજ્ઞા સાંભળીને, હૃદયમાં પ્રસન્ન થયેલા દુર્યાં ધને પિતામહના પાદાને વંદન કીધું અને તે ત્યાંથી વિદાય થયા.

તરત તે મંત્રગૃહમાં આવ્યા. કર્ણ, શકુનિ આદિ પાતાના આમ-મંડળને તેણે ભીષ્મપિતામહની પ્રતિજ્ઞા નિવેદન કીધી. ક્ષણવારમાં સર્વત્ર એ વર્તમાન પ્રસરી ગયા. કૌરવની છાવણીમાં હર્વનાદ ફેલાઇ ગયો. માટમાટા મહારથીઓએ માન્યું કે 'આવતી કાલે જે ખર્ચતે નવે અવ-તારે આવ્યા જાણવા;' કેમકે લીખ્મપિતામહ પાતાની પ્રતિજ્ઞા સફળ કર્યા વિના રહેરો નહિ. રથી રથીમાં, મહારથી મહારથીમાં, પેઠલ પેકલમાં અનેક પ્રકારની વાતા થવા લાગી. કાઇ બાલ્યા કે, આવતી કાલે આ સમયે અર્જીન જીવશે નહિ; કાઇએ કહ્યું કાલે અપાંડવી પૃથ્વી થઇ જરો અને મહારાજ દુર્યોધન એકચક્રે રાજ્ય કરશે.

સંજયે રાજ્ય ધૃતરાષ્ટ્રને કહ્યું; અર્જીન જીતાવા સહેલા નથી! તેને ચાગીન્દ્ર કુષ્ણુની સહાયતા છે. વળી લીષ્મપિતામહ વૃદ્ધ છે, એટલે

તેના રથના કટકે કટકા ભીમની ગદા કરી નાંખશે.

ધૃતરાષ્ટ્રે કહ્યું; હે સંજય! તું પાંડવાની કીર્તિ મા ગા. લીષ્મ-पितामढ लेवा तेवा नथी, तेमनी प्रतिका डेार्ड डाणे पख अहण गर નથી, તેા અર્જીનના શા ભાર! નક્ષત્રી પૃથ્વી કરનારા પરશુરામના પણ જેણે પરાજય કીધા છે, તે અર્જીનના પરાજય કરીને જેતનેતામાં तेने भूण चाटता क्रशे!

છાવણીમાંના મહારથીઓએ વિચાર્યું કે, લીષ્મિપતામહની પ્રતિ જ્ઞામાં પ્રપંચ તા નહિ હાય? તેમણે શી પ્રતિજ્ઞા કીધી છે-'કાં તા હું નહિં ને કાં તા પાંડવા નહિ.' પાંડવા પણ તેમના પુત્રા જ છે કે ની ! પિતા યુત્રના ઘાત કરે એ તા સાક્ષાત કહિયુગ આવ્યા જ સમજવા. પણ લી મિતામહ સત્યવાદી છે, દુરાધર્ષ છે, અમાઘ બાહ્યુ મારનાર છે; તેમની પ્રતિજ્ઞા અફળ તા નહિ થાય. આમ સૈન્યમાં અનેક પ્રકારના ગપાટા સપાટા ચાલવા લાગ્યા. હર્ષમાં આવી જઇને વાર્તાવિનાદમાંથી સર્વ સૈન્ચે એવી તેા માટી વીરગર્જના કીધી કે પાંડવ સૈન્ય ખળભળી ઊઠ્યું.

પાંડવાની છાવણીમાં-યુધિષ્ઠિરના શિબિરમાં દશમે દિવસે કેમ યુદ્ધ કરલું, તેના વિચાર કરવાને ધૃષ્ટલુમ્ન આદિ પાંડ**વાના યુ**દ્ધ સેનાપતિઓની સાથે પાંડવા બિરાજમાન હતા. મંત્રહ્યા સભા તેઓ કૌરવાની છાવણીમાં થતા આનંદધ્વનિઓ

સાંભળીને, તેનું કારણ જાણવાને આતુર થઇ ગયા. એટલામાં ભીષ્મપિતામહની છાવણીમાંથી પાંડવાના દ્વત આવ્યા. તેણે ભીષ્મપિતામહની પ્રતિજ્ઞા કહી સંભળાવી. એ પ્રતિજ્ઞા સાંભળતાં જ પાંડવા નિસ્તેજ બની ગયા, તેમનાં ગાત્રા શિથિલ થઇ ગયાં અને તેઓ એક બીજાના માહા સામું ટગર ટગર જોઈ રહ્યા.

સર્વ મંડળને ક્ષુભિત નાઇ રાજા ચુધિષ્ઠિર બાલ્યા; "ભીષ્મપિતામહ સત્યવાદી છે, તેમનું વચન કાઇ પણ કાળે અસત્ય થશે નહિ. પિતામહે જે પ્રતિજ્ઞા કરી છે, તે સહજ વિચારનું પરિણામ નહિ હાય. બંધુઓ! આપણા જવિતના પાક આજે જ પૂર્ણ થયા છે એમ સમને!"

આ વચન સાંભળી ભીમ ને અર્જુન કંઇ પણ બાલી શક્યા નહિ. ક્ષણુવારમાં પાંડસેનામાં પણ એ સમાચાર કરી વળતાં હાહાકાર વ્યાપી ગયા. ભીષ્મપિતામહના પરાક્રમથી કાેઇ પણ અજ્ઞાત ન હતું; ગ્વાપા ગવા. લાગ્નાપાલનહતા પરાક્રનવા કાઇ પહું નકાર ન હતુ; તેઓ અજિત હતા. તેમણે દિગંતમાં દિગ્વજય કીધા હતા. તેમની પ્રતિજ્ઞા સાંભળીને નાનાથી તે માટા સુધી સર્વ સૈનિકા ચિન્તાતુર અની ગયા. કેટલાએક સુદ્ધક મનના સેનાનીઓ થરથર ધ્રજવા લાગ્યા: અને દ્યાર સંહારના વિચાર કરતાં તેમનાં શરીરા પ્રસ્વેદથી ભીંજાઇ ગયાં. યુધિષ્ઠિર, ભીમ ને અર્જીન શા નિર્ણયપર આવે છે, તે જાણવાને આખી છાવણી ટમટમી રહી.

પાંડવાની મંત્રસભામાં થાડીવારે ધૃષ્ટવુસ બાલ્યા; "મહારાજ! ભીષ્મિપિતામહ અતુલ પરાક્રમી છે, અમાઘ બાણાની વૃષ્ટિ કરનારા છે. પણ જ્ય પરાજય મનુષ્યના હાથમાં નથી: એ કાર્ય તા પ્રારખ્ધનું છે. ભીષ્મિપિતામઢ સત્યપ્રતિજ્ઞ છે, અજિત છે ને અગાધ શક્તિવાળા

छ-छतां ते पद्म भनुष्य छे।"

અર્જીને કહ્યું; "ધૃષ્ઠઘુસ ! તું ભૂલે છે, તે ગંગાપુત્ર છે, દિલ્ય તેજસ્વી છે, સ્વચ્છંદમૃત્યુ પામનારા છે–તેમની ઇચ્છા વગર મૃત્યુ તેમની પાસે આવી શકે તેમ નથી. તેમની વાણીમાંથી કાેઈ પણ સ્થળે કાેઇ પણ કાળે અસત્ય વેલ્ નીકળ્યું કાેઇએ સાંભળ્યું નથી, તેમની પ્રતિજ્ઞા સક્ષળ જ થશે!"

ધૃષ્ટદ્યુન્ને કહ્યું; "આપ સત્ય કહેા છા. લિષ્મિપિતામહ અજિત છે, દુરાષર્પ છે અને નરશાર્દ્દ્રલ છે; પણ હે અર્જુન! નિયંતાએ તેમને પણ બે હાથ આપેલા છે ને આપણને પણ બે હાથ આપેલા છે. ક્ષત્રિયે ભયથી ધૂજતું, એ તેના ક્ષાત્રધર્મને કલંક લગાડનાર છે. સત્ય-વાદી લિષ્મિપિતામહ પાતાની પ્રતિજ્ઞા સિદ્ધ કરશે, એ નિઃસંશય છે, તથાપિ આપણે ક્ષદ્ધક પ્રાણી માફક પરાજય તા પામીશું નહિ, આપણે કંઇક યુક્તિ કરવી જોઇએ."

મંત્રસભામાં દ્રૌપદી એઠાં હતાં, તે બાલ્યાં; "હું ધારું છું કે, આ અતિ મહત્ત્વના પ્રસંગ છે. મારા બંધુ શ્રીકૃષ્ણની સલાહ વધારે ઉપયોગી થઇ પડશે. ભીષ્મપિતામહના અક્ષયબાણથી મારા પતિ-એમનું મૃત્યુ થાય, એ કેમ જેવાશે? મારા સત્યપ્રતિજ્ઞ સ્વામીઓએ શરૂઓના પરાજય કરીને મને અબંડ સૌભાગ્યવતી રાખવાનું જે પણ લીધું છે, તે મિથ્યા થતું ન જ જોઇએ. શ્રીકૃષ્ણને ભાલાવા, તેમની સલાહ લા. આ સંહારમાંથી તેના સિવાય બીજું કાઈ રક્ષણ આપી શકે તેનું નથી." શાણી રાણી દ્રૌપદીની શાંત વાણી સાંભળીને દ્વદારા યુધિષ્ઠિર મહારાજાએ શ્રીકૃષ્ણને તેડાવી મંગાવ્યા.

સકળ જગતને ઉત્પન્ન કરનાર, રક્ષણ કરનાર ને સંદાર કરનાર શ્રીકૃષ્ણ ઘણે મંદ પગલે માટા વિચારમાં લીન થયેલા પાંડવાની મંત્રસભામાં આવ્યા ને યુધિષ્ઠિરને પ્રણામ કરીને એઠા. રાજા યુધિષ્ઠિરે પિતામહની પ્રતિજ્ઞાના ઇત્યંભૂત વૃત્તાંત તેમને નિવેદન કીધા. શ્રીકૃષ્ણ સૃષ્ણભર માન ધારણ કરી રહ્યા. પછી કેશવ કહ્યું; "ભીષ્મપિતામહનું વચન કઠી પણ વ્યર્થ જશે નહિ; તેમની કરેલી પ્રતિજ્ઞા કાલે પ્રભાતમાં સફળ જ થશે ને આવતી કાલની સંધ્યામાં આ પૃથ્વી પાંડવા વિનાની થશે. શી યુક્તિ કરવી, તે મને પણ સૃત્રતી નથી. મહારાજ યુધિષ્ઠિર! જે નૈષ્ઠિકવતધારી છે, જેણે આત્મતત્ત્વ પ્રાપ્ત કીધું છે, ઉદાસીનપણે જે જગતમાં વિચરે છે, સ્વસ્વસ્થમમાં જેને અનુસંધાન છે, અનાત્મ પદાર્થનું જેમને ચિંતન જ નથી, માહ તથા દુ:ખના કારણસ્થ સર્વ પદાર્થોના ત્યાંગ કરીને જે આનદસ્થમાં વિલસે છે, એવા પ્રદ્યાનંદી યાંગી પુરુષના વચનની નિષ્ફળતા કરવાને કાણ સમર્થ છે? આપને માટે એ જ કર્તવ્ય શ્રેષ્ઠ છે કે પૂર્ણ બળથી લડતું. અર્જાન જેવા ખાણાવળી આપણા સહાયક છે, ભીમ જેવા મહાબળવાન ગદાધારી તમારી સહાયતામાં ઊભા છે, ધ્રુધુસ જેવા સમર્થ સેનાયતિ

છે, દ્રુપદરાજપુત્ર શિખંડીને હાથે બીષ્મપિતામહનું મૃત્યુ નિર્માણ થયું છે એમ કહેવામાં આવે છે, તેા પછી તમને શાે લય છે <sup>8</sup>"

શ્રીકૃષ્ણનાં આવાં માર્મિક વચના સાંભળીને ભીમ બાલ્યા; "ભાઈ શ્રીકૃષ્ણ! ભીષ્મપિતામહની સામા ટકી શકવાની મારી તા જરા પણ શક્તિ નથી, અર્જીનમાં શક્તિ હાય તા અર્જીન જાણે! હું તા ગદાથી યુદ્ધ કરી શકું! ગડદાપેચ કરવામાં આપણે કુશળ છિયે; આપણી ગદા જયાં ઊછળે ત્યાં કાેઇના આશરા નથી; પરંતુ બાણ મારવામાં કુશળ ભીષ્મપિતામહની સામા હું ક્ષણભર પણ ટકી શકું, એવી મારી તા હિંમત નથી. અર્જીનને પાતાના બળ પરાક્રમપર શ્રદ્ધા હાેય તા એકલા તે જ ટકી શકે!"

તત્ક્ષણે અર્જીન બાલ્યા; ''તમે શી કવાત રા છા ! બીપ્મપિતા મહની સામા હું ટકી શકું ? આકાશમાં સુસવાટા કરતાં આવતાં એમનાં આણા હું પાછાં વાળી શકું કે ? રે તમે જાણતા નથી, પણ પિતામહ એક હાથ બાણા ફેંકતા નથી, પણ હજાર હાથે બાણા ફેંકે છે. મારા બાણના વેગ એમના બાણના વેગને પહોંચી શકે નહિ. તેમના બાણની ગતિ જ દૃષ્ટિએ પડતી નથી, તો તે છેદાય જ કેમ ?"

શ્રીકૃષ્ણું કહ્યું; "ને અર્જીન હિંમત હારી જાય છે, તા પછી આપણું ઉપાય જ નથી. આપણા સૈન્યનું સર્વ બળ અને સૈન્યના સર્વ વિશ્વાસ એકતા અર્જીન ઉપર જ છે. જયારે અર્જીન જ હતાશ ઘઇ જાય, ત્યારે ખીજ કેાની એવી ગતિ છે કે જે લીષ્મિપતામહની સામે ક્ષણભર પણ ટકી શકે? મને તા પ્રત્યક્ષ દેખાય છે કે, આવતી કાલે ઘાર સંહાર શશે અને પૃથ્વી અપાંડવી થશે! કાલે મહાન અનર્થ થશે! જે જવે તે નવે અવતારે જ આવ્યા ગણાશે. લીષ્મિપતામહનું બળ દિવ્ય અને તેજસ્વી છે, તેના બાણના મારમાંથી કાઇ પણ બચી શકે એમ નથી.

શ્રીકૃષ્ણુનાં આવાં વચના સાંભળીને દ્રોપદી બાલ્યાં; ''હે કૃષ્ણ! ભીષ્મપિતામહના સંહારમાંથી પાંડવાનું રક્ષણ થઇ શકે તેમ નથી જ? પાંડવાના સંહારથી આ તમારી ખહેન દ્રૌપદીને તમા વિધવા જોવાને ઉત્સુક્ત છે! ' હે કરુણાસિધુ! હે દીનવત્સલ! જો તમે દયા કરા તો ભીષ્મપિતામહના બાણામાંથી પાંડવાનું રક્ષણ થઇ શકે જ. અનેક સંકેટામાંથી તમે અમને ઉગાર્યો છે; તમારા જ પ્રતાપથી બળતા લાક્ષાભવનમાંથી પાંડવાનું રક્ષણ થયું છે; ભરી સભામાં મારી લજ્જા

રાખનાર પણ તમે જ છો; દુર્વાસાના કાપમાંથી મુક્તિ અપાવનાર પણ તમે જ છો; હું તમારી ભગિની છું! સર્વકાળ તમને જ ભળું છું! પાંડવા તમારા ભક્તજના છે. એ બકતા તમારે શરણે છે, અને શરણાગતને રક્ષણ આપવાનું તમા જે ભગવાન, તેનું શું કાર્ય નથી? હું વિધવા થઇશ તે શું તમને રુચશે! દયા કરા! કરુણાળ રહા! બક્તભયલેજન! આ સંકટમાંથી રક્ષણ કરવાને તમારા સિવાય બીજાં કાઇ સમર્થ નથી; ખાંહે ગ્રહ્યાની લાજ રાખા.

સીંચ્યા તબ તરુવર ભયા, કાટયાતમ ભયા જહાજ; તારે પણ ડુબવે નહિ, બાંહ શ્રહાકા લાજ.

જો ભીષ્મપિતામહ પાતાના પુત્રા ઉપર જ અકૃપાવન્ત થશે અને પાંડવા નિર્ભી જ થશે, તેા જગતમાં નીતિ ઉપર અનીતિના જ જય થશે! દુર્યોધને અમને જે જે સંકંટા આપ્યાં છે, તે તે સંકંટાના તેને જરા પણ બદલા મળશે નહિ. રે! તેણે જે અધર્માચરણ કીધું છે, તે અધર્મા-ચરલ શું સફળ જ થશે ? માટા ભાઇની સ્ત્રી જે માતાસમાન છે, તેને ભરસભામાં લાવીને તેનાં વસ્ત્રા ખેંચવાની જે દુષ્ટતા તે દુષ્ટ દર્શાવી છે, તેનું ફળ મળ્યા વગર નિષ્કંટક રાજ્યના તે સ્વામી થઇ બેસશે ? દુષ્ટાત્મા દુ:શાસને જયારે વહિલાના સમક્ષમાં નિર્લજળપણ મને કહ્યું કે, તું દુર્યાં ધનના ખાળામાં બેસ; તે સમયે લીમે પ્રતિજ્ઞા કરી છે કે, દુ:શાસનના રક્તથી તારી વેણી ભીંજવીશ ત્યારે જ આ કેશકલાપ બંધાશે, તે પ્રતિજ્ઞા શું અકળ જશે ? એ સર્વ તમે કેમ સહન કરી શકશા ? હે ભગવન્ ! હે મહેશ ! હે શરણાગતવત્સલ ! તમારી ઇચ્છા વગર એક તરણું પણ હાલી શકતું નથી; તમે જ અર્જીનને કહ્યું છે કે, 'मबैव ते निहता:-में क ते सर्वने ढिखेला छे,' ते वयन तमे हेम भिष्या थवा દ્યો છા ? ભલે, તમારી ઈચ્છા મને વિધવા ખનાવીને દુર્યો ધનને નિષ્કંટક રાજ્યની પ્રાપ્તિ કરાવવાની હાય તા તેમ થાએા, પણ જગત શું કહેશે ? પાંડવાને પણે શ્રીકૃષ્ણ જેવા સમર્થ જગન્નિયંતા છતાં પણ, અનીતિમાન કૌરવાએ તેમના નાશ કીધા, ધર્મ ઉપર અધર્મના વિજય થયા !"

શ્રીકૃષ્ણ શાંત મને બાલ્યા, "હે કૃષ્ણા! હું અને તું એક જ હિયે; તું માયા છે, હું મહેશ્વર છું; તું શક્તિ છે, હું સર્વેશ્વર છું, પણ હું ભક્તાધીન ભગવાન છું. આ પાંડવા મારા ભક્ત છે એ સત્ય છે, પણ એવા જ મારા પરમ ભક્ત લીષ્મપિતામહ પણ છે. હે દ્રાપદી! ભક્તની ઇચ્છા વગર હું એક તરહ્યું પણ ફેરવવાને સમર્થ નથી!" શ્રીકૃષ્ણુનાં આ વચના સાંભળીને દ્રૌપદી ધ્રુશકે ધ્રુશકે રડવા લાગી; ત્યારે કરુણાસિધુ, દીનવત્સલ ભગવાને કહ્યું; ''રાણી દ્રૌપદી ! પાંડવાનું રક્ષણ કરવું હાય તા મારી સાથે ચાલા, આપણે કાેઇ યુક્તિ શાેધી કહાડીએ."

દ્રીપદી બાલ્યાં; "તમારી આજ્ઞાને હું સદા જ અનુસરનારી છું. તમે જ પાંડવાનું રક્ષણ કરવાને સમર્થ છા; કહા, હું આપની શી આજ્ઞાનું પાલન કરું?" તુરત શ્રીકૃષ્ણ ઊભા થયા, દ્રીપદીએ પણ બે હાથ નેડી ઊભાં થઇને પતિએશને પ્રણામ કીધા.

પછી શ્રીકૃષ્ણ દેવી દ્રૌપદીને સાથે લઇને યુધિષ્ઠિરના તંખૂમાંથી ખહાર નીકળ્યા. મન્નસભામાંના કાેઈ પણ શ્રીકૃષ્ણનાં વચનના ભેદ સમજ શક્યું નહિ. સર્વનાં મન ચિતાતુર જ હતાં, સર્વની શાંતિનું કેન્દ્ર શ્રીકૃષ્ણ જ હતું. એ ક્ષણે સર્વની વૃત્તિ કૃષ્ણમય જ હતી.

તંષ્યુમાંથી ખઢાર નીકળી શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું; ''દ્રૌપદી! આ કાળી-માઝમ રાત્રે મારી સાથે આવશા ? તમને કંઇ ભય તા નથી ?''

દ્રૌપદીએ કહ્યું; "જ્યાં સર્વેશ્વર છે ત્યાં ભય શાે ? આલાે, કયાં જવું છે? હું સદા તમારી આજ્ઞાનુસાર, સૂર્યની પાછળ પાછળ જેમ છાયા જાય છે, તેમ તમારી પાછળ આવીશ!" પછી શ્રીકૃષ્ણ અને દ્રૌપદી પાંડવસેનાની છાવણીને ખૂંદતાં ખૂંદતાં, અનેક માર્ગો અને તંખ્યો જોતાં જોતાં, આગળ ને આગળ આલવા લાગ્યાં.

ચાલતાં ચાલતાં દ્રૌપદી ઘણી થાકી ગઈ. તે કરુણાળ સ્વરે બાલી;-"હે ભગવન! આપ મને કયાં તેડી જાવ છે?"

શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું; ''પાંડવાને મૃત્યુના મુખમાંથી ઉગારવા !''

દ્રૌપદી બાલી; "હું હવે છેક જ થાકી ગઇ છું; પાછલી રાતના કૃકડા પણ બાલવા લાગ્યા છે, તા તમે હવે મને કયાં લઇ જાઓ છા તે કહા. હવે વધારે આગળ ચાલવાની મારામાં શક્તિ રહી નથી." એમ વાત કરતાં ચાલતાં ચાલતાં તેઓ કૌરવાની છાવણીના સીમાડા ઉપર આવી પહેાંચ્યાં.

તારાએ ચળક ચળક ચમકારા મારી રહ્યા છે; સર્વત્ર શાંતિનું સામ્રાજ્ય વ્યાપી રહ્યું છે; શાંતિમાં લવલીન થઇ જવાય છે; તેમાંથી અનેક પ્રકારના ભેદ પ્રભેદાના આમાદપ્રમાદ જથાય છે. તે સમયે માયા ને મહેશ્વર સીમાડાની બહાર આવ્યાં. દ્વરથી એક ઝળઝળાં પ્રકાશી રહેલા તંખુ દેખાતા હતા, તે અતાવીને શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું; "હે સતિ દ્રાપિદ ! હવે વધુ આગળ જવાનું નથી. હું કહું છું તે તમે લક્ષપૂર્વક સાંભળા ! આ સામે જે શિખિર દેખાય છે તે ભીષ્મપિતામહના છે. ભીષ્મપિતામહ સદાય જાગૃત જ છે. એમને જઇને પ્રણામ કરા અને આશીર્વાદ યહેણ કરા. એ જ આશીર્વાદ પાંડવાને મૃત્યુના મુખમાંથી ઉગારશે,"

ભીષ્મિપિતામહના શિખિરની આસપાસ પહેરેગીરા ચાંકી કરતા હતા; તંળૂની ખહાર અને અંદર દીવાના પ્રકાશ છવાઇ રહ્યો હતો; કિનખાબના તંબ્રુ ઝળાંઝળાં ઝમકારા મારી રહ્યો હતા. દેવી દ્રૌપદી એકલાં તંબ્રના દરવાજા સમીપ પહોંચ્યાં. ભીષ્મિપિતામહના શિખિરમાં કાઇ પણ સ્ત્રીને જવાની આજ્ઞા ન હતી, પરંતુ દેવી દ્રૌપદીનું અલૌકિક પાતિવત્ય ભીષ્મિપિતામહ જાણતા હાવાથી, એક તેને જ, કાઇ પણ સ્થળે ને કાઇ પણ સમયે, આવવાના પ્રતિબંધ ન હતા. એ વાત સર્વ પહેરેગીરા જાણતા હાવાથી, અટકયા વગર દેવી દ્રૌપદી પિતામહના શિખરમાં દાખલ થયાં.

જેવાં દેવી દ્રૌપકી શિખિરમાં પેઠાં કે, તે જ ક્ષણે એક ચાપદા-રનું રૂપ ધારણ કરીને શ્રીકૃષ્ણે પણ શિખિરમાં જવાના પ્રયત્ન કર્યો. પહેરેગીરે તેમને અટકાવ્યા. શ્રીકૃષ્ણ એક બાજુથી પાછા હઠે ને બીજી બાજુથી જવાના પ્રયત્ન કરે, પણ સઘળી વરફથી તેમને રાકવામાં આવ્યા. છેવેટ લઘુલાઘવી કરીને એવી ચપલતાથી શ્રીકૃષ્ણ શિખિરમાં દાખલ થઇ ગયા કે, પહેરીગીરા જેઇ જ રહ્યા. શ્રીકૃષ્ણે ચાપદારનું એવું સ્વરૂપ ધારણ કર્યું હતું કે. તેને કાઇ પણ એાળખી શક્યું નહિ. તંબ્યમાં દાખલ થઇને, ચાકીદારાના બેસવાના એક બાજઠ ઉપર શ્રીકૃષ્ણ બેસી ગયા ને દેવી દ્રૌપદી લીષ્મપિતામહ જે શય્યા ઉપર હતા, તે ખંડમાં ગયાં.

(પતામહુ પલંગપર એાશીકે અઢેલી લાંબા પગા કરી સ્તા હતા. તેમના શ્વેત કેશોને શાભાવે એવી શ્વેત શાલ તેમણે એાઢેલી હતી, તેમનાં નેત્રા મીચેલાં હતાં અને મનમાં જે શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માએ દ્રોપદીને પાંડવાને અભય અપાવવાને માકલી હતી, તે જ પરમાત્માનું તે ધ્યાન ધરતા હતા. નંદનંદન શ્રીકૃષ્ણ ભગવાનના જાપ તેમના મુખથી ચાલુ જ હતા. મહાત્મા ભીષ્મ શ્રીકૃષ્ણની અદ્ભુત લીલાના તે સાક્ષાત્કાર કરતા હતા, તેવામાં જ દ્રોપદીએ જઇ પ્રણામ કરીને કહ્યું; "સસરાજી! હું આપને પ્રણામ કરે છું કું"

મીયેલાં તેત્રે જ ભીષ્મપિતામહે કહ્યું; "અસંદર્શીમાપ્યવતી મવ!" પછી તેત્રા ઉધાડીને કહ્યું; "અહા! કેાથ્યુ દેવી દ્રાપકી! તમે અત્યારે પાછલી રાત્રિના અહીં કયાંથી?"

દ્રૌપદીએ લીષ્મિપિતામહની લજ્જા કાહી એ હાથ જેડીને કહ્યું; "સસરાજ! આજના દિવસ આપની પુત્રવધ સૌભાગ્યવતી છે! એ સૌભાગ્યસહિત આપનું છેલ્લું જ દર્શન કરવા હું આવી છું! મારા સ્વામીઓની આગ્રાથી આપનું દર્શન વંદન કરવાને આવી છું! આપે પ્રતિજ્ઞા લીધી છે કે, આવતી કાલે અપાંડવી પૃથ્વી કરવી! આપનું વચન કાઈ કાળે પણ મિથ્યા થાય તેનું નથી! આપ સત્યવાદી છેા, તેથી કાલે અપાંડવી પૃથ્વી થશે. આપના પુત્રાના અવસાન પછી, આપની આ પુત્રવધનું દર્શન, તેના સૌભાગ્ય સાથે આપ પૂજ્ય કરી શકશા નહિ. તેથી છેલી વારનું આપને નમન કરવાને આવી છું!"

તુરત જ ભીષ્મપિતામહ શય્યાપરથી એઠા થઇ ગયા ને દ્રાપદીને

પૂછયું; "આ સમયે તું કાેની સાથે આવી છે ?"

શ્રીકૃષ્ણના શિખવ્યા પ્રમાણે દ્રૌપદીએ કહ્યું; "સેવક સાથે !''

ભીષ્મપિતામહ બાલ્યા; "દ્રોપદી! આ સર્વ પ્રપંચ શ્રીકૃષ્ણના જણાય છે, તે વિના અન્યની બુદ્ધિ જ નથી. તારા તે સેવક કયાં છે ? તે અનાયના નાય, દીનવત્સલ, ભક્તરક્ષક, પાંડવાના પ્રિય મિત્ર, દેવકીના જાયા, ગાપીઓના પ્રાપ્યુ, લાડીલા ગાપાળ કનૈયા-તારા સેવક કયાં છે ?" ભીષ્મપિતામહની અગાધ બુદ્ધિ જોઇને દ્રાપદી દિડ્નમૂઢ અની ગઇ, સંભ્રમમાં પડી ગઇ.

ભીષ્મપિતામહે એકદમ ઊભા થઇને દ્રૌપદીને કહ્યું; "એ અના-થના નાથ કયાં છે, તેનું મને દર્શન કરાવ!"

દ્રૌપદી બાલી; "હે મહારાજ! એ તે દ્વારપર છે!" તુરત જ અડવાણે પગે લીષ્મપિતામહ તંત્રની પહેલી કનાત બહાર આવ્યા.

અહીંયાં ચાપદારના વેશમાં શ્રીકૃષ્ણ પરમાતમા, હાથમાં છડી લઇને ઊભા હતા, તેમનું દર્શન કરી, તે વિશ્મિત મને હાથ એડીને ઊભા રહ્યા ને તેમનાં ચરણકમળમાં હવનાં અશ્રુઓ પાડતાં તેમણે પ્રણામ કરીને કહ્યું; "હે જગતના નાથ! હે પાંડવાના સખા! આપને આટલા ખધા શ્રમ લેવાનું શું પ્રયોજન શ આવા પ્રપંચ રચવાનું શું પ્રયોજન શ આપનું મારેલું સર્વ જગત મરેલું જ છે; એ જગતમાં હું પણ સમાયલા છું; આ દાસ આપની ઇચ્છાને સહાય આધીન જ છે. હે કેશવ! હે પરમ

પ્રભુ પરમાત્મા! હૈ સિદાનંદસ્વરૂપ! આપની ઇચ્છા વિના એક પાંદડું પછ્યુ ક્રેરેઠતું નથી. તો આ તમારા ભક્ત કે ાલુ ? આપની ઇચ્છાનુસાર પવન વાય છે, સૂર્ય તપે છે, અમિ પ્રકાશે છે, પ્રદ્મા સૃષ્ટિ રચે છે, રૃદ્ર સંહાર કરે છે. આપની જ ઇચ્છા પ્રમાણે આ સૃષ્ટિના વ્યવહાર ચાલે છે. આપ જ આ જગતના જીવાના જન્મ, વૃદ્ધિ, જરા, મૃત્યુના કારણ છા; આપની આજ્ઞાનું કાઈ પણ ઉલ્લંઘન કરી શકે એમ નથી, એવા આપે, આ દાસને માટે પ્રયાસ શા માટે ઉઠાવવા એઇએ ? હે દેવકીનંદન! હે યશાદાનંદવર્ધન! હે ગાપીઓના પ્રાણુ! હે પ્રેમના સાગર! હે સચ્ચિદાનંદ ! હે મહેશ્વર! હું આપની કેઇ આજ્ઞાને નહિ ઉઠાવું તેમ છે ? આપનું નામસ્મરણ જ આ જગતના શાક તથા માહુમાં સંસાર સ્પી મહાસાગરમાંથી તારીને અક્ષય, અલય, સર્વ સુખના ધામ-રુપ તટપર મૂકે છે,† એવા હિરરુપ શ્રીકૃષ્ણચંદ્રે મારે માટે આટલા શ્રમ ન ઉઠાવવા એઇએ."

આટલું ભાલતાં ભાલતાં ભીષ્મિપિતામહ એવા તા ગળગળા થઇ ગયા કે, તેમના કંઠ રુંધાઇ ત્રચા. પછી તેઓ પરમાત્માનાં ચરણા વચ્ચે મસ્તઠ મૂકીને પડ્યા જ રહ્યા, ત્યારે તેમને ઊભા કરીને શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માએ કહ્યું; "કે ભીષ્મિપિતામહ! તમે મારા સ્વામી છા, વડીલ છા, તમારી કાઇ પણ આજ્ઞા પાળવાને આ વ્યવહારબંધનથી હું સદા જ બંધનમાં છું. હું આપના દાસ છું, મને આજ્ઞા કરા તે ઉઠાવવાને હું તત્પર છું."

ભીષ્મિપતામહે કહ્યું; "હે ગાપીકાત! હે જનાર્દન! હે જગજ્ઞાથ! હે પરમ પુરુષ! હે પુરુષાત્તમ! આપનાં વચના સાંભળીને મને અત્યંત ઔદાસીન્ય પ્રાપ્ત થયું છે. આપ હજી પણ શું મારી કસાદી કરા છા ? હું શું આપનું સ્વરુપ જાણતા નથી? કૌરવસભામાં દુર્યોધનને, રણમાં અર્જીનને, જે વિરાટ સ્વરુપનું આપે દર્શન કરાવ્યું તે તમે નથી? એા પ્રભુ! આપ આ વિશ્વનું કારણ છા, વિશ્વનું પાલન કરનારા છા, અવ્યક્ત છા, અવિનાશી છા, દૈત્યાના સંહાર કરનારા છા, નિદ્રારહિત પ્રાભુ વાયુને જીતનારા છા, શાંત, દાંત તથા જિતેદ્રિય છા, સર્વના

<sup>\*</sup> भीषाऽस्माद्वातः पनते भीषोदिति सुर्यः । भीषाऽस्मादिप्रश्चेनद्वश्च मृत्युर्धावित पंचमः।

<sup>†</sup> सक्दुचरितं येन हरिरित्यक्षरद्वयम्।

वदः परिकरस्तेन मोक्षाय गमनं प्रति ॥ पाण्डवगीता.

સાક્ષી છો, ભક્તને આનંદ અપનારા છો, ભક્તનું પાલન કરનારા છો, અનેક અવતારા ધરીને અનેક લીલાઓને વિસ્તારનારા છો ને ધર્મની સંસ્થાપના માટે અનેક અવતારધારી છો; હે ભગવન્! હે કમળનયન! આપ આ સેવક ઉપર—આપના ભક્ત ઉપર દયા કરીને તેને છળા નહિ! કૌરવાની ઇચ્છા તૃપ્ત કરવાને જ્યારે મેં પ્રતિજ્ઞા લીધી, ત્યારે જ હું જાણતા હતો કે, આપની ઇચ્છા વિના એક તરાલું પણ હાલી શકે તેમ નથી. આપે અર્જીનને કહ્યું છે કે, 'સર્વ કૌરવ ચાધવીરાને મેં પૂર્વથી હણેલા છે,' છતાં મારે માટે આપને જે શ્રમ પડ્યો છે તે અપરાધને માટે ક્ષમા કરા! ક્ષમા કરા! મહાતમા પરમાતમાના પરમ ભક્ત લીષ્મ—પિતામહનાં દીન વચના સાંભળીને, શ્રીકૃષ્ણ પણ ગળગળા થઇ ગયા.

પછી પ્રેમપુર:સર ભીષ્મપ્રિતામહેના હાથ પકડી તેમને છાતીસરસા ચાંપીને શ્રીકૃષ્ણુ બાલ્યા; "હે ભીષ્મપિતામહ! હે તત્ત્વના વત્ત્વતે જાણનારા ગાંગેય! હે પરમભક્ત! આપ કુતાર્થ છેા. આપના જેવું ત્રણે લાેઠામાં કાઈ પણ નથી; આપ ને હું એક જ છિયે, તથાપિ હું આપને આધીન છું. હે નરશાર્દૂલ ! હે નૈષ્ઠિક પ્રદ્માચારી ! હે સત્યપ્રવિત ! હે અલેદરૂપ! આપના વચનનું ખંડન કરવાને હું સમર્થ નથી. આપે લીધેલી પ્રતિજ્ઞાને આપ જ સફળ કરશો, એવા નિશ્ચય હાવાથી અને તેમ કરવાં અધ-ર્મના ધર્મ ઉપર વિજય થાય, તે અનીતિને જગતમાં પ્રવર્તની અટકા-વવા અર્થે જ મારે આ શ્રમ લેવા પડ્યો છે. હે લક્ત લીષ્મ! હે ગાંગેય! તમે લીધેલી પ્રતિજ્ઞાને નિષ્ફળ કરવા તમે પાતે જ સમર્થ છા, અન્ય નથી જ. પાંડવા તા શું, પણ આ બ્રહ્માંડના સ્વામી જે હું, તે પણ એ પ્રતિજ્ઞા અન્યથા કરવાને સમર્થ નથી, તેા પછી બીજાની તા ગતિ જ શી ? આ દ્રૌપદ્રી મારી પરમ ભક્ત છે, તેવા જ તમે પણ છા. પાંડ-વાથી પણ તમે મને પરમ પ્રિય છા. વિશ્વના અચળ નિયમ એ છે કે, માતપિતા પુત્રાના રક્ષણકર્તા છે. એ અચળ નિયમના લંગ ન થાય, માટે આ દ્રૌપદીને આપનાં ચરણામાં વંદન કરવાની મેં પ્રેરણા કીધી છે. અને જણાવ્યું છે કે, ''પાંડવાપર આવેલા આ મહાન સંકટમાંથી તેમના ઉદ્ધાર કરવાને ભીષ્મપિતામહ વિના અન્ય સમર્થ નથી; ભીષ્મપિતામહના તું આશીર્વાદ પ્રાપ્ત કર, તેથી જ તારું સૌભાગ્ય સચવાઇ રહેશે!" હે ભક્તશિરામણિ ! દ્રાપદીની પાતાના સૌભાગ્યની કામનાને આપે સફળ કીધી છે અને પાંડવા મૃત્યુના મુખમાંથી ઉગર્યા છે. આપના મૃત્યુના ઉપાય શા છે તે જ આપ દ્રૌપદીને કહ્યા, કેમકે તમે સ્વચ્છંદસૃત્યુ છા.'' ભીષ્મિપિતામહ એાલ્યા; "હે સચરાચર વ્યાપી વિભા! હે સર્વરા! આપથી શું અજાર્યું છે? દુપદરાજપુત્ર શિખંડીના આધ્યુથી જ મારું મૃત્યુ છે, તે આપ જાણે! છેા; છતાં મને શા માટે પૂછા છે! શું આટલા જ માટે આપને શ્રમ લેવા પડ્યો? હે દીનદયાળ! હે ભક્તવત્સલ! હે કરુણાસાગર! આપના એક નિમેષ માત્રથી જ આખા જગતના પ્રલય થાય તાં હું શી ગણુત્રીમાં?"

શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું; "હે મહાત્મન્ ! હે ગાંગેય ! હે સ્વચ્છંદ્રમૃત્યુવાળા ! આપની ઈચ્છા વગર આપનું અત્યુ કરવાને કેાલ્ સમર્થ છે ? તેમાં તમે જે મારા પરમભકત, તેમનું મૃત્યુ આણવાને તેા કાેઈ પણ સમર્થ નથી. હું, જે આ સર્વ સર્જાું છું, પાળું છું, સંહારું છું, તે સમર્થ નથી, તા પાંડવા કેમ સમર્થ બનશે ? પાંડવા આપના પુત્રા છે. એમના કલ્યાણને માટે તમે સદાય ઉત્સુક રહાે, એમાં કાંઇ પણ આશ્ચર્ય નથી. પણ તમે પ્રતિજ્ઞા કરી છે કે, આવતી કાલે રણસંગ્રામમાં 'કાં તા હું નહિ, કે કાં તા પાંડવા નહિ,' આ તમારી પ્રતિજ્ઞા સદા તમારી ઇચ્છા પ્રમાણુ જ સફળ થઇ શકે તેવી છે. તમારા ખાહુબળ આગળ પાંડ-વાના પરાજય જ છે; અને પાંડવાના પરાજય-નાશ એ ત્રણે લાેકામાં તમારી કીર્ત્તિ તથા યશને લાંચ્છન લગાડનાર થઈ પડે. એ ભયથી જ, દેવી દ્રૌપદીને તમારા આશીર્વાદ માટે-અખંડ સાભાગ્યની પ્રાપ્તિ માટે तभारा केवा नित्य ध्रह्मयारीने पर्णे पडावी. पांडवे। के तभारा पुत्रा છે તેમનું રક્ષણ તમારી ઇચ્છાનુરૂપ થયું છે, તમને હણવાને પાંડવા સમર્થ નથી, અને પાંડવાને તમે હણા તા પિતાએ સંતાનાના ઘાત કીધા, એ અધર્મનું પાતક ને અપકીર્તિમાંથી સંરક્ષણ કરાવવા તથા તમારી પ્રતિજ્ઞા 'હું નહિ કે પાંડવા નહિ' એનું સાક્લ્ય કરાવવા માટે જ તમારી લક્તિને અધીન થઇ, તમારી પાસે દ્રૌપદ્દીને વરદાન અપાવવા મેં પ્રેરહ્યા કીધી છે. હે ભક્ત! હું સદા ભક્તની જ ઇચ્છાને વશવર્તી છું. મારા ભક્તની ઇચ્છાથી હું કિચિત પણ વિદ્વર જઈ શકતા નથી. જે તમારી ઇચ્છાથી વિપરીત થાય તા મમ ભક્તનું બિરદ જાય, જે હું સહન કરવે અસમર્થ છું. હે ગાંગેય! જે પાતાને અર્પણ કરે છે, તે બીજાને બચાવે છે, પણ તમારે તા પાતાને અર્પણ કરી પાતા-ના જ આત્માને ખચાવવાના છે. તેમા જીવનનું લઘુત્વ ને મરસ્તુનું

<sup>\*</sup> वानादिप्रभवा कीर्ति: सीर्यादिप्रभवं यशः । डान डेनाशी के प्राप्त थाय छे ते श्रीति ने बीरताथी के प्राप्त थाय छे ते यस, स्वीम्मियाम्ब अनेना क्षेत्रसा द्वाः

ભાગ્યત્વ સારી રીતે જાણા છા. તમે વ્યવહારસંબંધથી બંધાઈ, તમારા દિગન્ત પર્યંત્વ વ્યાપેલા વિશાળ-પ્રપુદ્ધિત આત્માને ક્લેશ વહારાવ્યા છે, અર્થથી તમારા તૃપ્ત આત્માને નીચા નમાવ્યા છે, તે હું સહન કરી શકતા નથી. તમે જીવન્મુક્ત છા, છતાં તમારામાં વ્યવહારબંધ-નની† જે વાસના સહજ હતી, તેના આજે તમે ક્ષય કીધા છે અને તમે વિદેહમુક્ત સિદ્ધ થયા છા;‡ કેમકે પરમ અક્ષર પ્રદ્ધાના તમને સાક્ષાત્કાર થયા છે ને સદસદૂપ માયાને ભેદીને પરપ્રદ્ધાને અનુમવી તમે આત્મસ્થ થયા છે. આ પૃથ્વીપર તમારું ભાવી

દાર્ધ દેહ જીવન કલેશકારી ન નીવડે, તેથી મારામાં સમાવવા માટે જ તમારે મુખે તમારું મૃત્યુ નિર્માણ કરાવ

વાનું આવશ્યક જોયું, ને પરજીવન સમીપ સ્વજીવન તુચ્છ જણાવવા તમને પ્રયાણુ સ્વચ્યું છે. હે મમ પ્રાણુ! પરમ અલેદભક્ત! પ્રારુધકર્મના ભાગા અજ્ઞાનીને તથા જ્ઞાનીને સમાન હાય છે, પણ જ્ઞાનીને ઘૈર્યને લીધે કહેશ થતા નથી, ત્યારે ધૈર્યરહિત અજ્ઞાની કહેશને પામે છે. પંથ કાપનારા છે પુરુષા સમાન રીતે જ પરિશ્રમને વશ થાય છે, પણ જે માર્ગના અંતરને જાણે છે તે ધૈર્ય રાખીને ધીમે ધીમે ચાલે છે અને અજ્ઞાની—નહિ જાણનારા વ્યાકુળ અનીને કહેશ વહારે છે. હે ગાંગેય! તમે પૂર્ણજ્ઞાની છો, પૂર્ણભક્ત છા, મારું અંતર છો; તમને જ વિદિત છે કે, તમે પ્રમુખ સર્વ કૌરવ ચાંધવીરા પૂર્વથી લૌકિક દૃષ્ટિએ હણાયલા છે-સ્વત: મુવેલા જ છે, એ સત્ય છે. તદ્દપિ તમે તે હું જ છું, તેથી તમારી ઇચ્છા વિરુદ્ધ હું કંઇ પણ કરી શકું તેમ નથી. જ્ઞાની મારું અંતર છે, જે મારામાં જ લીન છે, અહંકારવૃત્તિથી રહિત છે, કેવલ આત્મારામ છે, તે કંઇ પણ ઇચ્છતા નથી, તે કામનારહિત જ છે. હે પિતામહ! એવા જ તમે મારા પરમભક્ત છા, સત્વસ્વસ્પને અનુભવનારા છા, પ્રભુદ્ધ છા, મહાતમા છા, સત્વસ્વસ્પને અનુભવનારા છા, પ્રભુદ્ધ છા, મહાતમા છા, એવા છો, ભેદથી રહિત છા. હે તત્ત્વના તત્ત્વને જાણનારા!

<sup>\*</sup> अर्थस्य दासोऽहम्।

<sup>†</sup> संभंधीकनना स्नेद्धनी.

<sup>🛊</sup> बासनाक्षयान्मुक्तिः ।

<sup>॥</sup> सकाः कर्मण्यविद्वांसो यथा कुर्विति भारत ! । कुर्याद्विद्वांस्तथा सक्तिश्वकीर्वेक्ने क्लंभहम् 🐞

श्वाची स्वात्मेव मे मतम्।
 सस्त्वात्मद्तिरेव स्यादारम्नृप्तश्च मानवः। आत्मन्येव च अंतुष्टस्त्रस्य कार्ये व विवाते ॥

સ્વસ્વરૂપના આનંદમાં સદા આનંદે રમનારા! તમે મને છત્યા છે. ને તમારી આજ્ઞાનું હલ્લંઘન કરવાને હું સમર્થ નથી; હવે કહા, હું તમારું શું પ્રિય કરું ?"

ભીષ્મિપિતામહે ગળગળા સ્વરે કહ્યું; 'હે પરખ્રદ્ધ! હે પરમાત્મા! હે સકલ સ્ષ્ટિના સ્વામી! આપના સ્વરુપની પ્રાપ્તિમાં જ મારી કૃતાર્થતા છે. આપની ઇચ્છા પાંડવાને વિજય અપાવવાની છે, એ આપનું એક નિર્મેષ માત્રનું કર્તવ્ય છે. આ સર્વ જગત્ મૃત્યુના મુખમાં જ છે. આપ કાળના પણ કાળ છેા, તેમ અક્ષરના સ્વામી છા. આપનાં દર્શન એ જ મારે સાલાકય, સારુપ્ય, સામીપ્ય અને સાયુજય મુક્તિ છે; એથી મારે વધારે શું જોઇએ ? આપનાં નિત્યમુક્ત સ્વરૂપનું મારા હૃદયમાં દર્શન સ્મરણ રહા;' ને

" ભારત જીદ્ધ સમય જે સુંદર, અર્જીન સ્થને હાંક્યા; તે શ્રીકૃષ્ણ સ્વરૂપ જગસું દર, મમ મનડું શહે ગ્રાંખ્યા. સુંદર અલકાવલીમાં રહી છે, રણની ધૂળ લપટાઇ; લાહે શ્રમજલ ભિન્દ વદ્દનપર, છળી લાગે સુખદાઇ. મમ ધાડા ભાષાનથી ઘાયલ, ખંડિત કવચ અંત્ર ધાર્યું: અનુદિન રહેા મુજ નેણાં આગે, એ છે મુજનું માગ્યું. केने भूक प्रतिझा भाट, निक प्रतिझा टाणी; तेक स्वक्र पमां बागे बगनी, जित मारी जनवारी. પાંડન સેનને મૂર્છિત लेઇ, મુજ સામા ધસી આવ્યા: हाप **भरी** ६ष्टि क्री स्वामि, य<sub>र्ड</sub> हेरी उराज्या. પત્ર પકડી પારથ ત્યાં રાકે, સૃષ્ટિ થરથર કંપે: હસ્તી કળવા કેસરી પેરે, ઉછાઢ વાધ્યા અંગે. सभा विनति नव शष्डारी, मुळ वध धन्छी धाया; તુરી રહ્યું તન કવચ મનાહર, શાલી રહ્યા ધનછાયા. પીતાંબર ક્**ર**કરી રહ્યું છે, એ છળી લાગે ખારી; તેહ સ્પે વસા ચિત્ત મારે, સદા શ્રી ગિરિવરધારી."

ભીષ્મની આ પ્રાર્થનાથી શ્રીકૃષ્ણ પરમાતમા ગળગળા થતા ભીષ્મ-પિતા મહને ભેટી પડ્યા. અન્યોન્યનાં રામાંચા ખડાં થઇ ગયાં, ભેદભાવ મટી ગયા, પરમ જ્યાતીરૂપનું દર્શન થઇ ગયું! બીષ્મ નહિ, કૃષ્ણ નહિ, પણ એક જ-અદ્ભૈતાત્મરૂપ પરમજયાતિ! શ્રીકૃષ્ણ તે જ ભીષ્મ-રુપ ને બીષ્મ તે જ શ્રીકૃષ્ણ રૂપ થઇ રહ્યા. ભીષ્મ, કૃષ્ણ, દ્રૌપદી, પહેરે- ગીરા, સેવક સર્વને એક જ રૂપે અપરાક્ષ ને પરાક્ષ દર્શન થયું. અખંડ એક્ય ! પરમ દર્શન !

પછી લીષ્મપિતામહે શ્રીકૃષ્ણનું અર્ધ્ય પાઘથી પૂજન કીધું. પાતાના ભક્તના થાડા કાળમાં આ જગતમાંથી વિરહ થવાના છે, તેની વેદ-નાથી ઘવાયલા શ્રીકૃષ્ણે ગદ્દગદિત કંઠે લીષ્મપિતામહને અનેક આશી -વાંદા આપીને વિદાય માગી, ત્યારે પુનઃ લીષ્મે પ્રાર્થના કીધી કેઃ-

પિય પ્રાણનાય, મન માહન સું કર પ્યારા; ક્ષસ્તું એક પણ નવ રહો, મુજ નેષ્યુનથી ન્યારા. તુજ કરા ન વિણ તન, રામ રામ ફુ:ખ વ્યાપે; તુજ સ્મરણ વિષ્યુ આ વિશ્વ, વિષ સમ લાગે. તુજ સંપાત્ર વિશ્વ તન, વિપાત્ર કુ:ખ બા સાહે; અકળાય પ્રાણ જવ તુજ—મૂર્ત્ત નવ સાહે. મુજ કુ:ખ હુરણ એા જીવન—પ્રાણ આધારા; સસ્તું અકે પણ નવ રહોા

આ છવનના આધાર, શ્રદ્ધા ૐ તત્સત્; તુજ વિશ્વ જગના કાઢ, સાસે તૃશ્વુવત્ તુજ દશ<sup>દ</sup>નથી સદૂ રગ્ય, અવર, ન**હિ** ચારું; તુજ વિશ્વ આ જગનું સુખ, લાગે નહિ પ્યારું. સચ્ચિદાનંદ ધનસૂપ, આ નેશ્વના તારા; ક્ષસ્ટો એક પણ નવ રહેા૦ ર.

તુજ વિષ્યુ લાગે ક્ષણ એક, કહ્ય સમ લારી; તુજ વિષ્યુ સ્વર્ગનું સુખ, મહા નરક દુ: ખકારી. તુજ સંગે વનનું સુખ, નહાં છું વારી; મારે મન વસ્યા એક, શ્રી બિશ્વિરધારી. રહા સદાકાળ મનમાંહા, પ્રાણના પ્યારા; ક્ષણું એકકે પણ નવ રહેા

દ્રીપદીને અખંડ સૌભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું; પાંડવા ખચ્યા; સ્વચ્છંદ-મૃત્યુ બ્રીષ્મિપતામહે સ્વેચ્છાને અધીન થઇ, સ્વજીવનથી પરજીવન શ્રેષ્ઠ માની, સ્વજીવનને પરમસ્વરૂપમાં વિલીન કીધું. દશમા દિવસના મહાભારતના યુદ્ધમાં શિખંડીના નિમિત્તે, પણ સત્યના વિજય કરીને બ્રીષ્મિપિતામહ અર્જુનના બાણાથી પરાજય પામ્યા, અને પરમાતમાના સ્થમાં જ વિલીન થઇ, ઉત્તરાયણમાં સ્થૃલ દેહના ત્યાગ કરી, સ્ફમની પાર દેવયાનમાર્ગે વિચર્યાં. ભક્તનાં લાડકાેડ પૂરાં પાડનાર પરમાત્માએ જે અદ્ભુત લીલા એ પ્રસંગે દર્શાંવી છે, તે અવર્ણનીય છે.\*

## श्रीकृष्णस्तु भगवान् स्वयम्।

ચાગીન્દ્ર મહાત્માએ સુવિચારને સંબાધીને કહ્યું; "તાત સુવિચાર! પરમાત્મા સદાય પાતાના ભક્તને અધીન છે. જેવી જેવી ભાવનાથી ભક્ત પરમાત્માને ભજે છે, તેવી તેવી ભાવનાથી પરમાત્મા તેને અધીન થઇ રહે છે. જ્યારે કુરુસભાના અન્ય જીવા શ્રીકૃષ્ણને મનુષ્યભાવથી જેતા હતા,† ત્યારે જીવન્મુક્ત બીષ્મપિતામહ શ્રીકૃષ્ણને પરમાત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં જેતા હતા. શ્રીકૃષ્ણનું યથાર્થ અભેદ, એક્સમય સ્વરૂપ

<sup>\*</sup> અહૈતાત્મક દર્શનના આ શ્રંચમાં હૈતભાવ દર્શાવનાર આ બિન્ક જોઇ, કાઇ પથ્થુ વાચકને શંકા થશે; કેમકે "લાકતાધીન ભગવાન્" નામનું આ બિન્દુ છે, તે Guall aue रीते देवनी प्रतीति याय छे. परंतु तेम नथी, से सुक्ष्मदृष्टियी नेता सत्वर कथारी; अरख् हे, आ जिन्हुमां ते। अभेडपड हेम प्राप्त हराय, तेने माट વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે ને અદ્ભૈતના છાધ કરીને અભેદભાવ જ સિદ્ધ કરવામાં આવ્યા છે. અહીં લક્તશાબ કે કરીને સ્વસ્વસ્થાને નાણનારા જવાતમાં સમજવા અને ભગવાન રાબ્કે કરીને શુદ્ધ પરભ્રદ્મ પરમાત્મા સમજવા. છવાત્મા જો કે પરમાત્માન[ સ્વરુપમાં મળા નાય છે, તાપણ તે પરમાત્માનાં અંશક્રૂપે જ ગણાય છે. એમાં સમુદ્રતરંગન્યાય એક દર્શાતલાત છે. જેમ તરંગ સમુદ્રમાંથી જ ઉત્પન્ન યકને સમુદ્રમાં 🕦 છે। મળી નાય છે, પરંતુ તરંગ કંઇ સમુદ્ર કહેવાતા નથી, પણ તરંગ સમુદ્રના જ કંહેવાય છે; એમ જ જીવ વ્યાપક પ્રક્રમાં મળા નય છે, તા પણ તે પ્રક્ષ નહિ-પરંતુ બ્રહ્મભૂત કહેવાય છે. આ સિર્દ્ધાંતને અદ્ભેતમતના પ્રતિપ!દન કરનારા શ્રીમચ્છેક-रायार्थे 'सत्यपि भेदापगमे नाथ! तवाहं न मामकीनस्त्वम् । सामुद्रो हि तरंगः कचन समुद्रों न तारंगः ॥' भे श्वीक्षमां अभेडनुं હार्ड, अद्वेतमतने। सारांश, वैड[तमतनुं રહસ્ય જણાવ્યું છે. અના અર્થ એવા યાય છે કે, 'દુ નાય! તારામાં અને મારામાં અમેક છે, એ જો કે સત્ય છે, તાપણ હું તારા છું, તું મારા નહિ; જેમ 🤰 ત્ત્રસુદ્રના તરંગા 💰ાય 🐌, પથ્યુ કદી તરંગાના સમુદ્ર હાતા નથી,' આમાં જ્ઞાન સાથે ભક્તિરસ ઊછળી રહેલા છે. એથી પણ સ્પષ્ટ કથન ભગવાન શંકરાચાર્ય એક સ્થળે आ प्रभावे १रेखं स्भरक्षमां छे. देहदृष्ट्या तु दासोऽहं जीवदृष्ट्या त्वदंशकः । सात्मबुद्ध्या त्वमेवाइमिति मे निश्चिता मतिः ॥ अर्थः-"है प्रक्षे। ! हेढहिष्टिओ लेतां हुं तमारे। sાસ છું, (કારણ કે તમે સવ<sup>ર</sup>ગુષ્યુકત સ્વામી છા.) જીવભાવે જેતાં હું તમારા અંશ પ્રકરીયા છું, અને શુદ્ધ આત્મદૃષ્ટિએ નેતાં તમે તે હું જ છું, (જે તમે તે જ દું છું, તમારાથી હું જુકા નથી અને મારાથી તમે જુકા નથી.) એવી મારી નિશ્ચિત મતિ છે.

<sup>†</sup> अवजानंति मां मूहा मानुषीं तनुमाश्रितम् । परं भावमजानंतो मम भृतमहेश्वरम् ॥

કૌરવસભામાં માત્ર ભીષ્મિપિતામહ અને વિદુર છે જ નેઇ શક્યા હતા, અને તેમને જ પરમાતમાં અધીન હતા; અન્ય જીવોને તો પાત-પાતાની ભાવનાનુરૂપ દર્શન થયું હતું. આ સૃષ્ટિના સંહાર કરવાને સમર્થ એવા પરમાતમાં ભીષ્મપિતામહના કાળ આણવાને અસમર્થ નહતા, પરંતુ પરમાત્મમય જ ભીષ્મપિતામહ હતા. પરમાત્માને તે વશ નહતા, પણ બીષ્મપિતામહને વશ તે હતા; કારણ કે તે પરમાત્માના એકયના અનુભવ કરતા હતા. ભીષ્મપિતામહ પરમાત્માના પરમ ભક્ત હતા, તેમનામાં રાત દહાડા લીન હતા, તેઓ તેમનું પ્રત્યક્ષ દર્શન જનસમૂહમાં કે એકાંતમાં કર્યા કરતા હતા. એવા ભક્તજનની પ્રતિજ્ઞા અફળ નહિ કરવા માટે, દ્રૌપદીને સાથે લઇને, ભીષ્મપિતામહના આશીર્વાદ અપાવીને, તેમનાં જ વચનનું સાફલ્ય પરમાત્માએ કરી અતાવ્યું હતું. શ્રીકૃષ્ણ એકલા જ જાણતા હતા કે, ભીષ્મ દુરાધર્ષ છે, અજિત છે, આ લોકમાં તેમની ખરાખરી કરી શકે તેવા કાઇ પણ નથી; તે શ્રીકૃષ્ણ-પરમાત્માના પણ પરમ ભક્ત હતા ને તેમણે શ્રીકૃષ્ણને પણ જીતેલા હતા! એવા પરમ ભક્તની પ્રતિજ્ઞા અફળ જાય, એ પરમાત્મા સહન કરી શકે નહિ.

પ્રિય વત્સ સુવિચાર! એ જ ભકતની પ્રતિજ્ઞા પૂર્ણ કરવા પર-માત્માએ પાતાની પ્રતિજ્ઞા ત્યજી ચક્ક પી શસ્ત્ર હાથ ધર્યું હતું. પાતાના ભકતના હિતને માટે પરમાત્માએ શાહા શ્રમ ઉઠાવ્યા નથી. પ્રહ્લાદને જયારે સંકટ આવી પડ્યું, ત્યારે નૃસિંહનું અમાનુષિક રૂપ ધારણ કરીને તેણે તેના સંકટનું નિવારણ કર્યું હતું અને ભક્ત તથા પ્રિય સખા અર્જાનને રભુમાં તૃષા લાગી, ત્યારે ત્યાં જ ગંગા ઉત્પન્ન કરીને તેની તૃષા મટાડી હતી. પરમાત્માએ અનેક ભક્તાની અનેક વેળાએ કામનાએ! પ્રી છે.

## શ્રીકૃષ્ણસ્વપત્તું **રહસ્**ય

હે પ્રિય વત્સા ! શ્રીકૃષ્ણ પરમાતમા પૂર્ણ અવતારી છે. એમનું સ્વરુપ દિવ્ય છે, એમનું જ્ઞાન પણ દિવ્ય છે. એ પરમ અદ્દલત સ્વરુપની અવતારલીલાનું રહસ્ય પણ અદ્દલત જ છે. નંદ એ પ્રદ્ધા છે; યશાદા એ મુક્તિ છે; વસુદેવ એ વેદ છેઃ દેવકી એ પ્રદ્ધાવિદ્યા છે; ગાપી એ ગા (પૃથ્વી, વાણી, ઇન્દ્રિયા, ગા) છે; શ્રીકૃષ્ણે હાથમાં ધરેલી યશિકા એ યાત્રમંત્ર છે; બંસી એ સામ્ય સ્વરુપ છે; ગાપસખાઓ

એ ટ્રેવતાએ છે; વનનાં વૃક્ષા એ તપસ્વીએ છે અને વૃન્દાવન એ સાક્ષાત્ વૈકુંઠ જ છે. ખળભદ્ર એ શેષનાગ છે અને સ્વય એ વેદે નિરૂપણ કરેલું પરખ્રદ્માનું સ્વરૂપ છે. શ્રીકૃષ્ણે જે અનેક પ્રકારની લીલાએ કીધી છે, તેમાં અપરમાતા રાહિણી એ ધ્યાનમૃર્તિ છે; સત્યભામા એ અહિસા સ્વરૂપ છે; અકૂર એ સત્ય છે; ઉદ્ભવ એ ઇદ્રિયનિગઢ છે; કંસ એ કલહ છે; અઘાસુર એ કામ છે; ચાણર એ દ્વેષ છે; મુષ્ટિક એ મત્સર છે; કુવલયાપીડ એ દર્પ છે; બકાસુર એ ગર્વ છે; તૃણાવર્ત એ લાભ છે; કેશી સાક્ષાત ક્રોધની મૂર્તિ છે. શ્રીકૃષ્ણે ધારણ કરેલા શંખ એ લક્ષ્મીરૂપ છે; નંદકખર્યુ એ રુદ્રનું ઉત્રરૂપ છે; સુદર્શન ચક્ર એ જ્ઞાનચિદ્ધ છે; ધારણ કરેલા બાણ એ કાળ છે; શાર્ક્રધનુષ એ માયા છે; પદ્મ એ જગતનું બીજ છે; વૈજયંતી માળા એ વાયુ છે; તુલસીમાળા એ બક્તિ છે; ચમર એ ધર્મ છે; છત્ર એ આકાશ છે, અને પટરાણી ઋકિમણી એ બુદ્ધિ-આઘ શક્તિ-મહામાયા છે.\*

આવું શ્રીકૃષ્ણના પરમ સ્વરૂપનું સ્મરણ લીષ્મપિતામઢ દૃષ્ટિ સમીપથી ક્ષણભર પણ ખસેડતા નહતા. શ્રીકૃષ્ણથી ભિન્ન તેઓને કંઇ પણ દર્શિએ પડતું ન હતું. ચરાચરમાં, જ્યાં દર્ષ્ટિપાત થતા ત્યાં ત્યાં, તે એ જ રવર પમાં વિહરતા હતા. તે સર્વ કર્મ ધર્મ શ્રીકૃષ્ણને અર્પતા, કુલાભિસંધિના ત્યાગી રહેતા, ને કામરહિત અની તેને જ પરબ્રદ્મપૂર્ણનું પૂર્ણ, તત્ત્વનું તત્ત્વ ને સારનું સાર જાણતા-અનુભવતા. એવા પરમભક્ત

લીંગ્મને શ્રીકૃષ્ણુ આધીન જ હતા. હે જીવન્મુકતા ! પરમાત્માનું તમારે ક્ષણુભર પણ ધ્યાન-લક્ષ મૂકવાનું નથી. તેના જ લક્ષમાં જે જીવ નિમંત્ર થાય છે, તેણે સર્વ તીર્થમાં સ્નાન કર્યું, સર્વ પૃથ્વીનું દાન કર્યું, સહસ્ત્ર યગ્ના કર્યાં, પિતૃ-એાને ઉદ્ધાર્યો, દેવાનું યજન કર્યું, એમ સમજવું પરમાત્માના લક્ષમાં વિહરતા જીવ સંસારી નથી, દેહી નથી, પણ કામનાથી મુક્ત જ છે, નિત્ય કેવળને પ્રાપ્ત કરનારા છે, નિર્ગુણ પ્રક્ષ છે. તેને ઇંદ્રિયાના અર્થને વિષે તેમ કર્મ વિષે પણ આસક્તિ રહેતી નથી. જે પુરુષે સર્વ સંકલ્પાના નાશ કીધા છે,† તે જ ચિદાનંદરૂપ પરબ્રદ્મના સખા છે, બંધુ છે, રે ચિદાનંદરૂપ જ છે. પરમાત્માની સાયુજ્યમુક્તિ પ્રાપ્ત કરવા માટે પ્રથમ શ્રવણ, કીર્ત્તન અને સ્મરણની આવશ્યકતા છે; પછી પાદસેવન,

<sup>&</sup>quot; विस्तार भाटे कुळा इच्छे। पनिषत्.

<sup>†</sup> बदा हि नेदियाचेषु न क्रमेस्वनुष्यते । सर्वकंकस्पसंत्यासी बोगाक्यस्तदोच्यते ॥

અર્ચન અને વંદન કરતાં કરતાં દાસ્યભાવ મનમાં આણવા.\* એ દાસ્ય: ભાવમાં હું તેમના હું, એવા વિચાર મનમાં દૃઢપણે ઠસાવવા. એ શરહું શ્રેષ્ઠ છે; પણ મૃદુ છે.

એમાં પુરુષે મનસા વાચા કર્મણા આ જ ૯૯ નિશ્ચય કરી લેવા કે, હે દીનવત્સલ! હે દયાસિંધા! હે કરુણાસાગર! આપનું અલોકિક સ્વરૂપ જાણવાને હે અસમર્થ છું; છતાં આપનું

સ્વરૂપ જાણવાને હું અસમર્થ છું; છતાં આપનું દાસભાવની પ્રાર્થના સ્વરૂપ હું જોઉં છું ને આપના જ પ્રેમમાં રમું છું. હે નાથ! મારા તમારા વચ્ચે માટેા ભેદ છે, છતાં

હું તમારા જ છું; હું તમારે શરણે છું; હું તમારા પરમ ભક્ત છું. હે નાથ! તમે મારા નથી, તથાપિ હું તમારા છું. માટે મારા ઉપર દયા કરીને આપ મને આપની બક્તિના પરમ અધિકારી કરા ને આપને શરણે લ્યા. આ નરકરૂપ સંસારમાં અપાર દુઃખમાંથી ઉગારીને તમે મને તમારી સેવાના અધિકારી કરે! હે નાથ! જેમ સમુદ્રમાંથી નીપજતા તરંગા સમુદ્રના છે, સમુદ્ર કંઇ તરંગના નથી, તેમ જ હે દીનવત્સલ! ભેદભાવ હોવા છતાં હું તમારા છું. તમે મારા નથી.

આ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવા માટે સાધનાના અભ્યાસ પરિપાક દશાને પામવા નેઇએ. આ બક્તિપ્રકાર મૃદુ છે. એવી દાસ્યની સ્થિતિ પૃર્ણ્ થતાં દાસ પણ સખા થાય છે. એવું આ સંસારમાં અનેક સ્થળે જેવામાં આવ્યું છે, તા પરમાત્મા એકનિષ્ઠ બક્તને પાતાના સખા કરવાના વિલંખ કરે તેમ નથી. એ સ્થિતિમાં, જે પરમાત્માનું દાસ- સ્થિતિમાં બિદનાવે ઉપાસન થતું હતું, અને જે પરમાત્માનું અન્યસ્પે સેવન થતું હતું, તે પરમાત્મા સખા સ્થિતિમાં ભક્તના હૃદયમાં જ નિવાસ-સ્થિતિ કરી સર્વકાળ રહે છે. એ સ્થિતમાં આવેલા જીવના ચર્મચક્ષુ સમક્ષથી પરમાત્મા દ્વર જાય, પરંતુ તેના હૃદયચક્ષુ સમીપથી તેનું વિદ્વર થયું, એ તા અશકય જ હાય છે. સંસારમાં રહ્યા છતાં અનેક જાતનાં દુ:ખા આવી પહે, તેવે સમયે પણ પરમાત્મા જેના હૃદયમાંથી વિદ્વર થઇ શકતા નથી, તેવા બક્તને અંતે પરમાત્મા પોતાના હૃદય સાથે, જેમ ગાપીઓને ચાંપી હતી, તેમ ચાંપીને તેની સર્વ કામનાઓને સફળ કરે છે. બક્તિના આ દ્વિય પ્રકાર મધ્યમ ગણાય છે, પણ બક્તિનો શ્રેષ્ઠ પ્રકાર આત્મનિવેદન છે.

श्रवणं की सेनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनम् । अर्थनं वन्दनं दास्यं सक्वमारमनिवेदनम् ॥
 इति पुंखापिता विष्णोर्भिक्षवेतवव्यक्षणा । कियते भगवत्यदा तन्यक्षेऽधीतमुक्तमम् ॥

એ સ્થિતિને પ્રાપ્ત થયેલા જીવને વાસુદેવઃ સર્વમ્ । સર્વત્ર વાસુદેવ વગર બીજું કંઇ પણ દિષ્ટએ પડતું નથી. હું તે તે ને તે તે હું, આત્મનિવેદન એવી સાત્વિક ભાવના તેના હૃદયમાં વિલસે છે; તેવા પુરુષ, નિત્ય, મુક્ત પરમાત્માના પરમ અનન્યભક્ત છે.

જે પાતાથી અન્ય કંઇ જોઇ શકતા નથી, અન્યને ઉપાસતા નથી. અન્યનું શરણું લેતા નથી, જે સર્વાકાર, સર્વમય, ચિદાનંદસ્વરૂપમાં જ વિલસે છે, સર્વત્ર અભેદમય જુએ છે, તે નિઃસંશય રહીને સંસારની સર્વ કામનાના ત્યાગ કરી દે છે. તેને શત્રુ કે મિત્ર, સ્વજન કે અન્યજન, સુવર્ણ કે ભસ્મ, પારસમણિ કે પાષાણ, રાગ કે ભાગ, તીર્થ કે ધયચનું ઘર, દેવાંગના કે કૂખડી, ધાન કે સર્વાંગસુંદર અર્ધા, અમૃત કે વિષ, આ લાક કે દેવલાક, કીટત્વ કે વિહંગમત્વ, કાઇ પણ સ્થિતિ સમાન છે. તેમાં તે સુખ કે દુઃખ માનતા નથી, પણ એકરુપ રહે છે. જેની સ્વર્ગની, ઇંદ્રપદની કામના નષ્ટ થઈ છે, તે જ સાયુજ્ય મુક્તિના સ્વામી છે. શ્રીકૃષ્ણ પરમાતમાએ કહ્યું છે તેમ, કર્મફળના આસંગા તજી, નિત્ય ત્રુમ, નિરાશ્રય એવા જે કર્મને વિષે અત્યંત પ્રવૃત્ત છતાં પણ કંઈ કરતા નથી, \* જોવા છતાં પણ જોતા નથી, સાંભળવા છતાં પણ સાંભ-ળતા નથી, કર્તવ્ય માત્રમાં જેની ઉદાસીનતા છે, તે સદાય તુમ છે, सहाय मुक्त छे. ये स्थितिने प्राप्त थया पछी ये लक्तने पुनर्जन्म નથી; તેને ઉદયે નથી, તેમ અશ્તે નથી; તે સત્ કે અસત્થી વિદ્વર નથી, તેમ ભિન્ને નથી. જેનું અહંત્વ નાશ પામ્યું છે, તે સાક્ષાત્ પ્રદ્યા-રૂપ જ છે. આત્મસ્વરૂપના સહજાનંદમાં સદા વિહરતા, સ્વચ્છંદ લીલા ભાગવતા, એ ભકતા નિ:સંગ, નિરર્ગળ, એવી રીતે વચરે છે કે. જેમ પાણીમાં ચાલતા મચ્છની ગતિ કે આકાશમાં ઊડતા પક્ષીની ગતિ ગૃઢ રહે છે-અને તેના પાર પામી શકાતા નથી, તેમ આત્મનિષ્ઠ એકાંતિક ભક્તને મનુષ્ય તેા શું પણ દેવતાએ પણ કળી શકતા નથી. આવી સ્થિતિને પ્રાપ્ત થઇને, હે તાત! તમે જગતમાં વિચરા. તમને કાઇ પણ પ્રકારના દેાષ લાગશે નહિ. પરમાતમા ભક્તના છે, ભક્ત તેના છે, ભક્ત ને તે એક સ્વરૂપ છે. એ સ્થિતિને પ્રાપ્ત થયેલા જવ, हुद्दी छते छवन्मुक्त छे; विहेद्दी छते छवन्मुक्त छे.

હિરિ: 🧈 શાંતિ:! શાંતિ:! શાંતિ:!

<sup>\*</sup> त्यक्ता कमेफलासंगं नित्यतृप्तो मिराश्रयः । कमेण्यमित्रवत्तोऽपिनैवर्कि वित्करोति सः ।

#### જ્યાતીરૂપનું દર્શન

પાતાના પ્રિય શિષ્યાને આ પ્રમાણે ઉપદેશ કરીને ચાેગીન્દ્ર મહાત્મા ક્ષણમાત્ર મૌન ધરી રહ્યા. બંને શિષ્યા ગુરુદેવના મુખદર્શનનું પાન કરતાં ગળગળા થઈ ગયા. જવાની ઇચ્છા ન છતાં, નિરિચ્છાએ ઊઠ્યા; મન્દ મન્દ પગલે ચાલવા માંડ્યું. ગુરુદેવ તેમના મનાભાવ જાણી ગયા, ઊઠ્યા. તેમણે બન્નાને હૃદયસરસા ચાંપ્યા, માર્ગસ્થ કીધા.

થાડાંક પગલાં આગળ જઈ, સુવિચાર ને પ્રકટપ્રજ્ઞાએ ચાગીન્દ્ર દેવનું પુનઃ દર્શન કરવા મુખ ફેરવ્યું. શું દૃષ્ટિએ પડ્યું? પર્લુકુટી-ગુદ્ધા ન હતી, સિંહ પણ ન હતા, માત્ર ચાગીન્દ્ર! સમાધિસ્થ ચાગીન્દ્ર! તે આકાશમાં ઊસા હતાાં. ધીમે ધીમે તે આકાશમાં વ્યાપક જણાવા લાગ્યા. સુવિચાર ને પ્રકટપ્રજ્ઞાની દૃષ્ટિ એકતાર થઇ. પછી ધીમે ધીમે, ક્ષણે ક્ષણે તેમના સ્થળ કે સફમ પરમાણુઓ ઓગળવા લાગ્યાં ને એતેએતામાં તે એવા અદશ્ય-અગાચર થતા ગયા કે, ચર્મચક્ષુથી એવું અશકય થઇ પડ્યું.

અન્ને શિષ્યા યાગીન્દ્રના આ પ્રમાણે અકસ્માત અદ્દય ઘઈ જવાથી-વિશ્વમાં વિશ્વમય થવાથી અતિ ઘણા મુંઝાઇ ગયા. તેમનાં નેત્રામાંથી એક સરખી અશ્રુઓની ધારા વહેવા લાગી. એટલામાં યાપાસ એક દિવ્ય સ્વરૂપ વ્યક્ત થવા લાગ્યું. તે સર્વવ્યાપી સ્વરૂપ, મહાતેને રાશિના પુંજરૂપ અલાકિક ગાન કરતું હતું, સર્વત્ર છવાઇ ગયલું હતું. જે દિશામાં દૃષ્ટિ કરે તે દિશામાં મહાત્માનું સ્વરૂપ દર્શન દેતું હતું, ત્યાંથી મધુરા ગાનનાદ એવા જ નીકળતા હતા કે, "સંસારના નિષ્કામપણે સ્વયં પ્રાપ્ત થયેલા ભાગા ભાગવીને કુદન-

દિલ્ય બાધ ત્રુપ થયા વિના પરમાત્માનું પરમધામ પામી શકાતું નથી. તે ધામ પ્રાપ્ત કરનારાએ સર્વ વાસનાના ત્યાગ કરવાના છે. દુ શિલ્યા! દુ બાળકા! તમારુ શેષ આયુષ્ય મદાત્મક કરીને સંસારમાં વિચરણ કરવાથી કાઈ પણ જાતના તમને પ્રત્યવાય લાગશે નહિ. જયારે ધર્મની ગ્લાનિ થાય છે ત્યારે મારા જન્મ છે. આ જન્મ પણ તે જ છે. મારારુપ થશા, મારા ભક્ત થશા, તા તમારી ગતિ છે, માસ છે." આ પ્રમાણે ધૂમતા નાદમાંથી નીકળતા શબ્દન પ્રદાસત્વરૂપમાંથી એક પરમજ્યાતિ પ્રકટ થઇ અને જોતજાતામાં આકારશના અવકાશમાં વિલીન થઈ ગઇ.

બંને દંપતી શુદ્ધ મા ખન્યા છતાં પણ ગુરુવિરહ્યી ઉદાસ થઇ ગયાં. પછી કેટલાેક કાળ પર્વતપર રહી, ગુરુની આજ્ઞાને અનુસરી, પ્રારુષ્ધ ભાગવવાને તેમણે એ દિવ્ય સ્થળના ત્યાગ કીધા, તે બંજે ધીમે ધીમે હિમાંગરિનું સાન્દર્ય નીરખતાં નીરખતાં પાતાના સ્થાનમાં આવી રહ્યાં. જે ઉત્તમ જ્ઞાન તે મહાતમા પાસેથી પ્રાપ્ત કીધું હતું, તેના અનેક લાેકાને ઉપદેશ આપીને, સંચિત કર્મના ભાગ ભાગવી, નિર્વાસનિક ખની-શુદ્ધ નિર્ગુષ્યુ ખની, કાળની જ નિરીક્ષા કરતાં તેઓ સંસારમાં વચરવા લાગ્યાં અને કાળ આવતાં પરમાત્માનાં પ્રેમધામમાં જઇને અખંડ પ્રેમાનન્દની લીલાના અનુભવ કરવા લાગ્યાં.

इति श्रीनंदनंदनपादारविंदमिर्लिदेन देशाइकुलोत्पन्नेन सूर्यरामसुतेन इच्छारामेण विरचिते चन्द्रकान्ते पर्णकुटीरहस्यनाम्नि चतुर्थप्रवाहे तत्त्वानुसंधानोपदेशनामा द्वितीयः खंडः ॥

#### વિલય

कृष्णे रताः कृष्णमत्तस्मरन्ति रात्री च कृष्णं पुनरुश्थिता ये। ते भिन्नदेहाः प्रविशन्ति कृष्णं हविर्यथा मन्त्रहुतं हुताशे॥

અર્થ – શ્રીકૃષ્ણ (પરમાતમા)મ િ આસક્ત, શ્રીકૃષ્ણનું ક્ષણે ક્ષણે ક્ષ્મરણ કરનાર, રાત્રિના સૂર્તા પણ શ્રીકૃષ્ણનું (અર્થાત્ નિદ્રા, સ્વપ્રમાં પણ શ્રીકૃષ્ણનું), ઊઠતાં પણ શ્રીકૃષ્ણનું જેને સ્મરણ થાય છે, તૈવા જીવાત્મા ભિન્ન કેઢવાળા છતાં, જેમ મંત્ર ભણી ઢામેલું ઢવિ અગ્નિમાં મળા ન્ય છે, તેમ શ્રીકૃષ્ણમાં મળી ન્ય છે.

[ ને ં ધ — ચન્દ્રકાન્તમિશ્ના ચતુર વિભાગના અથવા પંચમ પ્રવાદના અલ્પ આરંભ કરીને ગ્રન્થકર્તા અમારા પૃત્ય પિતા શ્રી ઇચ્છારામ સૂર્ય રામ દેશાઇ એમના દેહ શાંત પડ્યો. દેયાળુ સર્વે ધરની ઇચ્છા આ ગ્રન્થની પૃતિ ને અનુક્રળ ન થઇ, એટલે આ પ્રત્યમાળાના છેલ્લા ભાગ યદ્યછાએ અપૃશ્ દશામાં જ રહ્યો છે, અને તે કાઇથી પૃર્શ થઇ શકે તેમ નથી. સદ્દગતના વચનામૃત પ્રમાણે તેઓશ્રીના પાત્ર શ્રીકૃષ્ણ અને ઉદ્ધવના સંવાદ દ્વારા પરમાત્માના પરમધામનું અવર્શનીય શક્ય વર્ણન આપવાના વિચાર હતા, પશ્ચ તે ફ્લીલ્ત થયા નહિ. ઘણા જિજ્ઞાસુઓ તેમના રચિત ચતુર્ય ભાગ માટે પૃચ્છા કશ્યા કરે છે, તેઓની જિજ્ઞાસા તૃપ્ત કરવા માટે આ ખુલાસી કરીએ છીએ.

[ ચંદ્રકાંત ભાગ ૪ થાના થાડાકજ પાનાં લેખકે લખ્યાં હતાં. ત્યારપછી લેખકનું તા૦ ૫–૧૨–૧૯૧૨ ના રાજ અચાનક હુદય અંધ પડી જતાં અવસાન થયું, એટલે બ્રંથ અપૃદ્યું રહ્યો છે. - પ્રકાશક તા૦ ૧–૧૦–૪૮ ]

# ય ન્દ્ર કા નત

(वेद्दान्तज्ञानने। भुभ अन्य)

ચતુર્થ ભાગ પંચમ પ્રવાહ-અભ્યાસયાગ; ષષ્ઠ પ્રવાહ-જ્યન્સુક્તિ; સપ્તમ પ્રવાહ-પરમધામ-કેવલ્યધામ*ે* 

#### <sub>કર્ત્તા</sub> ઇચ્છા**રામ સુર્યરામ <b>દેસા**ઈ

"ઝુજરાતી"ના આલ તંત્રી. "ગુજરાતી" પ્રેસના સ્થાપક. "ગુજરાતી" પંચાંગના પ્રવર્ત કે સંપાદક–"બૃહત્ કાવ્યદાહન," "નરસિંહ મહેતારૃંત કાવ્યસંગ્રહ," "પદબંધ ભાગવત," "કૃષ્ણચરિત્ર," "પંચદશા" હપર "ચન્દ્રકાન્ત વિવરહ્યું"ના કર્તા. હિન્દ અને બ્રિટાનીયા, દિલ્હીપર હલ્લા, શિવાજીની સુરતની લ્દ, સવિતા સુંદરી, ગંગા, દીપુ સુલતાન, બાળવાના આનં દ વગેરૈના પ્રણેતા. વાલ્મીકિ રામાયણ, શુક્રનીતિ, વિદુરનીતિ, યમસ્મૃતિ, ચારુચર્યા અથવા શુભાચાર, કળાવિલાસ, અરેબિયન–નાઇટસ,

> ''ગુજરાતી'' પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ, સાસુન ખિલ્હીંગ, એલ્ફીન્સ્ટન સર્કલ, કાેેટ–મુંબધ

સંવત ૨૦૦૪]

सिन १५४८

પુસ્તક મળવાતું કેકાલું—

# "ગુજરાતી" પ્રિન્ટિંગ પ્રેસ,

સાસુન બિલ્કિંગ, એલ્ફીન્સ્ટન સર્કેલ, કાેંદ્ર, મું મઇ ૧

\*

## ચન્દ્રકાંતની કરવા ધારેલી રચના

यन्द्रकांत काग १ क्षे। वितीय प्रवाह—पुरुषार्थ द्वितीय प्रवाह—चेतन्य यन्द्रकांत काग २ को चतुर्थ प्रवाह—पर्णकुटी रहस्य यन्द्रकांत काग ४ थे। वितीय प्रवाह—अन्युतपदारोहण चतुर्थ प्रवाह—पर्णकुटी रहस्य पंचम प्रवाह—अन्यासयोग पष्ठ प्रवाह—जीवन्मुक्ति सप्तम प्रवाह—परमधाम—केवल्यधाम

×

"'અંદ્રકાંત ૪ થા ભાગ'નાં ૮૦ પૃષ્ઠ લખાયાં છે, પણ અગાડી ચાલતું જ નથી."

લેખકના પરમિત્ર **અદ્**યત છાયનલાલ ઠા**કારદાસ માદીપર** લાગ્ર૧-૧૧-૧૯૧૦ ના લખેલા પત્રમાંથી **ઉ**ર્દ્ધતા નોંધ:-ચંદ્રકાંત ભાગ ચાેથાનું માળખું, રૂપરેખા, રચના નીચે પ્રમાણે ગાેઠવી રાખી હતી, પશુ તે પ્રમાણે કરવાને લેખક દીર્ધ આયુષ્ય ભાગવવાને આ પૃથ્વીતળપર હૈયાત રહી શક્યા નહિ, તેથી આ ચંદ્રકાંતના ચાેથા ભાગ પૃર્ષે લખાયા નથી. તેટલા પૂરતા ચંદ્રકાંત શ્રંથ અપૂર્ષે કહેવાય. નીચેની અનુક્રમિલ્કા પરથી વાંચનારને ચાેથા ભાગનું ઝાંખુ, અસ્પષ્ટ દર્શન થઇ શકે તાે ઇશ્વરકૃપા સમજવી.

ગાંધી જયંતી :: તા૦ ર-૧૦-૧૯૪૮ પ્રાણુભાઇ ઇચ્છારામ દેસાઇ

#### અનુક્રમણિકા

પંચમ પ્રવાલ-અભ્યાસયાગ (પરમાત્માને પામવા માટે શું કરતું? અને

કેવા યાગ ફળદાયા નીવડે તેનું વર્ણન.) શાસ્ત્રાનું ને સદ્ગુરના વચનાનું ર**હસ્ય** સમજ્યા પછી યાગ્ય—એક ધ્યાનથી પરમા-

ત્માને પામવાના મુમુક્ષુ અભ્યાસ કરે છે.

षष्ठ प्रवाद्ध-छवन्भुदित

(છવન્મુક્ત એટલે શુ ? અને કેવા પ્રકારે જીવન્મુક્તિ મળે તેનું વર્જાન.)

પરમાત્માને પામવાના અબ્યાસ કરતાં કરતાં પ્રારખ્ધ પુરુષાર્થ યાગે તે મુમુક્ષુ જીવનમુક્ત થઈ જશે.

**સ**प्तम प्रवाद-पर्भवाभ

(પરમધામ એ શું છે? ત્યાંના ઐ**ષ**ર્ય-પ્રતાપ; કૈવલ્ય દશા પ્રાપ્ત થતાં, થતી જનની-આત્માની સ્થિતિ; પરમાત્માનું નિત્યમુક્ત સ્વરૂપ-પરમધામ-અક્ષરધામ કેવું છે, તે સર્વેનું વર્ણન.)

ને જેવા તે મુમુક્ષુ જીવનમુક્ત **થ**યા કે પરમધામને પામી લય<mark>યોગ સાધશે</mark>.

#### લેખકનું વક્તવ્ય

ચાંદ્રકાંત પ્રથમ ભાગ (સન ૧૮૯૧ માં) તૈયાર કીધા ત્યારે આ પ્રમા-એની રચના કરવા નિર્ધારી હતી ને માત્ર દિશા દર્શાવી હતી; પહ્યુ લખતાં લખતાં જેમ વિચારમાં વધારે ઊંડા ઉતરતા ગયા, તેમ તેમ એ ક્રમમાં સહજ ફેરફાર થતા ગયા છે. ધ. સૂ. ક્રમાઇ. સન ૧૯૧૨.



#### प्रशस्ताचरणं निस्यमप्रशस्तविवर्जनम् । एतद्वि मङ्गलं प्रोक्तमृषिभिस्तश्वद्धिभिः ॥ १ ॥

નિત્ય પ્રશંસનીય ઉત્તમ આચરણથી વત લું અને અપ્રશંસનીય ખરાબ આચરણના ત્યાગ કરવા એને જ તત્ત્વદર્શી ઋષિઓએ મંગલ કહ્યું છે. ૧

> मंगेलामंगलं यत्यत् करोतीतीत्वरो हि मे । तस्तर्वे मंगलायेति वित्वासः सस्वयैलक्षणम् ॥ २ ॥

ઈશ્વર જે કાંઇ મંગળ કે અમંગળ કરે છે તે સવ<sup>®</sup> મારા મંગળ માટેજ છે, એવા દૃઢ વિશ્વાસ દુાય તેને ઈશ્વર સાથેના સખ્યપણાના લક્ષણ તરીકે આળખવામાં આવે છે. ર

> यक्ततं यरकरिष्यामि तत्सर्वे न मया कृतम् । त्वया कृतं तु फळभुक् त्वमेव मधुसुद्दन ॥ ३ ॥

& મધુસ્દન ! મેં જે કંઈ કરેલું &ાય અથવા હું જે કં8 કરીશ તે સર્વ મારું કરેલું નથી, પણ તેં કરાવેલું છે, અને તેના કળના બાક્તા પણ તમે જ છા. ૩

> येन केन प्रकारेण यस्य कस्यापि देहिन: । संतोषं जनयेत् प्राज्ञः तदेवेश्वरपूजनम् ॥ ४ ॥

る少月日の少月日の少月日の少月日の少月日

प्राज्ञ भाष्ट्री डेाधपण् प्रकारे महेनत सहने भानव अनने संतिष आप्या होय ते। ते अ तेनुं ध्यापूजन छे. ४ यत्सत्त्वा सदिदमस्ति यदात्मभासा प्रद्योतितं जगदशेषमपास्तदोषम ।

यत्सत्तयाः साददमास्त यदात्मभासा प्रचातित जगदशपमपास्तदाषमः। तद्भव्यः निष्कद्धमसंगमपारसौद्धयं प्रथ्यम्भजे परममंगलमद्वितीयम् ॥ ५ ॥

જેની સત્તાથી આ જડ ચેતનાત્મક સર્વ જગત્ અસ્તિત્વ ભાગવે છે અને જેના પ્રકાશથી પ્રકાશ છે, તે સર્વ જાતના નિષ્કળ, સર્વ સંગ્યી રહિત, કાેલાથી રહિત, અપાર સુખરવરૂપ, પરમ મંગલમય અને ઘઢઘટમાં વ્યાપી રહેલા અદ્વિતીય એવા પ્રશ્નને હું અલું છું. પ नाष्ट्रस्टः कस्यचित् ब्र्यात् न चान्यायेन प्रच्छतः। जानकपि हि मेधावी अस्वत् लोक भाषरेत्॥६॥

પૂછ્યા વિના ધાલવું નહિ, છળકપટથી પૂછનારને જવાબ આપવા નહિ, મેધા એ તા સર્વ બાશ્યુતા હૈાવા છતાં જગતમાં જડ પ્રમાણે આચરણ કરવું. ૬

केचिद्वरन्ति धनश्चीनजनो जघन्यः केचिद्वदन्ति गुणहीनजनो जघन्यः । व्यासो वद्दयखिळवेदपुराणविज्ञो नारायणस्मरणहीनजनो जघन्यः ।। ७ ।।

સાંસારિકા વકે છે કે ધનહીન જન કંઈ કામના નહિં; નીતિજ્ઞા કહે છે કે ગુણ્હીન મતુષ્ય કંઇ કિંમતના નહિ; પરંતુ અખિલ વેઠ પુરાણ જ્રષ્ણનારા વ્યાસકેવજીનું તા એમ કહેવું છે કે, શ્રીનાશયશ્ર્ના સ્મરણ્યી વિમુખ થયેલ મતુષ્ય જ ખરેખર પામર છે. ૭

> सूद्धः सचरितः सती प्रियतमा स्वामी प्रसादोन्स्रकः स्निग्धं मित्रमवञ्चकः परिजनो निष्क्वेशकेशं मनः। आकारो रुचिरः स्थिरश्च विभवो विद्यावदातं सुस्तं तुष्टे विष्टपहारिणीष्टदहरौ संप्राप्यते देहिनाम्॥८॥

જે જગતના ઉદ્ધાર કરનાર વિષ્ણુ ભગવાન પ્રસન્ન થયા હાેમ તા જ પુર્ષને સારાં આચરણવાળા પુત્ર થાય છે, સતી સાધ્વા સ્ત્રી મળે છે, સ્વામા (શેઠ વગેરે પાયલ કરનાર) પ્રસન્ન રહે છે, સ્નેઢ-વાળા મિત્ર મળે છે, નાેકર વગેરે શુદ્ધ મનથી રહે છે, મનમાં શાેડા પણ કલેશ રહેતા નથી, સુંદર રૂપ પ્રાપ્ત થાય છે, વૈમવ સ્થિર થાય છે, અને મુખ વિદ્યાથી શુદ્ધ થાય છે. ૮

कोऽहं कस्त्वं कुत आयातः का मे जननी को मे तातः। इति परिभावय सर्वमसारं सर्वे त्यक्त्वा स्वप्रविचारम्॥ का तब कांता कस्ते पुत्रः संसारोऽयमतीव विचित्रः। कस्य त्वं वा कृत आयातस्तन्त्वं चित्रय यदिदं भातः॥ ९॥

હું કાે ણું? તું કાે જા ? કચાંથી આવ્યા ? મારી જનની કાજા ? મારા પિતા કાજા ? આ પ્રમાણે સ્વયતુદ્ધ સર્વ સંસારના ત્યાગ કરી સર્વ અસાર છે એમ બહા. તે જ પ્રમાણે તારી સ્ત્રી કાે છું ? તારા પુત્ર કાેશ્ય ? તું જ પાતે કાેના ? અથવા તું કચાંથી આવ્યા છે ? આ સંસાર જ ઘણા વિચિત્ર છે. માટે હે લાઇ! આ સર્વ વસ્તુ-સ્થિતનું તું મનન કર. ૯ काहं बचेकि विका विरक्षिकस्थः दर्शक्ती विद्युक्षं कुटस्थस्तप्रकासं प्रकृतिसुकरिता सण्डक्ती क भावास्। काविचारंगमेति स्थगितपरस्खा वित्तभित्ती लिखन्ती सर्वानर्थाननथान् विषयगिरिसुवा वासनागैरिकेण॥ १०॥

જે નિત્ય નિરતિશય સુખર્ય, વિશુદ્ધ, ક્રૃંગ્સ્ય, સ્વયંપ્રકાશ એવા પરબ્રદ્ધનાં સ્વરૂપને કર્શાવતી તથા માયાનું ખંડન કરતી, સ્વભાવશી જ સુચરિત્રવાળી 'ક્ષદું ક્રહ્યાં હું બ્રહ્મર્ય છું, એવા આકારની બ્રદ્ધવિદ્યા કર્યા અને પરબ્રદ્ધના સુખને ઢાંઇ કૈનારી તથા વિષયરૂપી પર્વત હપર હત્પત્ર થયેલા વાસનારૂપી ગેરવકે ચિત્તરૂપી બર્તિ હપર સર્વ જતાના અનર્યોને આહેખતી અર્યાત્ ચિત્તને અનર્યોના તરફ ઘસડી જનારી 'ક્ષદ્ધં, मम' હું તથા મારૂં તારૂં એવા પ્રકાશની અવિદ્યા કર્યો ? ૧૦

यामासाय त्रिकोकीजनमहितशिवानस्त्रभारामभूमि त्रद्यादीनां छराणां सुस्रवसतिस्रवां मण्डलं मण्डलन्ति । नो गर्भे व्यास्त्रव्यक्ति क्रिबिदपि महजा मातुरुत्सान्तिभाज-स्तां कार्शी नो भजन्ते किमिति समतयो दुःसभारं वहन्तः ॥११॥ ત્રણે લાકમાં પરમપૂજ્ય શ્રી ઉમાવલ્લભ એવા શંકરની વિશ્વામ લ્લિમરૂપ કાશીપુરીમાં જે મનુષ્યા નિવાસ કરે છે, તે મનુષ્યા બ્રહ્મા- દિક દેવતાઓના સુખકારક સ્થાનાને પણ અલંકૃત કરે છે. અર્થાત્ તે તે પવિત્ર સ્થાનાના પણ એક આભૂષણભૂત થઇ પડે છે. એટલું જ નહિ, પરંતુ તેઓને માતાના ગભેમાં કહી પણ પુન: આળાટલું પડતું નથી અને જન્મમરણના ફેરામાંથી હમેશને માટે મુક્ત થઈ જાય છે. માટે હે સુમતિમાન પુરુષા! તમે શા માટે સાંસારિક દુ:ખના ભાવને વહા કરા છા? અને કાશીપુરીમાં શા માટે વાસ કરતા નથી? ૧૧

त्रणतद्दितचौरः पूतनाप्राणचौरः वक्ष्यवसम्बोरो बालगोपांगनामम् । नयनहृद्यचौरः पश्यतां सज्जनामम् अपहरति मनो मे कोऽण्यवं मृष्णचौरः ॥ १२॥

શરેલું આવેલાના ફુ:ખ હરતાર, પૂતનાના પ્રાથ્યુ હરનાર, બાલગાપીઓના બંગડી અને વસ હરેલ્યુ કરનાર તથા જ્ઞાની સજ્જનાના નયન અને હુદય ચારનાર એવા કાઇ એક અનિવેલ્યુંનીય કૃષ્ણ ચાર માર્ગમન હરી જાય છે. ૧૨ गङ्कातीरे हिमगिरिधिखाबद्धपद्मासनस्य वक्षध्यानाभ्यसनविधिना योगनिद्धां गतस्य । किं तैर्भाव्यं मम सुद्दिवसैर्थत्र ते निर्विवद्धाः संप्राप्त्यन्ते जरठहरिणा शृक्षकब्द्दविनोदम् ॥ १३ ॥

મંગાના તીર ઉપર હિમિગિરિની સિલાપર પદ્માસન વાળી, વિધિ પ્રમાણે બ્રહ્માનું ધ્યાન ધરીને યાગિતદ્રાને પામેલા એવા મારા શરીરને નિઃશંક થઈને ઘરડાં હરણાં પાતાનાં શિંગડાં ઘર્સ, અર્થાત (ધરડાં હરણ પાતાનાં શિંગડાં ઘર્સ તા પણ સમાધિ છુટે નહિ એવી બ્રહ્મધાનલીન યાગિતદ્રાને પ્રાપ્ત થયેલા) એવા મારા સુદિવસા અંતિમ સમયમાં વ્યતીત યાએા. ૧૩

ततः पदं तत्परिमार्गितव्यं यस्मिन्गता न निवर्तेति भूयः। तमेव चायं पुरुषं प्रपये यतः प्रकृतिः प्रसृता पुराणी॥ १४॥

જ્યાં આગળ ગયેલા કરીને સંસારમાં આવતા નથી તેવા સંસાર વૃક્ષના મૂળભૂત વિષ્ણુપદને શોધવું. પરમાત્માને શોધનાશ પુરવે જે પરમાત્માથી ચિરકાળવડે આ સંસારની પ્રવૃત્તિ થઇ છે, તે જ આદિ પુરૂષને શરણે જઉં છું, એ પ્રમાણે એકાંત લક્તિથી પરમ પદને શોધવું. ૧૪

serves or bespected to serves on the serves of the particular of the serves of the ser

निर्मानमोहा जितसंगदोषा अध्यात्मनित्या विनिष्टतकामाः । द्वंद्वैर्विमुक्ताः खखदुःखसंत्रैर्गच्छंत्यमृदाः पदमण्ययं तत् ॥ १५ ॥ જેઓ માનરહિત તથા માહરહિત છે, જેઓએ પુત્રાહિના સંગના દાષ જિત્યા છે, જેઓ આત્મજ્ઞાનમાં નિષ્ઠાવાળા છે, જેઓ વિશેષ કરીને કામનારહિત છે અને સુખ હ:ખના કારણ દાવાથી સુખ હ:ખને નામે બાલતાં ટાઢ તડકા વગેર દ્વંદરહિત એવા માચારહિત જ્ઞાની પુરુષા વિષ્ણુના અવિનાશી સ્વરૂપને પામે છે. ૧૫

> न तद्वास्वयते सूर्यो न शश्चंको न पावकः । यद्वत्वा न निवर्तते तद्वाम परमं मम ॥ १६ ॥

સ્પે, ચંદ્ર તથા અગ્નિ જે પક્ષ્મે પ્રકાશ કરી શકતા નથી અને વાત્રાઓ જે પક્ષે પામાને કરી અવતરતા નથી, તે માફં પરમ ધામ-કૈવક્ય ધામ-સ્વશ્ય છે. ૧૬



#### ॐ तत्सत् परमात्मने नमः

# चन्द्रकान्त

#### चतुर्थ विभाग - पंचमप्रवाह - कैवल्यधाम

---

#### पीठिका

न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारकन्नेमा विद्युतो भानित कुतोऽयमग्निः। तमेव भान्तमत्तभाति सर्व्यं तस्य भासा सन्वंसिदं विभाति ॥ अधि—त्यां सूर्य प्रकाशतो नथीः न ते। यन्द्र, न ते। तारा भंडण. विकणी पण् सभक्ती नथी, ते। अभि ते। क्यांथी प्रकाशी श्रक्ते हैं तेना प्रकाशवाशी क आसर्वे प्रकाश छे. स्वयं प्रकाश प्रकाश प्रकाश प्रकाश अधि अक्षा सवि विकास प्रकाश छे. अधिका प्रकाश कि अक्षा सवि विकास प्रकाश छे.

🗒🕰 વે<sup>૧</sup>શ્વર, એક છતાં અનેકરૂપે પ્રાણીમાત્રના ઘટઘટમાં વ્યાપી રક્ષા 🖁 જે નિરંજન નિરાકાર છે. જે નિરંજન નિરાકાર છે, છતાં સાકાર સ્વરુપે જે યાેગીઓની સમાધિમાં પ્રત્યક્ષ થાય છે, જે સર્વ વિશ્વમાં વ્યાપી રહ્યાે છે. અને જેને હરિ એવા નામ સંબાધનથી પ્રાણિમાત્ર ઉપાસે છે, અને હું જેનું નિત્ય સ્તવન કરી નિત્ય નમું છું, તે કયાં છે? રે, મારા દેહની અ<sup>\*</sup>દરના કા<del>ઇ</del> ગુપ્ત સ્થાનમાં મને એવું શું થાય છે કે જેનાથી હું સદા ઉદાસ રહું છું ? મને ચ્યા દશ્યમાંના કાેઇ પર પણ પ્રીતિ થતી નથી; હું મારા **હ**દય<mark>સ્થ</mark> કેાઇ ગ્રુપ્ત સ્થાનમાંથી નીકળતા અમિવડે ખબ્યાં કરું છું. મારા અંતરના એ અમિ કાઇ શાંત પાડતા નથી ! કૃષ્ણ પણ મારા મનનું સમાધાન કરતા નથી: તા અન્ય તા કાર્ણ એવા છે કે મને શાંત પમાડી શક-મારું સમાધાન કરે ? મને પદાર્થમાત્ર ગમતા નથી, મને ધન ધામ ગરાસ ગમતાં નથી, મને સ્ત્રી પુત્ર પરિવાર પર પ્રીતિ થતી નથી! હું સર્વાંગે બળું હું! રે, કાણ મને શાન્તિ પમાડે–મારા મનનું કાળુ સમાધાન કરે? કાજુ મને સત્ય માર્ગ દર્શાવે ? વેદા જેનું વર્ણન કરે છે એવા પરમાતમાને કાપ્યુ મિલાવે ? હું કાપ્યુ ? ક્યાંથી આવ્યા ? શ્રા માટે આવ્યા ? માકલનાર દેાણુ ? આ દેહને તા ક્ષણુ-ભંગુર કહે છે-ટકારા વાગતાં પૂરી જાય તેવા માને છે, તે નાશવાત છે: તેના નાશ થયા પછી તેમાં જે કંઈ અગાચર છે. જેને હંસલા કહે છે. તે ક્યાં જશે ? રે, તેના નાશ શા માટે ? તે સદા આ લાકમાં કેમ ન રહે? અવિ-નાશી કેમ નહિ ? દેહથી તે હંસલા છુટા શા માટે થાય? તે કરાવનાર કાષ્ટ્ર ?

તે છુટે થઇ જ્યાં જશે ત્યાં શું થશે? પણ તે જશે ક્યાં? રે, રે, તેનું મને જ્ઞાન નથી, મને કાઇ તે આપતું નથી—સમજાવતું નથી! જ્યાં એ હંસલા જશે ત્યાં તેને કાણુ પૂછશે? શું પૂછશે? પછી તે કર્યા જશે? આ વિચારથી મારું મન ગભરાય છે, મને સર્વ અકારું લાગે છે. એ વિચારથી હું છતી આંખે અંધ છું, છતે કાને બહેરા છું, છતી જોને સ્વાદ—રસ વગરના છું, છતે મ્હાંડે મુંગા છું. મને કશાથી પણ આનંદ થતા નથી, કાઇનું પણ બાલવું મને સ્થતું નથી. મને આ લાકમાં રહેવાની ઇચ્છા થતી નથી. આ લાકમાંથી જવાની ઇચ્છા થતી નથી. કર્યા જાઉં? શું કરું? હે હરિ! જેને હું નિત્ય ઉપાસું છું, તે તું મને શાન્તિ આપ."

આવા શખ્દો પોતાના મન સાથે ખાલતા એક વિકલવેશી પુરુષ રેવ-તાચળની પવિત્ર ભૂમિપર મંદમંદ પગલે, મ્લાન મુખે, ઉંચે ને ઉંચે ચઢચો જાય છે. ચોમેર અંધકાર વ્યાપી રહ્યા છે. દિશાઓ શૂન્ય છે. અહુણાં પશુ કે પક્ષી, માનવ કે જનાવર કાંઇના શખ્દ સંભળાતા નથી. સમયે સમયે વાયુદેવ પાનાના પ્રતાપ ખતાવે છે, ત્યારે પર્વત પરના વૃક્ષાના ઘુમવાના, ડાળી સાથે ડાળીઓ અથડાવાંના, પાંદડાના ખરરર પડવાના ઝીણા ને જોડા અવાજ કંઇક કાન ઉપર પડે છે. આ પુરુષને નિર્જનપણાથી ભય થતા નથી. તેની દષ્ટિ માત્ર આકાશના એક તારા ઉપર જ ઠરી છે, અને તેને લક્ષી ઉપરના ઉપર ચઢચા જાય છે. આસપાસ અનેક વનરાજીઓ છે, તેમાંથી પરાગમય પવન પરાબ ફેલાવે છે, તેથી પણ આ પુરુષને કંઇ આનંદ થતા નથી; પવનના સુસવાટાથી તેના ખુલા શરીરને કંપારવ થતા નથી, ભયે નથી, તેમ આગળ વધવાથી તેને કંઇ આશા હોય તેમ પણ જણાતું નથી.

પ્રાચીમાં હજી અરુણાદય થયા નથી.\*

<sup># [</sup> નોંધ-ચન્દ્રકાન્ત મિણના ચતુર્ય વિભાગના અથવા પંચમ પ્રવાહના આટલા જ આરંભ કરીને પ્રત્યકર્તાના કેંદ્ર શાંત પદ્યો. કરાળુ સવે ધરતી ઈચ્છા શી હશે, તે કળી શકાય તેમ ન હોવાથી આ પ્રત્ય અપૂર્ણ કશામાં જ રહ્યા છે અને તે ક્રાંકથી પૂર્ણ થઇ શકે તેમ નથી. સદ્વતના વચનામૃત પ્રમાણે તેઓ શ્રીના યાગેલા શ્રીકૃષ્ણ અને ઉદ્ધવના સંવાદ દ્વારા પરમાત્માના પરમધામનું અવર્ણનીય શક્ય વર્ણન આપવાના વિચાર હતા, પણ તે ફળીબૂત થયા નહિ. ઘણા જિલ્લાસુઓ તેમના રચિત ચતુર્ય બાગ માટે પૂચ્છા કર્યા કરે છે, તેઓ ની જિલ્લાસા તૃપ્ત કરવા માટે આટલા—જેટલા હતા તેટલા બાગ અત્ર છાપેલા છે. ન. ઈ. દેશાઈ ]

#### CHANDRAKANT Vol. I

OR

FIRST STEP TO VEDANT

By the late !. S. Desai

Published by

THE "GUJARATI" PRINTING PRESS

SASSOOM BUILDING, Elphinstone Circle, Fort, Bombay 1

"In Classical Sanskrit literature Chandrakant is often mentioned as very rare stone oozing away under the influence of the moon.

This is a very appropriate title to the book which explains several tenets of the Vedant Philosophy in such an easy flow that the reader forgets that he is reading a work on an abstruse subject like philosophy and enjoys the reading quite as he enjoys novel reading. Illustrative stories are freely given to facilitate the understanding of the subject, which is a special and charming feature of the book. No wonder that the original Gujarati book has run into nine editions and has been translated into several Indian vernaculars...... We shall await with interest for further volumes of the book." MODERN REVIEW, Dec., 1928

#### CHANDRAKANT Vol. II

A treatise on Vedant in the form of a narrative.

By the late ICHHARAM S. DESAI

"The first volume of this, rather bulky but, interesting work was favourably noticed in the December (1928) issue of this periodical. The writer has in this (second) volume followed up the subject in its heavier portions, leading to the coveted goal of the Vedantists, viz., (1) the realisation of the Brahma through love and (2) the wiping of the necessity of re-birth. The two volumes together form a valuable addition to the Vedantic stock of literature." MODERN REVIEW, March, 1929

(बेहान्त ज्ञानने। अभ अन्थ)

# यंन्द्रकृति भाग १ क्षा

પ્રથમ પ્રવાહ-પુરુષાથે દ્વિતીય પ્રવાહ-ચૈતન્ય

ભા દશ્વમી આવતિમાં ચિત્રા આપ્યાં છે. પહેલા પ્રવાહમાં ગુર શ્વિષ્યના પ્રશ્નાત્તર રૂપે શ્વાંકા સમાધાનના વિષયા છે અને બીજામાં યત્તભૂ રાજાના વર્તાત રૂપે વેદાન્ત ત્રાન ઉત્તમ રીતે આપેલું છે. કિંમત રૂ. ૧૦-૦-૦ રજસ્ટર ટપાલ ખર્ચ ૦-૧૨-૦

# यंद्रक्षान्त साग र ले

ત્તીય પ્રવાલ—અચ્યુત પદારાહણુ

આ ભાગમાં બટુક અને વરેપ્સુ રાજાના આખ્યાનમાં જગનગરથી તે અચ્યુતપદારાહણુ નામના ત્રીએ પ્રવાહ છે. એમાં સુમુક્ષુ છવે ઉત્તરાત્તર પાતાના સુકિત માટ શું શું કરવું તે બહુજ ઉત્તમ રીતે સમજાવેલું છે. કિંમત રૂ. ૧૦–૦–૦ રજીસ્ટર ટપાલ ખર્ચ ૦–૧૨–૦

# यंद्रक्रीन्त काग 3 ले

થત્રથે પ્રવાહ — હિમગિરિની પર્ણ્યું કુટી

એમાં સતીનું ચરિત્ર, પુરુષતી કરજ, સુરતું કર્યાવ્ય અને ઉત્તમ વેઠાંત શાનના ઉપદેશ છે. એ ઉપરાંત કર્તાનું સાંક્ષિપ્ત જીવનવર્તાત કાપેલું છે. કિંમત રુ. ૧૦-૦-૦ રજસ્ટર ટે. ખે. ૦-૧૨-૦

ગુ જ રા તી પ્રિન્ટિંગ પ્રેસ દ્રીકર્વભેક પાછળ, સાસન ભિલ્ડીંગ, એલ્ફીન્સ્ટન્ સર્કલ, કેદ્ર, મુંબર્ઇ

#### श्री विद्यार्थ्य स्वाभी हुतं

# પંચ દ શી

# " ચન્દ્રકાન્ત" વિવરણુ સહિત

( ત્રીજ આવૃત્તિ— સायम )

અનુવાદક અને વિવરઘુકર્તા: ઇચ્છારામ સુયરામ દેસાઇ

'ચન્દ્રકાન્ત'ની રચના પ્રમાણ સવાટ અને ભાષપ્રદ દ્રષ્ટાંતાથી ગુર્-શિષ્યના સ'વાદરૂપે વેદાંતના ગૃહ રહસ્યોની સમજણ નીચે પ્રમાણે આપવામાં આવી કે.—

વૈદાન્ત લાનના આ લગ્ય પૂજ્યપાદ અગવાન ક્ષામચ્છ કરાચાર્યની વાલીપર વિશાનાર વિલારણય સ્વામીના દ્વારો છે. એના પર વિસ્તારથી અન્દ્રકાન્ત નામનું વિલારણ દવ. ઇચ્છારામ સૂર્યરામ દેશાઇએ લખેલું છે, તે એવી તો સરળતાથી આપવામાં આવ્યું છે કે સાધારણમાં સાધારણ વૈદાન્તના બિલાસુ પય વૈદાન્ત જેવા ગઢનમાં ગઢન વિષયની અંદર આંત સરળતાથી મવેશ કરી શકે. (૧) પ્રથમ અવતર વિલ્ફાસ આપવામાં આવેલી છે, (૧) પછા સૂળ શ્લાક, (૧) પછા સૂળ શ્લાક, આપવામાં આવેલી છે, (૧) પછા સૂળ શ્લાક, (૧) પછા સ્વાર્થ, અને (૪) તેની નીચે વિસ્તારવાલું અંદ્રકાન્ત વિલ્ફાસ આપવામાં આવ્યું છે. બિલાસુને સમળવાને સરળ થઇ પડે તેન્યા માટે વ્યવેશસ્થે વર્ષોતાથી અને સંવાદાથી સિલ્ફારી વિલ્ફારણ દવામાં થઇ નથી. કાર્ય પણ બતની કાર્ય સ્વારાય સાથાય સ્વારાય સાથાય સ્વારાય સ્વારાય સાથાય સ્વારાય સાથાય સ્વારાય સાથાય સાથાય સ્વારાય સાથાય સાથાય સ્વારાય સાથાય સા

पृष्ठ ६१४; कि. हा. १०. २**७२८२ ८**. भ. ह. १॥.

"ગુજરાતી" પ્રિન્ટિંગ પ્રેસ શિક્ષ્વભાક પાછળ, શ્રાક્ષન બિલ્લિંગ, એલ્ફીન્સ્ટન શ્રકલ, ક્રેલ, ક્રેલ, ક્રુંબર્ક

#### अंशि का ग्रेड वार्या

#### કર્તા:-હૃદ્ધારામ. સૂય રામ દેશાઇ

આ વાર્તા ગુજેર સંસારની અનુપમ સત્ય ધટના ઉપર ધડાયલી છે આ વાર્તામાં વપરાયલી ભાષા ગુજરાતી ભાષામાં વિદ્વાનોએ ફઢ ઉત્તમ ગુજરાતી ભાષાના નમુના તરીકે સ્વીકારેલી છે. ઇ. સ. ૧૮૮૦–૮૫ માં મુંખઇની કાલેજમાં શ્વિખતા વિદ્વાર્થીઓનું મૃદજીવન અને પાઠશાળાનું જીવન કેવું દ્વાય છે તે આગેદુખ દર્શાવ્યું છે. કિ. ર. ર. ર. ખ. ર. •ા

# શિવાછના સુરતના લુટ

મહાન श्विवाळ में श्वरतनी के देणा ब्रंट यहावी तेने। मेति हाशिक इतांत कामां सामेब छे. कात्माराम भू अध्वाणा है। ख्र् कहिरळ काने मेराभी; श्वरत पर मराहामानी धेरे। धारवा त्यारे श्वरतना शहरी माने शुं कश्वं ; श्विवाळ महाराजनी क्येरी; बरकरने आवातुं, प्यार, रहेवातुं हेम मणतुं, हेतुं मणतुं वनेरेने। प्यास का वार्ताळ काप छे. काभरे सुरतीका मराहामाने पाछा हहावे छे. । १, १, २, ८, भ, १, ०।

# સવિતા સુંદરી

આ વાર્તા પણ સ્વ. ઇચ્છારામ સ્વ<sup>8</sup>રામ દેશાઇની રચેલી છે. તેમાં હિંદુ સંસારની એક ખરાબ રહિતું આધેલુંબ હાસ્યજનક ચિત્ર છે. તેમાં કન્યા પરણવા જતા કુળવાન્ ધરડા વરતા થયેલા ફેસ્તા વાંચવાલાયક છે રમુજી અને ઉપદેશવાળી વાર્તા છે. કિ. રૂ. •ા. ટ. ખ. ૧ આતે!

# महाराष्ट्री विक्टेरियानुं छवनयरित्र

અ.માં રાજતેજોમયી ઇગ્લાંડની રાણીની વાર્તારૂપે રસિક જીવનકથા છે. આ પુસ્તક મું ૧ઇ ઇલાકાના તથા ગાયકવાડના સરકારી કેળવણી ખાતાએ ઇનામ અને લાયપ્રેરીમાં રાખવા મંજીર કીધું છે. કોં. ૧–૮–•.

"शुक्रराती" (पन्टिंश प्रेक्ष, बासून । नास्टंभ, बार्च, हाट, सुंल्ड

**શકનીતિ** અતુવાદક: ઈચ્છારામ સૂર્યશમ દેસાઇ

આ પ્રત્ય રાજકાજ અને સામાન્ય વ્યવહારમાં ધણા ઉપયોગી પ્રણાયા છે. એ ન તિશાસ્ત્રવેતા શુક્ર ચાય ના રચેલા છે. સૂરાપા અને હિન્દી વિદ્વાનાએ તેના સારે વખાણ કર્યા છે. મળ અને ભાષાંતર સાથે આપેલાં છે. રાજ અને વ્યવહારનીતિ સમજવા માટે રાજ રજવાડાઓ અને ઠાકારા તથા જમીનદારા અને શ્રીમંતા માટે આ એક માર્ગદર્શક પુસ્તક છે. સામાન્ય વ્યવહાર સમજવા માટે સવેંને એક્સરેખા ઉપયોગી આ પ્રત્ય છે. કીંમત ર. ૨-૦-૦.

विद्वरनीति

શ્રી મહાભારતમાં લડાઇ પહેલાં મહાત્મા વિદુરે અધ રાજ ધતરાષ્ટ્રી જે ઉપદેશ આપ્યા છે તેના આ પ્રત્યમાં સમાવેશ કરેલા છે નીતિસાઅનું તત્વ એમાં સંદર રીતે સમજાવેલું છે. ભાષાંતર શ્વરળ અને સુષ્પાલક છે અમને તેની ચાર અપાવૃત્તિએ વધ છે એ તેની लाकप्रियता हश्चवि छे. भीं. ०-८-०.

## કામંદકીય નીતિસાર

આ પશ્ચુ નીતિશાસ્ત્ર ઉપર એક ઉપયોગી મન્ય છે. એ કામ દંક નામના છુદ્ધિશ્વાળી છુદ્ધ સાધુના રચેલાે છે. ઐની ખ્યાતી ચીન, સીગ્યામ અપને પરદેશામાં લણી છે. રાજનીતિ અપને સ્થામાન્ય વ્યવહારનીતિ સંબંધમાં અમા પૈ ની.તેન! પુરતકા અવસ્ય વાંચવા જેવા છે. કી. ર. ર-૦-૦.

ચારૂચર્યા અથવા શુભ આચાર

આ મન્ય જો કે નાનાશા છે પણ વધારે ઉપયાગી છે. ઋમાં ૧૦૧ દાખલાએ છે. અર્ધાવાકયમાં નીતિના એક સિહાત અતે બીજા અર્ધામાં ભાગવત રામાયણ, મહાભારત અને પુરાણા વગેરેમાંથી અનુકૂળ ઉદાહરણા આપેલા છે. આ પુસ્તક લઇને માળાપા પાતાના છેાકરાએને શાન અપપે તા તેએ વ્યવદારકુશળ અને ધામિ ક થાય. કી. રૂ. 0-8-0

જરાતી શિ. પ્રેય, સાસુત નિલ્ડિંગ, ઐલ્ડીન્સ્ટન સર્કલ, કાટ, મુંખર્ય

# "ગુજરાતી" પ્રેસનું

# વા લ્મી કિ રા મા ય શ

## શ્રીરામગીતાસહિત

અનુવાદક:—સ્વ. ઈચ્છા**રામ સૂર્યરા<b>મ દેશા**ઈ

રામાયજીના સાતે કાલ્ડાનું શબ્દેશબ્દ અને શ્લાકિશ્લાંકનું સુંદર સરળ હુદયંગમ ગુજરાની ભાષાંતર છે. મૂળ સંસ્કૃત રામાયજી સાથે સરખાવવા માટે શ્લાકના આંકડા અને કેટલેક સ્થળે ટિપ્પણ પણ આપવામાં આવ્યું છે વિદ્વત્તા ભરેલી પ્રસ્તાવના પણ લખવામાં આવી છે. આદિ કેવિ વાલ્મીકિ વિરચિત શ્રીરામચંદ્ર પ્રભુનું આ સંપૂર્ણ ચરિત્ર છે. સર્વ પ્રકરણા જૂદા પાડ્યાં છે, જેથી પ્રત્યેક વિષયા સહજમાં જલાઇ આવે છે.

શ્રીરામગીતા તથા શ્રીરામચંદ્રજીની લીલાએાનું તિથિ અને વર્ષપત્રક નવાં ઉમેરવામાં આવ્યાં છે. ૩૦ થી વધુ ચિત્રા ઉચા આર્ટ પેપર પર છાપવામાં આવ્યાં છે. સારી આંધગ્રીમાં આંધેલું છે: કિ. રૂ. ૧૬) રજસ્ટર ટપાલ ખર્ચ વા અલગ.

"ગુજરાતી" પ્રિન્ટિંગ પ્રેસ શ્રાસન ભાલાંગ, અલ્ફીન્સ્ટન શ્રક્લ, કાર, મુંભક

#### અલ્ફે લાવા વ લાવા



# અરેબિયન નાઇટ્સ

૧૦૦૧ રાતની વાતે**ા** પરપ થી વધુ ચિત્રા

અનુ: સ્વ૦ ઇચ્છારાંમ સૂર્ય રામ દેશાય

આ વાર્તાના પુસ્તકને અરખ્ધી ભાષામાં અલક લયલા વ લયલા અથવા એક હજર ને એક રાતની વાર્તાઓ કહે છે. એમાં ગુજરાતી ભાષામાં છપાયલા કાઈ પણ સચિત્ર પુસ્તક કરતાં સહુરી વધારે સારાં ચિત્રા છે. એમાં વાર્તાઓ તો એવી સરસ છે કે જેનું વર્ણન કરવા મસીએ તો પાર આવે નહિ. આ વાર્તાઓ જગવિખ્યાત છે. એકવાર મન્ય હાયમાં લીધા તા પાછા મુકવા ગમરો નહિ. આ આવૃત્તિ બર્ગનની છહેલી આવૃત્તિ ઉપરથી સુધારી વધારવામાં આવી છે અને તેમાં એતિહાસિક વિગતા અને અન્વેષણથી અરપુર પ્રસ્તાવના લખી છે. આ નવી આવૃત્તિમાં બર્ધા મળીને લગ્ના પરપ સુંદર આકર્ષ થિત્રો અપવામાં આવેલાં છે. કીં. રૂ. ૧૬. રૂછ, ઢ.ખ. રૂ. ૧–૮–૦

"ગુજરાતી" પ્રિન્ટિંગ પ્રેસ સાસુન ભિલ્હીંગ, એલ્ફ્રીન્સ્ટન સર્દેલ, કેાર, મુંભઇ

## કળાવિલાસ

અનુવાદક અને દીકાકાર: ઇચ્છારામ સુપ<sup>°</sup>રામ દેસાઇ

નામ પ્રમાણે આ મન્ય કળાઓના ભંડાર છે. આ ગાપડી વાંચવાથી વ્યવહારકુશાળ થવાય છે. ૧૦૦૧ કળાએ કવિ ક્ષેમેન્ટ્ર એમાં બતાવી: છે જે વાંચવાથી અને સમજવાથી સંસારમાં ઠમાવાના ભય રહેતા નથી. એમાં દરેક કીસખી માણુશા, વેશ્યા, વેપારી વગેર શી શી યુક્તિઓ વાપરે છે તેનું વર્ણન સમજીની દાખલા સાથે આપેલું છે. નથી.

#### રાસેલાસની કથા

મિસરના રાજપુત્રની તત્વજ્ઞાનવાળી કથા આમાં આપી છે. ડાં જોનસનના અંગ્રેજી ભાષામાં આ ગ્રન્થ લણા વખણાયેલા છે. એમાં ઇજીપ્તના પીરામાડા વગેરેના સુંદર જાણવાજોય વર્ણ્યુંના છે અને તે ઉપરથી મનુષ્યના થતા તત્તથાલ આપેલા છે. નથી.

# શ્રી કૃષ્ણકથા મૃત

મહાભારત, ભાગવત, હરિવંગ્ન, પદ્મપુરાષ્ટ્ર વગેરે ઉપરથી તારવીન લખેલું શ્રીકૃષ્ણુનું અલાૈકિક ચરિત્ર, રાસાદિલીલાનું રહસ્ય *પ્ર*ત્યાદિ આ મંથમાં વર્ષુ'વ્યાં છે. કિં. રૂ. ૦–૪–૦. ટ. ખ. ૧ આનાે.

# શ્રીકૃષ્ણચરિત્ર

કાવ ગિરધરકૃત રાગરાગણીમાં છે. આમાં શ્રીમદ્દભાગવતના દશ્ચમરક ધની ઉત્તમ રહ્યમય કથા છે. કવિની કાવ્યક્ષક્તિ એમાં અપૂર્વ રીતે ખીલેલી છે. વૈષ્ણુવાએ અને કૃષ્ણુકથારલ બાગીજનાએ અવશ્ય વાંચવા જેવા ગ્રન્થ છે.

ગુજરાતી મિન્ટિંગ મેસ રીકવ'લેકની પાછળ, લાસન ભિલ્હિંગ, ઐલ્ડીન્સન લહેલ, કાઢ મુંબધ

## हिस्दी पर दस्सा

અતુવાદક: ઇ<sup>ર</sup>છારામ સૂચ<sup>ર</sup>રામ દેસાઇ

ભરતખંડમાં હિન્દુ રાજયના ક્રેમ નાશ થયા તે દર્શાવનારી આ અનુપમ વાર્તા છે. એમાં પૃથુરાજ ચાહાણ તથા હદેપુરના રાષ્ટ્રા સમ:સિંહની વીરતાનું અદ્દસત દર્શન કરાવવામાં આવ્યું છે અને કેવા દમાક્ર્ટકાથી શ્વાહ્યુદ્દીન દ્યારીએ પૃથુરાજના પરાજય કીધા હતા તેનું ને તે કાલની રીતિ દર્શાવનારું યુદ્ધવર્દ્ધન આપવામાં આવ્યું છે કીં રૂ. ૨-૦-૦.

# હિંદ અને બ્રિટાનીયા <sup>અને</sup>

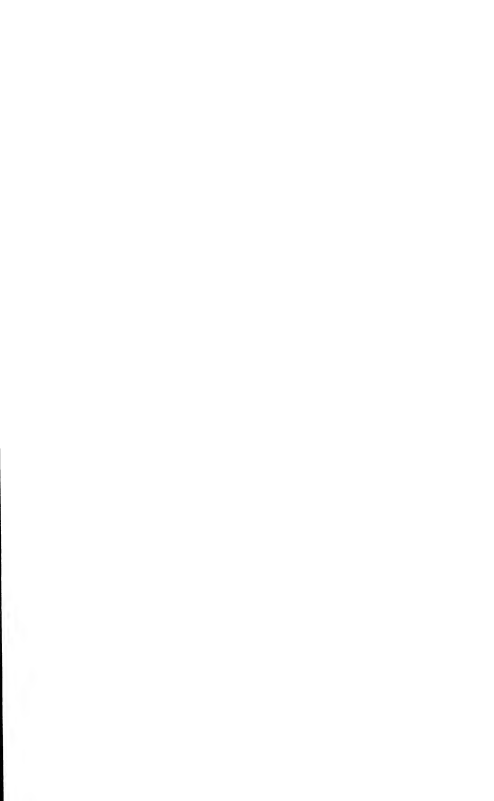
# राज्यक्राक्ति विडंथणु

( એકાંકી અને એક પાત્રી નાટકભાષ્યુ)

કર્તા:-સ્વ. ઇચ્છારામ સૂર્ય રામ દેશાઇ

(૧૮૮૫)-(કર્તા:-ઇમ્કારામ સુધ રાભ દેશાઇ-પ્રામાશ્યિક ૪ થી આવત્તિ-સચિત્ર અને કર્તાના હસ્ત્રાહ્મુરતા તમુના સહિત) આ પુસ્તકમાં હિન્દ કેવા અને બ્રિશાનયા કેવા માર્ચ વિન્ધ્યાયળ શિખર ઉપર થયેલા રાજકીય અદ્ભુત કલ્પિત સંવાદ આપેલા છે. એમાં હિન્દની મળનાં મુખ દુ:ખા જેરદાર ભાષામાં અંમેજ સરકારને જલ્લાવેલાં છે. છેવેટ લાંડ રીપનને માકલી બ્રિશાનયા હિન્દનું સમાધાન કરે છે, તે કથા છે. આ પુસ્તક ઝુજરાતી સૃષ્ટિમાં અજબ જાગૃતિ આબી છે. લંડન ઢાઇસ્સ વગેરે પત્રાએ ઉચા અભિમાય આપેલા છે. આ એકજ પુસ્તક છે જેને માટે દેશના ધારાસભામાં અને કેઠ પાર્લામે ટમાં સવાલા પૂછાયા હતા. શિકા, શિપણ સહિત હૈયાર છે, નવા સુધારા વધારા સાથે. આ મન્ય સાથે શ્વ. ઇમ્કારામે લખેલું એક એકાંકી નાટક, જે રાજ્યભક્તિ વિકંપ્યજીને નામે છે તે અપેલ છે. યુજરાતી ભાષામાં આની બરાબરીનું એક્કે રાજકીય પુસ્તક નથી. આ નાઢક અથવા બ્રાહ્મ રાજકીય દર્શન કરાવે છે. થર્લ્યુ સુંદર અને હાસ્ય હત્યલ કરે તેવું નાઢક છે. કિં. રૂ. ક પઢાંડેલી કીંમત રૂ. ૨-૦-૦. ઢ. ખ. ૦-૮-૦

''ગુજરાતી'' મિન્હીંગ શ્રેસ રીઝવ'મેંકની પાછળ, સાસન ભિલ્હીંગ, ગ્રેલ્પીન્સ્ટન લકેલ, રાઢ, મુંબધ ર



ગુજરાતી ત્રેસની

# પંચ દ શો

"ચન્દ્રકાન્ત" વિવરણ સહિત

અવાયક અને <sup>હ</sup>ચન્દરાના વિવસ્તુ <sup>જ</sup> કાંખનાર સ્વ. ઇચ્છારામ સુધૈરામ દેશાઈ

સરોડ અને ગાયપ્રદ દુર્શતાથી 'ચંત્રકોત'ની રચના પ્રમાણે વૈદ્દોતનાં ગૃહ રહસ્યોની સરળ સમજ્ય નીચે પ્રમાણે આપવામાં આવી છે:--

(૧) મકરણના સાર, (૧) અવતરણિસ, (૩) મૂળ લ્લાક, (૪) શબ્દાર્થ અને (૫) તેની નીચે સરળ વિસ્તારવાળું, દાખલા દલીકાવાળું ચંદ્રકાંત વિવરણ બંગેર, જિલાસુને સમજવાને કારળ થઈ પડે વેઠલા આદે સ્થળે શ્યળે દર્શતાથી અને સુરૂ દિલ્યના સંવાદાથી વેદાંતના સિઠાંતા દર કરેલા છે.

(8'. B. 90

ડપાલ માર્ચ રા દ

એલકોલ ભાગ કરોો કુ, કુલ્ફ ભાગ રહેર કુ, કલ્ફ ભાગ રહ્યે છે. ઉ

"ગુજુરાતી" મિન્ટીંગ મેસ સાગત જાહિયા, ભાગજીદ રહોદલ દાંશળ છેટ રાજ્ય પ્રેક્તા મુજબ અને નગ્ય પ્રકૃત, કેલ-સંબર્ધ

#### લે ખકના હરતાક્ષરમાં ચંદ્રકાંત ભાગ ચાથાના પ્રારંભના પૃષ્ઠા

ते प्राचीता विकास करते हैं कि में प्राचीता करते हैं कि है है के ने देश के king all the broad king arm in main and the deciman दर्भा केन सिर्मित्रहा में रेक्स निर्मा निर्मेश कराई का विकास मान क normal, no the west wine, a desiring and win sky स्त्रीमी करेरी पुरक्ता काली स्वयानास कारती पुरक्ती करेरी पुर्क y a trium un hist unt ner genomine and poster services नेता मध्ये रे. महा इ.स्व. चर हे प्रकृति राखे, में, के से मण इति cutoff gillers to as the

कामा राज्य महिला कर्म हत्ये कार्यकरों के विश्व पेश you transform adamping him with parsain 20104. 204 मध्य अवह भोगर भम्भर द्यानी स्थाप हारामावर of which all am more barrier transfer warms and remed and engly within some committees and while the committee of the second of the second of the second of

ना जाता वडवानो प्राणा ने काम देश क्यांच क्रमान ह नर वडके का उद्य कि विभी न परंतिष्ठ लास पता नाम तंत्रीहि मानुका स्थान को मानिकार १११०, मन तर स्वाकृत्या जिस् यहार मार्के मार्ग्यात मन्त्रेष्ट्रिय ation was autom, management of the Jamilians דיוונין עמו זפתן חול זין מין מיוחו מנוניין היולים ביו לוו דיים הין you would not be the short to be seen प्राथमित हुन म हिल्लोस प्रस्तिता.

ાણ કાર્યા સ્વર્ધા સ્વર્ધા સ્વર્ધા કેસાઇના હસ્તાક્ષર

#### સ્વ૦ સાક્ષર શ્રી ઇચ્છારામ સર્ય'રામ દેસાઇના હસ્તાક્ષર

Partie Minor Grand

Hrkfins

न्त्रम प्रमार

के अपन अवन

The same is the property of th

A CHAIR CARE TO SERVICE THE TO SERVICE THE SAME AND ASSESSMENT OF THE SERVICE THE SERVICE



During- Fries.

જન્મ (સુરત) દેહવિજ્ઞય (મુંબઇ) વિ. સં. ૧૯૦૯ માવણ સુદ ૬ ને બુધવાર વિ. સં. ૧૯૬૯ કાર્તિક વદ ૧૩ ને ગુરવાર (dlo 10-c-1643)

(die 4-17-1612)